# ਭਾਗ 9

'ਹਵਾ' ਅਥਵਾ 'ਵਾਯੂ' ਭਾਵੇਂ ਦਿਸਦੀ ਨਹੀਂ---ਪਰ ਸਾਡੇ ਅੰਦਰ, ਬਾਹਰ, ਹਰ ਥਾਂ, 'ਰਵਿ-ਰਹੀ-ਭਰਪੂਰ' ਹੈ ਅਤੇ ਸਾਡੇ ਜੀਵਨ ਦਾ ਆਧਾਰ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਬਗੈਰ ਅਸੀਂ ਇਕ ਖਿਨ ਨਹੀਂ 'ਜੀ' ਸਕਦੇ। ਪਰ ਫੇਰ ਭੀ ਸਾਨੂੰ ਇਸ ਦੀ ਸਦੀਵੀ ਅੰਦਰ-ਬਾਹਰ ਹੋਂਦ ਦਾ :---

> ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦਾ, ਅਹਿਸਾਸ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, 'ਯਾਦ' ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀ, 'ਭੁਲ' ਵਿਚ ਹਾਂ, ਕੀਮਤ ਨਹੀਂ ਪਾਉਂਦੇ,

ਅਤੇ ਇਸੇ 'ਭੁਲ' ਵਿਚ ਹੀ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਬਤੀਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਸਾਨੂੰ ਇਹ 'ਹਵਾ' ਉਦੋਂ ਯਾਦ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਜਦ ਇਸ ਦੀ ਅਣਹੋਂਦ ਨਾਲ ਸਾਡਾ 'ਸਾਹ ਘਟਦਾ' ਹੈ ਯਾ ਇਸ ਦੇ ਗੱਜਨ ਅਥਵਾ 'ਬੁੱਲੇ' ਨੂੰ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਦੇ ਹਾਂ।

ਏਸ਼ੇ ਤਰ੍ਹਾਂ, ਭਾਵੇਂ 'ਸਬਦ' ਸਾਡੇ ਅੰਦਰ, ਬਾਹਰ, ਤਾਣੇ-ਪੇਟੇ, 'ਸਰਬ-ਰਵਿ-ਰਹਿਆ'—ਭਰਪੂਰ ਹੈ ਅਤੇ ਸਾਡਾ ਆਤਮਿਕ 'ਜੀਵਨ ਅਧਾਰ' ਹੈ, ਪਰ ਅਸੀਂ ਇਸ ਤੋਂ ਬਿਲਕੁਲ :—

> ਅਨਜਾਣ ਅਗਿਆਨੀ ਬੋ-ਪ੍ਰਵਾਹ ਅਵੇਸਲੇ ਅਤੇ 'ਭੁੱਲ' ਵਿਚ ਹਾਂ।

ਇਸ ਦਾ ਕਾਰਨ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜਨਮਾਂ-ਜਨਮਾਂ ਤੋਂ ਸਾਡੀ ਬਿਰਤੀ, ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਹੋਣ ਕਾਰਨ, ਦਿਸਣਹਾਰ ਸੰਸਾਰ ਤੋਂ ਹੀ ਕੇਂਦਰਤ ਹੈ, ਅਤੇ ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਸੂਖਮ ਇਲਾਹੀ ਮੰਡਲ ਦੀਆਂ ਸਚਾਈਆਂ ਤੇ ਯਕੀਨ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦਾ। ਅਸੀਂ 'ਰੱਬ' Lekh 66 Shabad Part 9

Although we cannot see 'air' or 'atmosphere', it is present within us, outside, everywhere, 'totally and fully permeating and pervading' and is the life-line our existence. Without it we cannot live even for a moment. In spite of this we :-

never think, do not feel, do not 'remember', forget, do not value,

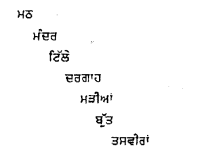
its eternal presence within and without and our whole life passes away in this 'forgetfulness'.

We only remember this 'air' when we 'suffocate' in its absence or when we hear it thundering past or feel its gush.

In the same way although the 'Shabad' or Word is interwoven and intermingled, fully permeating and pervading within and without us, and is the 'life-line' of our existence but we are totally

> unaware ignorant negligent indifferent and (in a state of) forgetfulness.

The reason for this is that over numerous births as our consciousness has become externally orientated and centered in the visible world and it has been unable to develop faith in the truths of the subtle, abstract divine realm. We ਨੂੰ ਭੀ ਦਿਸਣਹਾਰ ਰੂਪ ਵਿਚ ਦੇਖਣਾ ਲੱਚਦੇ ਹਾਂ। ਇਸੇ ਲਈ ਇਨਸਾਨਾਂ ਨੇ ਆਪੋ-ਆਪਣੇ ਨਿਸਚਿਆਂ ਅਨੁਸਾਰ, ਮਨੱਕਲਪਤ 'ਰੱਬ' ਦੇ :—



ਆਦਿ 'ਘੜ' ਕੇ, ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਦਿਮਾਗੀ ਸ਼ਰਧਾ ਦੀ 'ਪੂਰਤੀ' ਨੂੰ ਹੀ, 'ਧਰਮ' ਯਾ 'ਪਰਮਾਰਥ' ਸਮਝ ਰਖਿਆ ਹੈ, ਅਤੇ ਇਸੇ ਵਿਚ ਹੀ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਅਤੇ ਗਲਤਾਨ ਹਨ। ਇਸ ਤੋਂ ਉਚੇਰੇ ਸੂਖਮ ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਗੈਬੀ 'ਆਤਮ-ਮੰਡਲ' ਦੇ ਜਾਨਣ. ਬੁਝਣ ਅਤੇ ਸਮਝਣ ਲਈ ਸਾਨੂੰ :---

> ਗਿਆਨ ਹੀ ਨਹੀਂ **ਲੋੜ ਹੀ ਨਹੀਂ** ਇਛਾ ਹੀ ਨਹੀਂ ਉਦਮ ਤਾਂ ਕੀ ਕਰਨਾ ਸੀ ।ੋ

ਇਸ ਦਾ ਕਾਰਨ ਇਹ ਹੈ, ਕਿ ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ, ਅਗੋਚਰ, ਜ਼ਾਹਰਾ-ਜ਼ਹੂਰ, ਹਾਜ਼ਰਾ-

ਰਜ਼ੂਰ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੀ ਬਾਬਤ ਸਾਡਾ ਗਿਆਨ :---

ਸਣਿਆ**-ਸਣਾ**ਇਆ

ਪੜਿਆ-ਪੜਾਇਆ

หหริ่งที่-หหรายพา

ਘੋਟਿਆ-ਘੈਟਾਇਆ

ਸਾਡੀ **ਬੁਧੀ ਤਾਂਈ ਸੀਮਤ ਹੈ ।** 

ਅਕਾਰ-ਹੀਣ, ਨਿਰਾਕਾਰ, ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ, ਅਗੋਚਰ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਸੂਖਮ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਰੂਪ' 'ਸਬਦ' ਦਾ

> ਗਿਆਨ ਸੰਝੀ

> > **ນ**ໂວ<del>ຈ</del>າຮ

L66/2

want to see 'God' in (His) visible state. That is why human beings, according to their individual inclinations, have fashioned their imagined 'god's,

monasteries or hermitages temples 'ta-ll' (sadhu's pray station on a hillock) shrines tombs sculptures pictures

and have regarded the fulfillment of these external intellectual (show of) faith to be 'religion' or 'religious pursuit' and are contented and wrapped up in it. (As a result) to recognize, unravel and understand the (existence of the) lofty, subtle, invisible, mysterious 'spiritual realm' we have no knowledge do not feel the need do not have the desire let alone making any effort.

The reason is this, our knowledge about the invisible, unfathomable, ever-present, omnipresent Timeless Being Waheguru is something that we have

> heard (form others) read or studied understood or made to understand rote learned or memorised

(and that knowledge) is limited to our intellect.

The

knowledge realisation recognition belief faith 'darshan' meeting L66/2 ਨਿਸਚਾ ਸ਼ਰਧਾ 'ਦਰਸ਼ਨ' ਮੇਲ ਸਿਰਫ਼ ਆਤਮਿਕ 'ਅਨੁਭਵ' ਦੁਆਰਾ, ਅੰਤਰ-ਆਤਮੇ ਹੀ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਸੀਮਤ ਬੁੱਧੀ ਦੀ ਪਕੜ ਤੋਂ ਪਰੇ ਹੈ । ਇਸ ਆਤਮਿਕ 'ਅਨੁਭਵੀ ਸੋਝੀ' ਯਾ 'ਤੱਤ-ਗਿਆਨ' ਤੋਂ ਬਗੈਰ---ਸਾਡਾ ਗਿਆਨ, ਨਿਸਚਾ, ਸ਼ਰਧਾ ਭਾਵਨੀ ਭੀ ਓਪਰੀ ਬਦਲਵੀ: ਅਧੂਰੀ ਅਪੂਰਨ ਗਲਤ ਅਤੇ ਬੇ-ਬੁਨਿਆਦ

ਹੀ ਹੈ ।

ਇਸੇ ਕਾਰਨ, ਬੇਅੰਤ ਪਾਠ-ਪੂਜਾ, ਕਰਮ-ਕਾਂਡ ਕਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ, ਅਤੇ ਧਰਮ ਪ੍ਰਚਾਰ ਦੇ ਹੁੰਦਿਆਂ ਭੀ, ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਅਗੋਚਰ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੀ 'ਹੋਂ'ਦ' ਅਤੇ ਉਸਦੀ 'ਸਰਬੱਗਤਾ ਉਤੇ ਸਾਨੂੰ ਯਕੀਨ ਯਾ ਸ਼ਰਧਾ ਨਹੀਂ ਉਪਜਦੀ, ਯਾ ਓਪਰੀ ਜੇਹੀ ਸ਼ਰਧਾ ਹੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ— ਜੋ ਸਾਡੀ ਬੁੱਧੀ ਤਾਂਈ ਹੀ ਸੀਮਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਜੀਵਨ-ਖੇਤਰ ਦੀ 'ਕਸਵੱਟੀ' ਉਤੇ ਪਰੀ ਨਹੀਂ ਉਤਰਦੀ ।

ਪਰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਸਾਨੂੰ ਦਸਦੀ ਹੈ ਕਿ ਸਾਡਾ 'ਗੁਰੂ'—'ਸਤਿਗੁਰੂ' :--ਦੇਹਧਾਰੀ ਨਹੀਂ 'ਇਕ-ਦੋਸੀ' ਨਹੀਂ 'ਇਕ-ਜਾਤੀ' ਨਹੀਂ ਇਕ 'ਰੰਗੀ' ਨਹੀਂ ਇਕ 'ਨਾਮੀ' ਨਹੀਂ 'ਤਸਵੀਰ' ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ 'ਬੁੱਤਾਂ' ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ 'ਮਰਨ-ਜੀਵਨ' ਵਿਚ ਨਹੀਂ L66/3 of the formless, shapeless, invisible, unknowable Timeless Being Waheguru and its subtle 'manifested-form' Shabad, can only take place in the innate self within through divine 'intuition' and it is beyond the grasp of the finite intellect.

Without this divine 'intuitional realisation' or 'essence-knowledge' – our knowledge, trust, faith filled belief too, will remain

superficial

impermanent

imperfect

incomplete

wrong and

without foundation.

That is why despite doing numerous (Gurbani) recitations (and indulging in acts of) worship, performing rites and rituals, and having religious discourses, our confidence or faith in the 'presence' of the invisible, unknowable Timeless Being and His Omniscience does not well up or (if it does) it is just superficial and is limited to the intellect. It does not perfectly live up to the 'test' of life's realm.

But Gurbani tells us that our 'Guru' - 'Satguru':-

is not one who has a human form is not restricted to 'one country' does not belong to one 'caste' is not of one 'colour' is not one having a single 'name' is not one with a 'picture' is not one with a 'picture' does not come in the fold of life and death

L66/3

'ਸੰਡ' ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ does not have a 'trunk' 'ਦਹਿਸਿਰਾ' ਨਹੀਂ does not have 'ten heads' 'ਚਾਰਬਾਹਾ' ਨਹੀਂ does not have 'four arms' does not have a 'frightening look' 'ਭਿਆਨਕ-ਰੂਪ' ਨਹੀਂ is not 'far off'. **'ਦੁਰ'** ਨਹੀਂ । ਦੇਹਧਾਰੀ 'ਗੁਰੂ', ਅਵਤਾਰ ਤਾਂ ਅਨੇਕਾਂ ਆਏ ਤੇ ਗਏ—ਪਰ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਰੁਪੀ' Numerous human 'gurus', avtaars have come and gone – but the 'ਸਬਦ-ਗੁਰੂ' ਤਾਂ :---'manifested-form' 'Shabad (Word) Guru :-'ਇਕ' ਹੈ is only one 'ਸਚ' ਹੈ is 'truth' 'ਪੁਰਾ' ਹੈ is 'perfect' 'ਅਬਿਨਾਸੀ' ਹੈ is indestructible 'ਆਦਿ ਅੰਤਿ ਏਕੈ ਅਵਤਾਰਾਂ ਹੈ is the one prophet from the beginning to the end 'ਨਾਲ ਹੋਵੰਦਾ' ਹੈ is 'ever present' 'ਸਦਾਅੰਗ ਸੰਗੇ' ਹੈ is forever in attendance 'ਹਾਬ ਪੈ ਨੇਰੈ' ਹੈ is nearer than the hand 'ਅੰਗ ਸੰਗ ਮੌਲਾ' ਹੈ is the ever present God 'ਅੰਗ ਸੰਗ ਸੁਖਦਾਈ' ਹੈ is ever present and comfort giving **'ਗਬੇ** ਜੀਅ ਨਾਲੇ' ਹੈ is abiding with the soul 'ਓਤ-ਪੌਤ ਲਪਟਾਏ' ਹੈ is ever interwoven and intermingled 'ਸਰਬ ਰਹਿਆ ਭਰਪੁਰ' ਹੈ is pervading and permeating everywhere 'ਜ਼ਾਹਰਾ ਜ਼ਹੂਰ' ਹੈ is ever at had 'ਹਾਜ਼ਰਾ ਹਜ਼ੂਰ' ਹੈ is omnipresent 'ਲਾਡ ਲਡਾੳ'ਦਾ'ਹੈ is ever cuddling lovingly 'ਖੇਲ ਖਿਲਾੳਂਦਾ' ਹੈ is ever staging the play 'ਪ੍ਰੇਮ ਸ਼ਹਿਤ ਗਲ ਲਾਊ'ਦਾ' ਹੈ hugs lovingly 'ਪਤਿਪਾਲੇ' ਹੈ is providing sustenance 'ਨਿਤ ਸਾਰ ਸਮਾਲੇ' ਹੈ is ever cherishing and remembering is ever blissfully playful 'ਅਨਦ-ਬਿਨੌਦੀ' ਹੈ is ever sweet in speech 'ਮਿਠ ਬੌਲੜਾ' ਹੈ L66/4 L66/4

### 'ਪ੍ਰੇਮ ਪੁਰਖ' ਹੈ

#### 'ਅਤਿ ਪੀਤਸ' ਹੈ ⊨

ਇਸ ਤੋਂ ਉਲਟ, ਮਨੌਕਲਪਤ 'ਬੁਤ', 'ਤਸਵੀਰਾਂ' ਅਤੇ 'ਦੇਹ-ਧਾਰੀ ਗੁਰੂ'— ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਉਪਰ ਦਰਸਾਈ 'ਕਸਵੱਟੀ' ਤੇ ਪੂਰੇ ਨਹੀਂ' ਉਤਰਦੇ – ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ :—

ਅਖਾਂ ਤੋਂ ਓਹਲੇ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਸਦਾ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੇ 'ਬਦਲ' ਜਾਂਦੇ ਹਨ 'ਬਿਨਸਨਹਾਰ' ਹਨ 'ਪਰਨ' ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੇ 'ਸਰਬੱਗ' ਨਹੀਂ ਹਨ 'ਰਵਿ-ਰਹਿਆ-ਭਰਪਰ' ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ । ਇਸ ਲਈ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਅਨੁਸਾਰ—ਐਸਾ 'ਸਰਬ-ਰਹਿਆ-ਭਰਪੂਰ' 'ਗੁਰੂ' ਤਾਂ ਸਿਰਫ਼ 'ਸਬਦ' ਹੀ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ :---'ਸਚਾ ਸਤਿਗਰ ਸਬਦ ਅਪਾਰਾ ॥ ਤਿੰਸ ਦੇ ਸਬਦਿ ਨਿਸਤਰੇ ਸੰਸਾਰਾ ॥' (ਪੰਨਾ—1055) **'ਸਬਦ ਗਰ ਪੀਰਾ, ਗਹਿਰ ਗੁੰਭੀਰਾ**, ਬਿਨ ਸਬਦੇ ਜਗੂ ਬਊਰਾਨੰ ਪ (ਪੰਨਾ—635) 'ਤੇਰਾ ਸਬਦੁ ਤੁੰ ਹੈ ਹਹਿ ਆਪੇ, ਭਰਮੁ ਕਹਾਹੀ ਸ' (ਪੰਨਾ—162) 'ਆਪੇ ਸਤਿਗਰ ਆਪਿ ਸਬਦ ਜੀਓ, ਜੁਗ ਜੁਗ ਭਗਤ ਪਿਆਰੇ " (ਪੰਨਾ-246) **'ਜਹ ਕਹ ਤਹ ਭਰਪੁਰ, ਸ਼ਬਦ** ਦੀਪਕਿ ਦੀਪਾਯਊ ॥ (ਪੰਨਾ---1395) 'ਆਨਦ ਮੁਲੂ ਰਾਮੂ ਸਭੂ ਦੇਖਿਆ – ਗੁਰ ਸਬਦੀ ਗੇਵਿਦ ਗਜਿਆ ॥' (ਪੰਨਾ-1315) 'ਇਕਾ ਬਾਣੀ ਇਕ ਗੁਰੂ, ਇਕੋ ਸਬਦ ਵੀਚਾਰਿ ॥' (ਪੈਨਾ—:46) 'ਏਕੰਕਾਰਹ ਸਬਦ ਧਨਿ ਓਅੰਕਾਰ ਅਕਾਰ ਬਣਾਇਆ ॥ (ਵਾ: ਭਾ: ਗੁ: 26/2) ਅਤੇ ਇਹ 'ਸਬਦੂ-ਰੂਪ' 'ਗੁਰੂ' ਸਦਾ ਲਈ, ਜੁਗੋ-ਜੂਗ, ਇਕੋ-ਇਕ 'ਅਵਤਾਰਾ' ਹੈ ।

is a loving personality is dearly affectionate.

Opposed to this, the imaginary 'idols', pictures, and 'human gurus do not stand up to the stated 'test' of Gurbani because they:-

can go out of ones sight can never be at hand or present all the time can change are destructible can never be perfect are not omniscient can never be fully permeating and pervading.

That is why according to the light of Gurbani - such 'fully permeating and pervading' 'Guru' can only be the 'Shabad' or Word.

| 1 | True is the True Guru. Infinite is the Word of His Shabad.<br>Through His Shabad, the world is saved.                                            | 1055 |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 2 | The Word of the Shabad is his Guru and spiritual teacher, profound and unfathomable; without the Shabad, the world is insane.                    | 635  |
| 3 | The Shabad is Yours; You are Yourself. Where is there any doubt?                                                                                 | 162  |
| 4 | He Himself is the True Guru, and He Himself is the Shabad; in each and every age, He loves His devotees. 246                                     |      |
| 5 | He is All-pervading everywhere; the Lamp of the Shabad, the Word, has been<br>lit. 1395                                                          |      |
| 6 | I see the Lord, the Source of Bliss, everywhere; through the Word of the Guru's<br>Shabad, the Lord of the Universe thunders (is revealed). 1315 |      |
| 7 | There is One Bani; there is One Guru; there is one Shabad to contemplate.46                                                                      |      |
| 8 | From Ekangkaar came the vibration of the Word and manifestation of Oangkaar,<br>came into being. VBG 26/2                                        |      |
|   |                                                                                                                                                  |      |

and this Guru, the manifestation of the Shabad is the one and only one eternal 'Avtaar' or prophet.

'ਆਦਿ ਅੰਤਿ ਏਕੈ ਅਵਤਾਰਾ ॥ ਸੱਈ ਗੁਰੂ ਸਮਝਿਯਹੁ ਹਮਾਰਾ ॥'

(ਚੌਪਈ ਪਾ: ੧੦)

ਏਸੇ ਕਰਕੇ ਗੁਰਬਾਣੀ-ਐਸੇ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀ 'ਖੋਜ' ਦੀ ਸਿਫ਼ਾਰਿਸ਼ ਕਰਦੀ ਹੈ :---

> 'ਐਸਾ ਸਤਿਗੁਰੁ ਲੋਡਿ ਲਹੁ, ਜਿਸੁ ਜੇਵਡੁ ਅਵਰੁ ਨ ਕੋਇ ।। ਤਿਸੁ ਸਰਣਾਈ ਛੂਟੀਐ, ਲੇਖਾ ਮੰਗੇ ਨ ਕੋਇ ।।' (ਪੰਨਾ–1089) ਸੋ ਗੁਰੁ ਕਰਉ ਜਿ ਸਾਚੁ ਦ੍ਰਿੜਾਵੈ, ਅਕਥੁ ਕਥਾਵੈ ਸਬਦਿ ਮਿਲਾਵੈ ।। (ਪੰਨਾ– 686)

ਐਸੇ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੇ 'ਦਰਸ਼ਨ' ਯਾ 'ਮਿਲਾਪ' ਦੀ ਜੁਗਤੀ, ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਸਿਰਫ਼ ਸਬਦ ਦੀ ਕਮਾਈ, ਅਥਵਾ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੁਆਰਾ 'ਨਾਮ-ਸਿਮਰਨ' ਹੀ ਦਸੀ ਗਈ ਹੈ :---

> 'ਸਾਹਿਬ ਮੇਰਾ ਸਦਾ ਹੈ **ਦਿਸੈ ਸਬਦੁ ਕਮਾਇ ॥'** (ਪੰਨਾ—509) 'ਜੀਆ ਅੰਦਰਿ ਜੀਉ ਸਬਦੁ ਹੈ **ਜਿਤੁ ਸਹ ਮੇਲਾਵਾ ਹੋਇ ॥**'

> > (ਪੰਨਾ—1250)

'ਪਰੈ ਸਬਦਿ ਪ੍ਰਭ ਮਿਲਿਆ ਆਈ ॥' (ਪੰਨਾ---514)

'ਸਬਦੇ ਹੀ ਨਾਉ ਉਪਜੈ, ਸਬਦੇ ਮੇਲਿ ਮਿਲਾਇਆ॥' (ਪੰਨਾ-644) 'ਨਿਰਭਉ ਸਬਦੁ ਗੁਰੂ ਸਚੁ ਦਾਤਾ, ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਮਿਲਾਇਦਾ॥'

(ਪੰਨਾ—1034)

'ਊਰੀ ਪਦਵੀ ਉਰੂ ਹੋ ਊਰਾ, ਨਿਰਮਲ ਸ਼ਬਦੁ ਕਮਾਇਆ ॥'

(ਪੰਨਾ—104I)

'ਨਿਰੰਕਾਰ ਚਾਰ ਪਰਮਾਰਥ ਪਰਮ ਪਦ,

ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤਿ ਅਵਗਾਹਨ ਅਭਿਆਸ ਹੈ ॥' (ਕ. ਭਾ. ਗੁ. 125) ਇਹ 'ਸ਼ਬਦ-ਸ਼ਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ ਸਿਰਫ਼ ਸਾਧ-ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਹੀ ਹੋ

ਸਕਦੀ ਹੈ :--

'ਸੰਤਾ ਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਰਹੈ, ਤਾ ਸਚਿ ਲਗੇ ਪਿਆਰੂ ॥'

|               | •                                    | (থন্ডা—756)                |
|---------------|--------------------------------------|----------------------------|
|               | 'ਮਿਲੁ ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭਜੂ ਕੇਵਲ ਨਾਮ ⊪ਂ → →  | (ਪੰਨਾ—12)                  |
| а., .         | 'ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸੁਰਤੀ ॥'          | (ਵਾ: ਭਾ: ਗੁ: 7/6)          |
| i<br>Ali se a | ' <b>ਸਾਧ ਸੰਗ</b> ਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੂ ਕਮਾਈ ॥' | ੱ(ਵਾ: ਭਾ: <u>ਗ</u> : 16/1) |
|               | 'ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਵਿਲੌਵੈ ॥'        | (ਵਾ: ਭਾ: ਗੁ: 29/9)         |

 1
 There is only one God who was in the beginning and will be in the end. Know and understand this for sure, He is my Guru.
 Baynti Chaup P 10

For this reason Gurbani recommends that 'research' should be done on such a Guru:-

- 2 Seek and find such a True Guru, who has no equal in His greatness. In His Sanctuary, one is released, and no one calls him to account. 1089
- 3 So make Him your Guru, who implants the Truth within you, who leads you to speak the Unspoken Speech, and who merges you in the Word of the Shabad. 686

In Gurbani it is stated that the method of receiving the '*darshan*' (audience) or the encounter with such a Satguru is only through the cultivation of the Shabad, or 'Naam Simran through 'Word-consciousness':-

- 4 My Master is eternal. He is seen by practicing the Word of the Shabad. 509
- 5 The life within all living beings is the Word of the Shabad. Through it, we meet our Husband Lord. 1250
- 6 Through the Perfect Shabad, one comes to meet God. 514
- 7 Through the Word of the Shabad, the Name wells up; through the Shabad, we are united in the Lord's Union. 644
- 8 The Fearless Lord is known through the Shabad, the Word of the True Guru; one's light merges into the Light. 1034
- 9 The lofty and exalted state, the highest of the high is obtained, practicing the immaculate Word of the Shabad. 1041
- 10 To get connected with the Primal Being and acquire the highest spiritual state, one has to meditate by churning the shabad in the consciousness while participating in the four actions (namely participating (1)in the sadh sangat, the company of the holy, (2) focusing the attention on the Guru (3) taking the charanphaul amrit (4) churning the Shabad in the consciousness. KBG 125

This cultivation of the Shabad or Word-Consciousness can only take place in the sadh sangat, the company of the holy:-

- *Remain united with the Society of the Saints; chant the Name of the Lord, and find peace.* 756
- 12 In the company of the sadh sangat, the company of the holy contemplate upon the Naam.12
- 13 Reaching the holy congregation the consciousness of a gurmukh gets absorbed in the Word of the Guru. VBG 7/6
- 14 One accomplishes the word of the Guru in sadh sangat, the company of the holy. VBG16/1
- 15 In the company of the sadh sangat, churn (comtemplate the Shabad of the Guru. VBG L66/6

'ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਪਿਆਰਾ ॥' (ਵਾ: ਭ: ਗੁ: 29/20) 'ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗਰ ਸਬਦ ਵਸੰਦਾ ॥' (ਵਾ: ਭਾ: ਗੁ: 16/3) ਦੂਜੇ ਲਫ਼ਜਾਂ ਵਿਚ, 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ, ਅਥਵਾ ਅੰਤੂ-ਮੁਖੀ 'ਨਾਮ ਅਭਿਆਸ' ਕਮਾਈ ਯਾ 'ਸਿਮਰਨ' ਦੁਆਰਾ ਹੀ :— ਅਗਿਆਨਤਾ ਦਾ 'ਹਨੇਰ' ਦੂਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । 'ਭਰਮ' ਮਿਟਦੇ ਹਨ । 'ਬਜਰ ਕਪਾਟ' ਖੁਲਦੇ ਹਨ । ਹਉਮੈ ਦੁਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ । ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ । ਪਭ ਨਾਲ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। 'ਗੋਬਿੰਦ ਗੱਜਦਾ' ਹੈ । ਅਨਾਹਦ 'ਰਣ-ਝਣ' ਮਹਿਸੂਸ ਹੁੰਦੀ ਹੈ । 'ਅਨਹਦ-ਧਨੀ' ਸਣਦੀ ਹੈ। 'ਅਸਚਰਜ ਮਹਾਂਰਸ' ਦਾ ਸੁਆਦ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਮਨ 'ਅਲਮਸਤ ਮਤਵਾਰਾ' ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਮਨ ਇਲਾਹੀ 'ਨਾਮ-ਖਮਾਰੀ' ਮਾਣਦਾ ਹੈ। ਜੀਵਨ ਸਫਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ।

ਸੁਪਨਿਆਂ ਵਿਚ ਕਦੇ ਕਦਾਈ ਭਿੰਨ-ਭਿੰਨ ਕ੍ਰਿਸ਼ਮੇ, ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ, 'ਦਰਸ਼ਨ', 'ਕੌਤਕ' ਆਦਿ, ਦਿਖਾਈ ਦਿੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਇਲਾਹੀ ਦੇਸ ਦੇ ਲਿਸ਼ਕਾਰੇ ਯਾ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਯਾ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੇ 'ਦਰਸ਼ਨ' ਸਮਝ ਕੇ, ਫੁੱਲੇ ਨਹੀਂ ਸਮਾਉਂਦੇ ! ਇਹ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਯਾ 'ਦਰਸ਼ਨ' ਸਾਡੇ ਮਨ, ਬੁੱਧੀ, ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਵਿਚ ਜਮਾਂ ਹੋਏ ਮਨੋਕਲਪਤ ਖਿਆਲਾਂ ਯਾ ਨਿਸਚਿਆਂ ਦਾ 'ਅਚੇਤ ਅਕਸ' ਦਾ 'ਝਲਕਾਰਾ' ਯਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

''ਸਤਿਗੁਰ ਨੂੰ ਸਭੂ ਕੋ ਵੇਖਦਾ ਜੇਤਾ ਜਗਤੂ ਸੰਸਾਰੂ ॥

ਡਿਠੈ ਮੁਕਤਿ ਨ ਹੋਵਈ ਜਿਚਰ ਸਬਦਿ ਨ ਕਰੇ ਵੀਚਾਰੁ ਸ"(ਪੰਨਾ-594) ਜੇ ਸਚੀ-ਮੁਚੀ ਏਹ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੇ ਪ੍ਰਤੱਖ ਦਰਸ਼ਨ ਹੋਣ ਤਾਂ ਸਾਡਾ ਜੀਵਨ ਫੌਰਨ 'ਮਨਮੁਖਤਾਈ' ਤੋਂ ਬਦਲ ਕੇ 'ਗੁਰਮੁਖਤਾਈ' ਵਾਲਾ ਹੋ ਜਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਜੀਵਨ ਦੀ ਪੁਰਾਣੀ 'ਰੋੜ੍ਹ' (Routine), ਉਲਟ ਕੇ, 'ਆਤਮ ਪ੍ਰਾਇਣ ਹੋ ਜਾਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ।

- 1 In the sadh sangat, the company of the holy, the love for the Word of the Guru arises. VBG 29/20
- *2* In the sadh sangat, the company of the holy, the Word of the Guru resides.VBG 16/3

In other words, it is only through the cultivation of the 'Word-Consciousness' or the 'contemplation of the Naam' in the innate self within or through 'Simran' that:-

The darkness of ignorance can be dispelled. 'Doubts' get erased. The heavy doors (of ignorance) open up. Egotism is dispelled. The *darshan* or audience with the Primal Being take place. The connection with the Primal Being takes place. Gobind, the Lord of the World thunders. The unstruck 'melody is sensed. The unstruck sound are heard. The delightful taste of the wondrous supreme relish is experienced. The mind becomes 'totally intoxicated'. The mind enjoys the spiritual 'intoxication' of the Naam. Life becomes a success.

Sometimes in our dreams we cannot contain our happiness when witness various miracles, scenes, '*darshan*', wondrous happenings etc. which we interpret as visions of the spiritual world or as receiving *darshan or* audience of the Immortal Lord or the Satguru! This scene or 'darshan' is the 'unconscious reflection' or flash or manifestation of the accumulated imaginary thoughts or tendencies of our mind, intellect, sub-consciousness.

2 All the living beings of the world behold the True Guru. One is not liberated by merely seeing Him, unless one contemplates the Word of His Shabad. 594

If these are really true face-to-face *darshans*, then our life should at once change from one that is 'mind-orientated' to one that is 'Guru-orientated and the previous routines of life should take a right-about-turn to one that is dedicated to the soul.

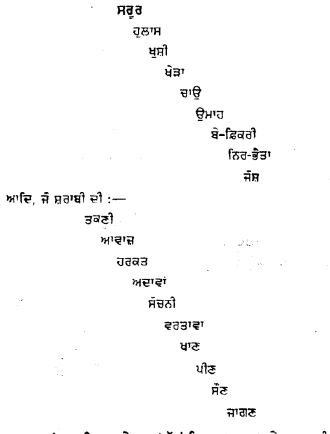
ਰਾਮ ਗੁਰਿ ਮੌਹਨਿ ਮੋਹਿ ਮਨੂ ਲਈਆ 🕕

ਹਉ ਆਕਲ ਬਿਕਲ ਭਈ ਗੁਰ ਦੇਖੋ,

ਹਉ ਲੌਟ ਪੌਟ ਹੋਇ ਪਈਆ ॥ (ਪੰਨਾ—836) ਦਰਸਨ ਦੇਖਤ ਹੀ ਸੁਧ ਕੀ ਨ ਸੁਧ ਰਹੀ,

ਬੁਧ ਕੀ ਨ ਬੁਧ ਰਹੀ ਮਤਿ ਮੈਂ ਨ ਮਤਿ ਹੈ ॥ 🦳 (ਕ. ਭਾ. ਗੁ. 25)

ਸ਼ਰਾਬ ਦਾ 'ਪੈਗ' (Peg) ਪੀਣ ਨਾਲ—ਤਨ, ਮਨ, ਬੁਧੀ ਉਤੇ ਕੋਈ ਅਨੋਖਾ ਅਸਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਹਾ ਕਿ :---



ਆਦਿ, ਜੀਵਨ ਦੇ ਹਰ 'ਪੱਖ' ਵਿਚ ਆਪ–ਮੁਹਾਰੇ ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ, ਇਹ ਹਾਲਤ ਉਦੋਂ ਤਾਈ ਕਾਇਮ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ਜਦ ਤਾਈ 'ਸਰੂਰ' ਚੜਿਆ ਰਹੇ।

- 1
   The Lord, the Guru, the Enticer, has enticed my mind.

   I am stunned and amazed, gazing upon my Guru; I have entered the realm of wonder and bliss.

   836
- 2 Upon witnessing the insight (of the Lord's presence) consciousness lost its presence, the mind lost its discerning power and the intellect lost it intelligence. KBG 25

Upon taking a peg of alcohol, an unusual effect takes place on the body, mind and intellect, effect like:-

intoxication elation happiness enchantment joy exuberance lack of worry fearlessness enthusiasm

etc which affects the alcoholic's

vision

voice

movement

hostility

thinking

social contact

(way of) eating

(way of) drinking

(style of) of sleeping

(way of keeping) awake

etc., which manifests itself in every 'facet' of (the alcoholics) life. But this condition prevails for so long as the 'intoxication remains.

ਜਦ 'ਸਰੂਰ' ਉਤਰ ਜਾਵੇ, ਤਾਂ ਫਿਰ ਸ਼ਰਾਬੀ ਆਪਣੀ ਪਹਿਲੀ ਹਾਲਤ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰਾਂ—ਜਦ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰੇ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ ਅਥਵਾ ਸਿਮਰਨ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਤਾਂ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਦੁਆਰਾ-ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਅੰਤ੍-ਆਤਮੋ :—

> ਮਨ ਇਕਾਗਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਸ਼ਬਦ-ਸ਼ਰਤ ਦਾ 'ਮੇਲ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਆਤਮਿਕ 'ਖਿੱਚ' ਖਾਂਦਾ ਹੈ । ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ 'ਲਿਵ ਲੀਨ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ। 'ਰਣ-ਝਣ' ਛਿੜਦੀ ਹੈ। ਆਤਮਿਕ 'ਕਲਾ' ਵਰਤਦੀ ਹੈ। 'ਅਨਹਦ-ਧਨੀ' ਸਣਦੀ ਹੈ। 'ਅਣਮਤਿਆ ਮੈਦਲ' ਵੱਜਦਾ ਹੈ । 'ਬਿਨ ਸਾਵਣ ਘਨਹਰ' ਗੱਜਦਾ ਹੈ । 'ਝਿਮ-ਝਿਮ ਵਰਸੈ ਅਮਿਤਧਾਰਾ ਹੁੰਦਾ' ਹੈ । 'ਪ੍ਰਿਸ-ਪਿਆਲਾ' ਪੀਂਦਾ ਹੈ । ਪਿਮ-ਰਸ ਦਾ ਅਸਚਰਜ ਸਵਾਦ ਚਖਦਾ ਹੈ। 'ਨਾਮ' ਦਾ ਸੋਮਾ ਫਟਦਾ ਹੈ ] 'ਅਨਹਦ-ਨਾਦ' ਸਣਾਈ ਦਿੰਦਾ ਹੈ । 'ਅੰਮਿਤ-ਭੋਜਨ ਛਕਦਾ ਹੈ । 'ਨਿਜ-ੰਘਰ' ਵਾਸ਼ਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । 'ਗੋਬਿੰਦ-ਗੱਜਦਾ' ਹੈ । 'ਪਿਊ-ਦਾਦੇ ਕਾ ਖਜਾਨਾ' ਦਿਸਦਾ ਹੈ । ਅਨੰਤ ਆਨੰਦ ਮਾਣਦਾ ਹੈ । 'ਨਾਮ-ਖਮਾਰੀ' ਚੜਦੀ ਹੈ ।

ਆਦਿ, ਅਨੇਕਾਂ ਆਤਮਿਕ ਗੁਣਾਂ ਦੀਆਂ ਬਖਸਿਸ਼ਾਂ ਦਾ ਪਾਤਰ ਬਣਦਾ ਹੈ।

ਇਹ 'ਨਾਮ-ਖੁਮਾਰੀ'—ਫੇਰ ਉਤਰਦੀ ਨਹੀਂ', ਕਿਉਂ'ਕਿ ਗੁਰਮੁਖ ਜਨ, 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ ਲਿਵਲੀਨ ਹੋ ਕੇ ਦਿਨ ਰਾਤ ਆਤਮਿਕ 'ਪ੍ਰਿਮ-ਪਿਆਲੇ' ਦਾ 'ਅਮਿਓ-ਰਸ' ਪੀ-ਪੀ ਕੇ ਅਲਮਸਤ ਮਤਵਾਰੇ ਅਥਵਾ 'ਖੀਵੇ' ਹੋਏ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ 'ਗੁਰਮੁਖ ਅਵਸਥਾ' ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਇਉਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ : -L66/9 When the intoxication recedes, the condition of the alcohol return to what it was before.

Exactly in the same way – when the guru-beloveds cultivate the 'wordconsciousness' or do *simran* then through the blessings of the Guru in their innate self within:-

> the mind is able to focus or concentrate. the connection of the word-consciousness takes place. they experience a divine 'pull'. they get 'absorbed' in the Shabad or word. 'celestial melody' begins. divine 'power' comes into play. 'unstruck-sound' can be heard. the skinless drums begin to sound. without the rainy season, the clouds shake with thunder. slowly, gently, drop by drop, the stream of nectar trickles down within. drink from the 'goblet of love'. they enjoy the wondrous taste of love-relish. the fountain of 'Naam' bursts forth. unstruck sound can be had. they eat the ambrosial-food. they abide in the true home within. Gobind, the Lord of the world thunders. they can see the heritage treasure of their ancestors. they enjoy eternal bliss. they are enveloped by the intoxication of the Naam.

etc and in this way they become the beneficiaries of numerous divine virtues.

This 'intoxication of the Naam' then does not wear off because the Guru-orientated, immersed in the Shabad or Word Consciousness, day and night continue to drink the 'ambrosial essence' (of Naam) from the divine 'goblet of love' and remain in a state of inebriation and rapture or intoxication. This 'state of a gurmukh' is mentioned in Gurbani as follows:-L66/9

ਹਰਿ ਰਸੁ ਪੀਵਤ ਸਦ ਹੀ ਰਾਤਾ ॥ ਆਨ ਰਸਾ ਖਿਨ ਮਹਿ ਲਹਿ ਜਾਤਾ ॥ ਹਰਿ ਰਸੁ ਪੀਵੈ ਅਲਮਸਤੁ ਮਤਵਾਰਾ ॥ (ਪੰਨਾਂ—377) ਤੇਰਾ ਜਨੁ ਰਾਮ ਰਸਾਸਿਣਿ ਮਾਤਾ ॥ ਪ੍ਰੇਮ ਰਸਾ ਨਿਧਿ ਜਾ ਕਉ ਉਪਜੀ, ਛੋਡਿ ਨ ਕਤਹੁ ਜਾਤਾ ॥ (ਪੰਨਾ—532) ਰਾਮ ਰਸਾਇਣਿ ਜੋ ਜਨ ਗੀਧੇ ॥

ਚਰਨ ਕਮਲ ਪ੍ਰੇਮ ਭਗਤੀ ਬੀਧੇ ॥

ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਦੀ ਇਹ ਅਲੌਕਿਕ ਆਤਮਿਕ ਅਵਸਥਾ ਗੁਝੀ-ਛਿਪੀ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਸਕਦੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ :---

> ਅਖਾਂ ਦੀ 'ਬਿਨੋਦੀ' ਤਕਣੀ ਦਾ 'ਤੇਜ' ਚਿਹਰੇ ਦਾ 'ਠਾਰੰਸਾ' ਚਿਹਰੇ ਦਾ 'ਖਿੜਾਓ' ਸਥੇ ਦੀ 'ਚਸਕ' ਬੋਲੀ ਦੀ 'ਸਿਠਾਸ' ਬਚਨਾਂ ਦੀ 'ਦਾਸਨਿਕ ਸ਼ਕਤੀ' ਸਨ ਦੀ ਸ਼ਾਂਤੀ 'ਦਇਆ-ਖਿਸਾ' ਵਾਲਾ ਵਰਤਾਰਾ ਪਿਆਰ ਦੀ 'ਅਕ੍ਰਿਖਨ ਖਿੱਚ' ਪ੍ਰਿਸ-ਪਿਆਲੇ ਦੀ 'ਮਸਤੀ' ਨਾਸ ਦੀ 'ਖੁਸਾਰੀ'

ਆਦਿ, ਅਨੋਕਾਂ ਆਤਮਿਕ ਗੁਣਾਂ ਵਾਲੇ 'ਦੈਵੀ-ਜੀਵਨ' ਦੀ 'ਬੈਰਾਗੀ-ਅਵਸਥਾ' ਦਾ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਹਰ 'ਤਕਣੀ', 'ਬੋਲ', 'ਹਰਕਤ', 'ਸੋਚ' ਵਿਚੋਂ', ਫੁਲ ਦੀ 'ਖੁਸ਼ਬੋ' ਵਾਂਗ, ਸੂਤੇ-ਸਿੱਧ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਹੁੰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ।

> 'ਰਤਨੂ ਲੁਕਾਇਆ ਲੂਕੈ ਨਾਹੀ—ਜੇ ਕੋ ਰਖੈ ਲੁਕਾਈ ॥' (ਪੰਨਾ —608) 'ਅਨਿਕ ਜਤਨ ਕਰਿ ਹਿਰਦੇ ਰਾਖਿਆ ਰਤਨੂ ਨ ਛਪੈ ਛਪਾਇਆ ॥'

> > (ਪੰਨਾ—659)

(ਪੰਨਾ-198)

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ, ਗੁਰਮੁਖ਼ ਜਨ ਦੀ **'ਰੂਹ'**, 'ਸਰਬ-ਰਹਿਆ-ਭਰਪੂਰ' **'ਸਬਦ' ਦੇ** '**ਆਤਮਿਕ ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਦੇ ਅਕਾਸ਼ਾਂ ਵਿਚ** :---L66/10

- 1 One who drinks in the Lord's sublime essence is forever imbued with it, while other essences wear off in an instant..... 377 One who drinks in the Lord's sublime essence, is intoxicated and enraptured.
- 2 Your humble servant, O Lord, is intoxicated with Your sublime essence. One who obtains the treasure of the Nectar of Your Love, does not renounce it to go somewhere else. 532
- 3 Those humble beings who are accustomed to the Lord's sublime essence, are pierced through with loving devotional worship of the Lord's Lotus Feet. 198

The supernatural divine status of gurmukhs or guru orientated persons can never remain a secret or be hidden, because through

the playfulness of their eyes the power in their look the composure on their face the bloom on their face the shine on their forehead the sweetness of their voice the dynamic power of their words their peace of mind their dealings of compassion and forgiveness the attracting power of their love their intoxication in the goblet or cup of love their intoxication in the Naam

etc., the manifestation of their divine life's 'unattached status' with numerous divine virtues, automatically keep manifesting like the 'fragrance' of a flower at every 'glance', 'spoken word', 'action', 'thought' of theirs.

- 4 The jewel is concealed, but it is not concealed, even though one may try to conceal it. 608
- 5 By various efforts, I have enshrined it within my heart; this jewel cannot be hidden by hiding it. 659

In this way the 'spirit' of the Guru-orientated person keeps

ੳਡਾਰੀਆਂ ਲਾੳਂਦੀ ਤਾਰੀਆਂ ਲਾਉਂਦੀ ਜੀਂਦੀ ਬੀਂਦੀ ਵਸਦੀ ਮੌਲਦੀ ਤਣਕੇ ਖਾਂਦੀ ਹਸਦੀ ਖੇਲਦੀ ਲਾਡ ਲਡਾੳ'ਦੀ ਅਨੰਤ ਇਲਾਹੀ ਰਸ, ਰੰਗ, ਸਵਾਦ, ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਪਨਾ ਮਾਣਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਹੋ 'ਗੁਰਮਖ ਜਨ' ਦਾ :---ਧਰਮ ਕਰਮ ਗਿਆਨ ਮਜ਼ਹਬ ਕਰਤਵ ਪਾਠ-ਪੁਜਾ ਪਮਾਰਥ ਭਜਨ ਜੀਵਨ ਕਲਿਆਨ ਹੈ । ਇਸ ਇਲਾਹੀ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਪਨਾ' ਦੇ ਆਤਮ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਵਿਚੋਂ 'ਨਿਕਲਨਾ' ਹੀ, ੳਸ ਦੀ ਆਤਮਿਕ 'ਮੌਤ' ਹੈ। ਜਹ ਜਹ ਦੇਖਾ ਤਹ ਤਹ ਤੁ ਹੈ ਤੁਝ ਤੇ ਨਿਕਸੀ ਫ਼੍ਰਟਿ ਮਰਾ ॥ (ਪੰਨਾ-----25) ਨਾਨਕ ਜਿਤੂ ਵੈਲਾ ਵਿਸਰੈ ਮੇਰਾ ਸੁਆਮੀ, ਤਿਤੁ ਵੇਲੇ ਮਰਿ ਜਾਇ ਜੀਉ ਮੇਰਾ ॥ (ਪੰਨਾ-562) ਗਰਮੁਖ ਜਨ ਦੀ ਇਸ :---ਆਤਮਿਕ 'ਖਸ਼ਬੋ' ਰਹਿਣੀ-ਬਹਿਣੀ L66/11

swimming living existing abiding blooming jolting laughing playing cuddling and enjoying unlimited relish, hue, love of the Self in the skies of the 'ever present, all engulfing', 'divine illumination' of the 'Shabad'

soaring

This is Guru-orientated person's duty action knowledge religion performance recitation of scriptures and worship religious pursuit religious devotion life emancipation.

Coming out from the divine illumination of this spiritual 'love of the innate Self' is indeed spiritual 'death' for him.

- Wherever I look, You are there. Outside of You, I would burst and die. 25 1
- O Nanak, that moment when I forget my Lord and Master at that moment, my 2 soul dies. 562

L66/11

With this Guru-orientated person's:-

spiritual fragrance life-style

ਡਲ-ਡਲ ਪੈਂਦਾ 'ਪਿਆਰ' ਪਿਆਰ 'ਤਕਣੀ' ਦਾਮਨਿਕ 'ਛੋਹ' ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਪਨਾ ਦੀਆਂ ਲਿਸ਼ਕਾਂ ਸਬਦ-ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦੀ ਲਿਸ਼ਕ ਦੇਵੀ ਸ਼ਭ ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਦਾਮਨਿਕ ਜੀਵਨ ਚੰਬਕੀ ਖਿਚ ਨਾਲ, ਬੇਅੰਤ ਹੋਰ ਅਭਿਲਾਖੀ ਜੀਵਾਂ ਦਾ ਭਲਾਹ ਜਾਂਦਾ ਹੈ--ਜੋ ਉਸ ਦੇ ਨੇੜੇ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਯਾਸੰਗਤ ਕਰਦੇ ਹਨ । ਗੁਰਮੁਖਿ ਕੋਟਿ ਉਧਾਰਦਾ ਭਾਈ—ਦੇ ਨਾਵੈ ਏਕ ਕਣੀ ॥ (ਪੰਨਾ-608) ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨਹੀਂ ਕਛ ਘਾਲ ॥ ਦਰਸਨ ਭੇਟਤ ਹੋਤ ਨਿਹਾਲ ॥ (ਪੰਨਾ—272) ਕਬੀਰ ਸੋਈ ਮੁਖ ਧੰਨਿ ਹੈ ਜਾ ਮੁਖਿ ਕਹੀਐ ਰਾਮ ।। ਦੇਹੀ ਕਿਸ ਕੀ ਬਾਪੁਰੀ ਪਵਿਤ ਹੋਇਗੋ ਗ੍ਰਾਮੁ ॥ (ਪੰਨਾ—1370) ਗਰਬਾਣੀ ਵਿਚ 'ਸਬਦ' ਅਖਰ ਬੇਅੰਤ ਵਾਰੀ, ਇਸ ਦੋ ਸੁਖਮ ਅੰਤ੍ਰੀਵ ਆਤਮਿਕ ਭਾਵਾਂ ਨੂੰ ਦਰਸਾਉਣ ਲਈ ਵਰਤਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਬਾਹਰਮਖੀ ਬਿਰਤੀ ਹੋਣ ਕਾਰਨ---ਅਸੀਂ 'ਸਬਦ' ਦੇ ਅਖਰੀ ਸਰੂਪ ਦੇ ਦਿਮਾਗੀ, ਓਪਰੇ ਜਿਹੇ ਅਰਥਾਂ ਤੋਂ ਹੀ ਜਾਣ ਹਾਂ, ਅਤੇ ਇਸ ਦੇ ਸੁਖਮ 'ਅੰਤੀਵ ਅਨਭਵੀ ਆਤਮਿਕ' ਭਾਵਾਂ ਤੋਂ :---ਅਨਜਾਣ ਹਾਂ ਅਗਿਆਨੀ ਹਾਂ ਬੇ-ਪਵਾਹ ਹਾਂ ਅਵੇਸਲ ਹਾਂ, ਯਾ ਜਾਣ ਬਝ ਕੇ ਮਚਲੇ ਹੋਇ ਹੋਏ ਹਾਂ, ਜਿਸ ਕਾਰਨ ਅਸੀਂ 'ਸਬਦ' ਦੇ ਅਨਭਵੀ 'ਤੱਤ-ਗਿਆਨ', 'ਅੰਤੀਵ ਭਾਵਨਾਂ ਅਤੇ ਗਏ ਆਤਮਿਕ ਭੇਦਾਂ ਨੂੰ ਬਝ, ਸੀਝ, ਪਹਿਚਾਨ ਨਹੀਂ ਸਕੇ। ਇਸੇ ਲਈ 'ਸ਼ਬਦ' ਦੇ ਆਤਮਿਕ ਲਾਹੇ, ਫਲ, ਨਤੀਜੇ ਅਤੇ ਬਰਕਤਾਂ ਤੋਂ ਅਸੀਂ L66/12

overflowing love love-filled 'glance' dynamic touch reflections of the innate Self-love reflection of the Shabad illumination divine righteous feelings dynamic life magnetic pull,

numerous other seekers who approach him or associate with him, can derive benefit.

- The Gurmukh saves millions of people, O Siblings of Destiny, blessing them with even a particle of the Name.
   In the Company of the Holy, there is no suffering.
- In the company of the holy, there is no suffering.

   The Blessed Vision of their Darshan brings a sublime, happy peace.
   272
- *3 Kabeer, blessed is that mouth, which utters the Lord's Name. It purifies the body, and the whole village as well.* 1370

In Gurbani the word 'Shabad' has been used numerous times to bring out its innate divine meanings.

Because we are focused externally, we are only aware of the intellectual and superficial meanings of the 'Shabad's' literal form; about its subtle, innate, intuitional, divine meanings we are:-

unaware

ignorant

unconcerned

negligent or

are knowingly feigning

ignorance. For this reason we are unable to unravel, discover, or recognise the intuitional 'essence-knowledge', the innate viewpoints and the hidden divine secrets. That is why we are devoid of the divine benefits, fruits, results and blessing of the 'Shabad'.

ਵਾਂਝੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਾਂ। ਇਸੇ ਕਾਰਨ, ਆਮ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਚ **'ਸਬਦ' ਦੀ ਬਾਬਤ ਅਤਿਅੰਤ ਭੁਲੇਖੇ** ਪਏ ਹੋਏ ਹਨ, ਜੋ ਬੇ-ਲੋੜੇ ਵਾਦ-ਵਿਵਾਦ ਦਾ ਕਾਰਨ ਬਣਦੇ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਲੇਖਾਂ ਦੀ ਲੜੀ ਵਿਚ :---'ਸਬਦ' 'ਗਰ-ਸਬਦ' 'ਤਤ-ਸਬਦ' 'ਇਕ-ਸ਼ਬਦ' 'ਸਚ-ਸਬਦ' 'ਅਨਹਦ-ਸਬਦ 'ਪੰਚ-ਸ਼ਬਦ' ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ ਅਨੁਭਵੀ ਗੁਝੇ ਆਤਮਿਕ 'ਭੇਦਾਂ' ਅਤੇ 'ਭਾਵਾਂ ਨੂੰ, ਸਰਲ ਬੋਲੀ ਵਿਚ ਦਰਸਾਉਣ ਦਾ ਉਦਮ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ । ਇਹ 'ਸ-ਬ-ਦ' ਸਿਰਫ਼ ਸਰਦਾ ਅਖਰ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਬੱਲੀ ਦੇ ਲਫ਼ਜ਼ ਹੀ ਨਹੀਂ ਖਿਆਲਾ ਦਾ ਸੰਕੇਤ ਹੀ ਨਹੀਂ. ਵਲਵਲਿਆਂ ਦੇ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇ ਦਾ ਸਾਧਨ ਹੀ ਨਹੀਂ ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਦਾ 'ਚਿਤ' ਹੀ ਨਹੀਂ, ਬਲਕਿ, ਇਹਨਾਂ ਸਥੂਲ ਦਿਸ਼ਣਹਾਰ ਅਖਰਾਂ ਦੇ 'ਅੰਤੂ-ਗਤ' ਕੋਈ ਅਲੌਕਿਕ :---'ਥਰ-ਥਰਾੳ'ਦੀ' 'ਲਰ-ਜਰਾੳਂਦੀ' 'ਰਣ-ਝਣ' ਛੇੜਦੀ 'ਲਹਿਰਾਂ' ਮਾਰਦੀ 'ਲਕ-ਮਚਾਈ' **ਖੇ**ਲਦੀ 'ਕਲੌਲਾਂ' ਕਰਦੀ 'ਪੌਸ-ਗਲਵਕੜੀਆਂ' ਪਾੳ'ਦੀ 'ਲਾਡ-ਲਡਾੳਂਦੀ' L66/13

For this reason, numerous doubt fallacies exist among ordinary people which have become the cause of unnecessary debates.

In these series of essays, an attempt has been made to give the innate, intuitional, hidden divine 'secrets' and meanings of:-

'Word' 'Guru's Word' 'Essence-Word' 'One-Word' 'True-Word' 'unstruck-Word' 'Five Primal Sounds'

in simple language.

This 'S H A B A D' or W O R D is not just

a dead word, a word of a language, a reference of some thoughts, a means of expressing some emotions, a pictorial representation of some feelings,

but it is some supernatural 'innate'

'vibrating'
'attaching'
'celestial melody clicking'
'rippling'
'hide-and-seek playing'
'frolicking'
'lovingly-embracing'
'Cuddling'

'ਖੇਲ-ਖਿਲਾੳ'ਦੀ' 'ਅਨਹਦ-ਧਨੀ' ਵਜਾਉ\*ਦੀ 'ਪ੍ਰੋਮ-ਪਿਆਲਾ' ਪਿਲਾਉਂਦੀ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਪਨਾ' ਵਿਚ ਤਾਰੀਆਂ ਲਾਉ'ਦੀ 'ਪਿਆਰ-ਹਠਕੈਲੀਆਂ' ਕਰਦੀ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਮਈ' 'ਜੀੳਂਦੀ-ਜਾਗਦੀ' 'ਗੱਜਦੀ-ਵਜਦੀ' 'ਜੀਵਨ-ਰੌ\*' ਅਥਵਾ 'ਸਬਦ ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਦੀ 'ਆਤਮ-ਸ਼ਕਤੀ' ਹੈ, ਜੋ:---ਅਸਚਰਜ ਰੂਪ ਹੈ ਬਿਸਮਾਦ ਰੁਪ ਹੈ ਅਦਭੂਤ ਰੂਪ ਹੈ ਰਸ-ਰੂਪ ਹੈ ਰੰਗ-ਰੂਪ ਹੈ ਅਨਦ ਬਿਨੌਦੀ ਹੈ ਪ੍ਰੰਮ ਸਰੂਪ ਹੈ ਦਿਆਲ ਸਰੂਪ ਹੈ ਭਗਤ-ਵਛਲ ਹੈ ਅੰਤਜਾਮੀ' ਹੈ 'ਸਬਦ-ਗੁਰੂ' ਹੈ '**ਗਰ-ਮੁ**ਰਤ' ਹੈ 'ਵਾਹ-ਵਾਹ' ਹੈ ਗਪਤ 'ਨਾਮ' ਹੈ 'ਅੰਮ੍ਰਿਤ' ਹੈ । ਪਰ----ਐਸੇ 'ਅਸ਼ਚਰਜੋ-ਅਸ਼ਚਰਜ', ਵਿਸਮਾਦੀ 'ਸਬਦ-ਗੁਰੂ' ਨੂੰ :---ਵੇਖਣ ਵਾਲੀ 'ਅੱਖ' ਨਹੀਂ'. ਪਹਿਚਾਨਣ ਵਾਲੀ 'ਬਿਬੇਕ-ਬੱਧੀ' ਨਹੀਂ, ਬਝਣ ਵਾਲਾ 'ਤਤ-ਗਿਆਨ' ਨਹੀਂ, ਚੀਨਣ ਵਾਲਾ 'ਅਨਭਵ' ਨਹੀਂ, L66/14

'play-initiating'
'unstruck-melody sounding'
'goblet of love in the offering'
'swimming in the (pool) of 'Self-Love'
lovingly playing games
'illuminating'
'living and awake'
'rolling -thundering'

'life-current' or is the 'Divine-Power' of the 'Shabad or Word Manifestation'.
whose form is:astonishing

wondrous
unique

ue relish giving colourful (one) joyous celebration love compassion devotee-caring the inner-knower the 'Shabad-Guru' the manifestation of the Guru incredibly astounding the 'secret' Naam' the ambrosial nectar.

But- to see such a 'marvel of the marvellous' wondrous ' Shabad-Guru' (we):-

do not have the 'eye',

do not have the discerning intellect to recognise it.

do not have the 'essence-knowledge' to unravel it,

do not have the 'intuition' to discover,

L66/14

ਮਾਨਣ ਵਾਲਾ 'ਹਿਰਦਾ' ਨਹੀਂ. ਆਪਾ ਵਾਰਨ ਵਾਲੀ 'ਸ਼ਰਧਾ' ਨਹੀਂ. ਇਲਾਹੀ ਦਾਤ ਲਈ 'ਭਾਂਡਾ' ਨਹੀਂ, ਅਨਹਦ-ਧੁਨੀ 'ਸਨਣ' ਵਾਲੇ ਕੋਨ ਨਹੀਂ, ਬਿਸਮਾਦ ਹੋਣ ਵਾਲੀ 'ਭਾਵਨਾ' ਨਹੀਂ. 'ਪ੍ਰਿਸ-ਰਸ' ਮਾਨਣ ਵਾਲੀ 'ਸਵੈਪਨਾ' ਨਹੀਂ । ਹਾਂ ਜੀ, ਐਸੇ 'ਅਨਹਦ-ਸਬਦ', 'ਤਤ-ਸਬਦ', 'ਸੱਚ-ਸਬਦ', 'ਏਕ-ਸਬਦ' ਦੀ ਅਪਾਰ ਵਡਿਆਈ ਨੂੰ—ਗਰਬਾਣੀ ਦੀ ਰੋਸ਼ਨੀ ਵਿਚ ਇਉਂ ਦਰਸਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ :---'ਆਤਮ ਪਕਾਸ਼' ਹੈ 'ਗਪਤ-ਨਾਮ' ਹੈ 'ਅਨਰਦ ਬਾਣੀ' ਹੈ 'ਅਨਹਦ ਰਾਗ' ਹੈ 'ਅਨਰਦ ਨਾਦ' ਹੈ 'ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ' ਹੈ ਅਨਰਦ ਲਹਿਰਾਂ ਹਨ ਅਨਹਦ ਤਰੰਗਾਂ ਹਨ ਤਰੰਗਾਂ ਦੀ 'ਰਣ-ਝਣ' ਹੈ ਪਿਆਰ ਦੀ 'ਬਰ-ਕੰਬਣੀ' ਹੈ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਪਨਾ' ਹੈ 'ਪ੍ਰਿਮ-ਪਿਆਲਾ' ਹੈ 'ਪੇਮ-ਪਦਾਰਥ' ਹੈ 'ਚਪ-ਪ੍ਰੀਤ' ਹੈ 'ਚਪ-ਮੰਡਲ' ਹੈ 'ਚੁਪ-ਚਪੋਲਾ' ਹੈ 'ਚਪ-ਸਨੇਹੜੇ' ਹਨ ਅਬੋਲ ਬੋਲੀ ਹੈ 'ਰਵਿ-ਰਹਿਆ-ਭਰਪਰ' ਹੈ 'ਅਨਹਦ ਝੁਣਕਾਰ' ਹੈ

do not have the heart to accept as true, do not have the faith to sacrifice oneself, do not have the vessel for the spiritual gift, do not have the ears to hear the unstruck-sound, do not have the 'desire' of being wondrous, do not have the 'self-love' to enjoy the 'relish of love.

Yes indeed, the glory of such an 'Unstruck-Word', 'Essence-Word', 'True-Word', 'One-Word' is mentioned in the light of Gurbani as follows:-

is 'divine-illumination' is 'secret Naam' is 'unstruck melody of Gurbani' is 'unstruck raag or metre' is 'unstruck sound current' is 'unstruck-melody' are'unstruck -aves' are 'unstruck-ripples' the 'jingling' of the ripples the 'vibrations' of love is the 'love of the innate Self is the 'goblet of love' is the 'thing of love' is 'silent-love' is the realm of silence' is the silent quaffing are 'quiet-well wishers' is an unutterable language is all engulfing and all encompassing is 'unstruck tinkling'

'ਆਤਮ ਜਿੰਡੋਲਾ' ਹੈ 'ਚੁਪ-ਗਿੜਾਂੳ' ਹੈ 'ਚਪ-ਗਰਜ' ਹੈ ਗਪਤ 'ਲੇਵਾ-ਦੇਵੀ' ਹੈ ਗਪਤ 'ਵਣਜ-ਵਪਾਰ' ਹੈ 'ਅਣਮੜਿਆ ਮੰਦਲ' ਵੱਜਦਾ ਹੈ 'ਬਿਨ ਵਜਾਇ ਕਿੰਗਰੀ' ਵੱਜਦੀ ਹੈ ਆਤਮ-ਰਸ ਦਾ 'ਵਾ-ਵਰੋਲਾ' ਹੈ ਆਤਮ 'ਮੌਜ' ਹੈ ਆਤਮ 'ਮਸਤੀ' ਹੈ 'ਮਹਾਂ ਅਨੰਦ' ਹੈ 'ਜੀਵਨ-ਦਾਤਾ' ਹੈ 'ਪਰਮ-ਤਤ' ਹੈ 'ਆਤਮ ਜੌਤ' ਹੈ 'ਗਪਤ ਨਾਮ' ਹੈ 'ਅੰਮ੍ਰਿਤ' ਹੈ 'ਗੁਰੂ' ਹੈ, ਅਤੇ ਇਹ 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਹੀ :---ਰਸ ਭਿਨਣੀ 'ਝਰਨਾਹਟ' ਹੈ 'ਦਾਮਨੀ ਜੋਤ' ਹੈ 'ਨਿਰੰਜਨੀ ਜੱਤ' ਹੈ 'ਚਰਨ ਕਮਲ ਦੀ ਮੌਜ' ਹੈ 'ਚੰਬਕੀ ਖਿਚ' ਹੈ 'ਜੀਵਨ ਰੂਪ' ਹੈ 'ਸਚਾ ਨੀਸ਼ਾਣ' ਹੈ **'ਸਖ** ਸਾਗਰ' ਹੈ 'ਦੁਖ-ਭੰਜਨ' ਹੈ 'ਭੇ-ਭੇਜਨ' ਹੈ 'ਭਰਮ ਕਾਟਨਹਾਰ' ਹੈ 'ਜਨੋਰ ਬਿਨਾਸਨ' ਹੈ L66.16

is the swing of the soul is the silent rotation is the silent thunder is the secret give and take is the secret deal is the sound of the skinless drum without striking the bina plays is the cyclone of soul-relish is divine joy is divine ecstasy is supreme bliss is the gift of life is the supreme essence is the divine light is the secret Naam is the ambrosial nectar is the guru, and this 'essence word' is '-

is the relish filled 'thrill' or tremor is the dynamic light is the blemish less light is the joy of the lotus feet is a magnetic pull is live giving is the true indicator is the ocean of peace is the destroyer of dis-ease is the destroyer of fear is the eradicator of doubt fallacy is the destroyer of darkness L66/16

'ਜਸ ਬਿਦਾਰਨਹਾਰ' ਹੈ 'ਕਰਮ' ਮੋਟਨਹਾਰ ਹੈ ਮਾਇਆ ਦਾ 'ਮਾਰਨ' ਹੈ 'ਆਵਾ-ਗਵਨ' ਮਿਟਾਵਨਹਾਰ ਹੈ 'ਲਕਟੀ ਟੋਹਣੀ' ਹੈ 'ਬੋਂਦ-ਬਸਾਰੀ' ਹੈ 'ਲਾਲ-ਅਮੋਲਾ' ਹੈ 'ਮਿਠੀ ਆਤਮਿਕ ਕੰਬਣੀ' ਹੈ ਬਬੀਹੇ ਦੀ 'ਸ਼ਾਂਤੀ ਬੁੰਦ' ਹੈ 'ਸਦ-ਹਣ' ਹੈ ਨਿਤ 'ਨਵਾਂ-ਨਵੇਲਾ' ਹੈ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਪੁਰਖ' ਹੈ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਪੁਦਾਰਥ' ਹੈ 'ਅਤਿ–ਪੀਤਮ' ਹੈ 'ਮੁਲ ਪ੍ਰਕਿਰਤੀ' ਹੈ ਮਰ-ਜੀਵਡਿਆਂ ਦਾ 'ਦੋਸ਼' ਹੈ 'ਸਰਬ-ਰਹਿਆ**-ਭਰਪੁਰ'** ਹੈ 'ਸ਼ਰਬ ਕਲਾ ਸਮਰਥ' ਹੈ 'ਜੋਜ ਵਿਡਾਣਾ' ਹੈ 'ਸਦ ਬਖਸ਼ਿੰਦ' ਹੈ ·ਸਦਾ ਮਿਹਰਵਾਨਾਂ ਹੈ 'ਅੳਗਣ ਕੌਨ ਚਿਤਾਰਦਾ' ਹੈ ਕੜਾ 'ਜਾਤਾ' ਹੈ ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਦਾ ਸੁਹਾਵਣਾ ਠੰਡਾ 'ਬੁੱਲਾ' ਹੈ ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਦਾ 'ਪਹ-ਫਟਾਲਾ' ਹੈ ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਦੀ ਨਿਰਮਲ 'ਸ਼ਬਠਮ' ਹੈ ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਦਾ 'ਸੱਜਰਾ-ਪਣ' ਹੈ L66/17

is the des troyer of *jam* the couriers of death is the eradicator of deeds is the destroyer of 'maya' or materialism is the eradicator of transmigration is the cane of the blind is the intoxication of vigour and energy is the priceless gem is the sweet divine shiver is like the ambrosial rain drop of the rain bird forever its the now (as opposed to past present and future) is ever new and novel is the Being of love is the thing of love is the extreme beloved is the source of the creation is the 'country' of those who die(to the ways of the world) yet live is all engulfing and all encompassing is omnipotent is the wonderful Player is ever merciful is ever benevolent is one who does not dwell on our misdeeds is the great bountiful provider is the cool gush of the sweet divine realm is the dawn of the divine realm is the pure dew of the divine realm is the freshness of the divine world is the seven coloured rainbow of the divine world.

This subject of Shabad has been clarified in English by a highly evolved soul as follows:-

God is one, the omnipresent, the omnipotent, the omniscient, who is best reflected in this cosmos through his 'SHABAD', 'WORD', 'LOGOS', or 'NAAM'. The entire universe exist, and is being sustained by this SHABAD, which is the essence of Divinity.

Gurbani that descended down to man and mankind, through the Body called 'Guru Nanak', was this very 'SHABAD-ETERNAL', whose visible forms may vary, but ESSENCE remains the same.

The meditation on this SHABAD alone will lead us to the inference that there is in this creation, only ONE GURU- the dispeller of the darkness of ignorance, and harbinger of the Light of knowledge.

The more we meditate upon His SHABAD, and contemplate on His qualities, the more we enjoy His presence and BLISS.

Thus, SHABAD is the Supreme GURU of all, and revealer of the Divine REALITY.

This Shabad GURU has only :-

I. ONE SERMON to preach to all humanity,2. ONE KNOWLEDGE to disseminate,3. ONE LIGHT to show the way out.

It is all ONE, the only ONE and the SAME EVER.

It is for *all*, above caste, community, clime and country. it is as much for the masses, as for the classes.

Guru Nanak's WORD or Gurbani is meant to enlighten and illuminate the entire mankind.

Let it be made very clear that the 'WORD' or 'SHABAD' is the ONLY ETERNAL GURU-because it alone is capable of removing the darkness of ignorance, being itself 'Prakash SARUP' or :DIVINE LIGHT'.

Remember :-

SHABAD is PRAKASH-SARUP, and , PRAKASH is SHABAD-SARUP.

Therefore, our PSYCHE or SURAT is to be attuned to this 'Shabad' :-'SHABAD GURU-SURAT DHUN CHELA,' or 'SURAT-SABAD PRAKASH.' The NIRAKAR expresses HIMSELF through HJS SHABAD, in order to enlighten the whole humanity, and in the process, becomes mankind's GURU, the ONLY GURU, the SAT-GURU :-

#### 'AAD-ANT EKAY AVTARA, SOI GURU SAMJHIO HAMARA.'

Know ye HIM and HIM alone, to be our GURU, the Dispeller of the darkness of ignorance.

We, wise ones, tend to limit the UNLIMITED. THERE we err.

So, the urgent *need* is to become *'introverts'*, seeking the Supreme *within the centre of us*, the core of us, the remotest recesses of our heart. 'Right-about~turn' and inward march, deeper, deeper, deeper, down to one ABSOLUTE.

What we call 'Religion', is, in a sense, two-pronged or two-faced or aspected.

One aspect of it, *is* the 'outer' aspect-which we term as 'karm-kand' (ritual). But it should be remembered that this 'karm-kand' was never meant to be an *end in itself*.

It is only a *MEANS to an END*.

The other aspect is to enter within, and that is the END.

.For, only when we *end* in the ULTIMAT.E, do we begin to *LIVE for ever* .

If the 'karm-kand' does not take us to that END. it is useless for us, for, its only object is to :-

# motivate. inspire, impel. propel, compel, and

us to dive deep within, deeper and deeper, till we arrive at the ULTIMA TE DEPTH. the NIJ-GHAR. own Divine HOME.

drive

Just to teach us the technique of *turning inward*, GURU NANAK toiled, taking ten different BODIES, and two and a half centuries-to drive the lesson home, \his lesson of *returning HOME*, by putting us in direct contact with the 'SHABAD'.

How much did we heed *then* and how much do we heed the is lesson now!

Does or does not our honest answer put us to shame- burning shame ?

And that is the tragedy :-

-with our entire being,

- -with the entire fabric of our society.
- -with our leaders in the political field,
- -with our leaders in the religious field, and more with them, than with any other.

The JYOTI or the prakash that impelled and propelled the 'SHABAD-SARUP' BODY-named 'NANAK', and the BODIES that followed, now dwell in Sri Guru Granth Sahib. Thus, this is the eleventh BODY -that NANAK abides in, and resides in. This Holy Granth Sahib that we see here, is the embodiment of the JYOTI-the PRAKASH-the self effulgent LIGHT ETERNAL, the SHABAD, and is worthy of worship.

Therefore, it goes without saving that this SRI GURU GRANTH SAHIB is the Sum-up of SHABAD-PRAKASH, and will ever LIVE, survive and surmount all winds and Whirlwinds, !Ind all the onslaughts of the diabolical forces of darkness.

This LIGHT will *oul-light* all darkness, and out-shine all lesser lights,

We have to meditate on this SHABAD. imbibe it, by turning inH'ard, become, INTROVERTS (Antar-mukhi).

For, then alone, will the secrets of Shabad or Gurbani be revealed to us.

This 'SHABAD-GURU' is ever with us. Just we don't care, and we don't want to be *bothered* !

We have become what we were, *before* the advent of Guru Nanak. We now have a 'deaf ear' or indifference for His Gurbani. the SHABAD GURU :

To understand and imbibe the DIVINE WORD, SHABAD, we have to make a 'Right-about-turn; turn inward, guided by Enlightened souls-'Sadh Sangat'.

Enlightened and Blessed souls can lead us on, deep down to the remotest recesses of the ETERNAL REALITY.

The learned ones expound and propound it in various and varied ways.

GOD alone is there, nothing else exists, except in name and form.

THE ULTIMATE REALITY is nameless and formless.

We have to :-

search.

## find.

reach, and

realise

it in our 'insides'-within ourselves, by churning our-'self' within.

We have to search and realise the LIGHT or PARKASH of the SHABAD, which is all-pervading, eternal, vibrating and word-Less-WORD.

But the irony is, that we, like winter rats, have gone deep down into our dark hole - *obstinately refusing* to receive LIGHT that is being beamed at us by BABA NANAK through SHABAD !! We sing Nanak's praises-but *do not understand, value or practice His advice* !

#### WHAT WISDOM !!!

And all this only because of our illusionary EGO !

We have carefully and confidently confined ourselves to a closed cage, like the cocoon of the silk worm, caught in an EGO-COMPLEX of our own making, quite oblivious of the Parkash within and without.

Heading to the 'SHABAD-GURU' or 'GURU SHABAD' or 'GURU BANI' is the ONLY WAY OUT to get out of this woyl9 of negative thoughts and materialism. I repeat, the 'GURBANI-WAY' or 'NANAK WAY' of Shabad Prakash is the ONLY WAY to *take us out* of the darkness of ignorance, and *keep us out* of the maze of this muck, this mud, this quagmire of Egoistic illusion.

This sublime spiritual ART of 'SOUL SCIENCE' can be learned only in the University of 'Sadh-SANGAT' i.e. the company of the Enlightened and blessed Souls-with Gurbani as our Guide and Text.

End.