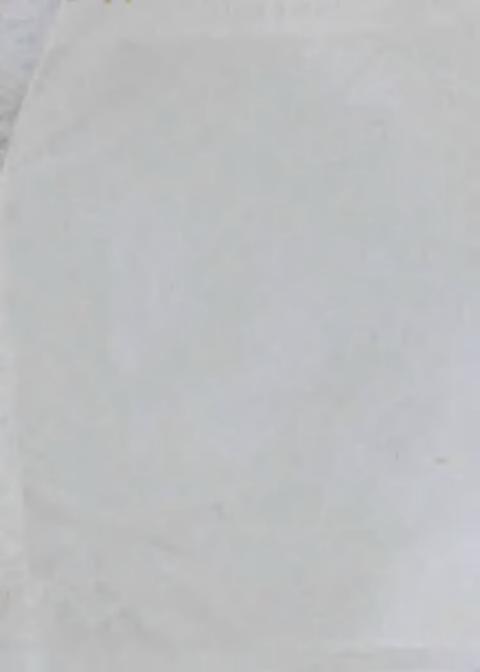


## ।मिद्धगवद्गाता लटाक



—नवलिशोर-प्रेस, ( बुक्तिष्यों ) लखनऊ मृत्य ६)



# श्रीमद्भगवद्गीता सटीक

(पदच्छेद, अन्वययुक्त शब्दार्थ, भावार्थ, ब्याख्या, प्रत्येक श्रध्याय का माहारम्य तथा महाभारतसार-सहित )

सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरगां वज । श्रहं त्वां सर्वपापेभ्यो मोत्त्यिष्यामि मा शुचः ॥

> अनुवादक, हरिरांम भागीव

> > 小学的

प्रकाशक,

नवलिक्शोर-प्रेस-बुक्तियां, लखनऊ.

小学与大学的

द्वितीय संस्करण ४००० मृत्य ६)

瀬中中中中中中中中中中中

1

中山 小小小

ni-

子子子

3

20% 10 12

25 5

1

250 10 77

220

प्रथम संस्करण .... १६४२ .... २००० द्वितीय संस्करण .... १६४६ .... ४०००



Printed by B. B. Kapur at the Newul Kishore Press, Lucknow. 1946

#### प्रस्तावना

श्रीमद्भगवद्गीता हिन्दू-जाति का सर्वस्य आर अहितीय धर्म-अंध है। इसमें अध्यात्म-विद्या के निगृद तत्वों की ज्यास्या थों इ में की गई है। साहित्य के दृष्टिकाश से भी ऐसी बनोहर रचना संस्कृत में ही नहीं, सारे संसार की किसी भी भाषा में नहीं है। भगवान् श्रीकृष्णचंद्र के श्रीमुख से निकली हुई इस बाग्री की समता किसी मनुष्य की रचना कर भी कैसे सकती है ? कहा जाता है, महाभारत का युद्ध समाप्त होने के बाद किसी समय अर्जन ने भगवान् कृष्णचंद्र से कहा कि नाय, आपने समर समारंभ के समय जो उपदेश मुके विया था, उसे में फिर एक बार आपके श्रीमुख से मुनन। चाहता है। इस पर भगवान् ने कहा-उस समय योगयुक्त बान्त:करण से बह उपदेश दिया था। व्यव फिर वैसा उपदेश देना संभव नहीं। इसीसे आप भगवद्गीता के महत्व को समक सकते । भगवद्गीता को हिन्दूधर्म के सभी संप्रदाय-बाले मानते 🖥 । यह ग्रंथ सब उपनिषदों का सार और ज्ञान का भांडार है। गीता का यथार्य वर्णन इस प्रकार है-

सर्वोपनिषदो गावो दोग्धा गोपालनन्दनः। पार्थो वत्सः सुधीओंका दुग्धं गीतामृतं महत्।।

इसका मतलब यह है कि सब उपनिषद् गउएँ और गोपाल नन्द के पुत्र भगवान् श्रीकृष्णाचंद्र उन्हें दुहनेवाले हैं। गीतारूप ही अमृत दूध है और उसे पीनेवाले अर्जन बझड़ा हैं। गीतारहस्य में भगवान् तिलक लिखते हैं कि गीता की टीका श्रीर अनुवाद प्रायः संसार की समी भाषाओं में हो चुके हैं । इस प्रंथरत ने जर्मन, फ़ेंच, ऋँगरेज, अमेरिकन आदि सभी विद्वानों को मुग्ध कर लिया है। भगवद्गीता का महत्त्व इसी से प्रकट है कि इसी के अनुकरण पर संस्कृत-साहित्य में अनेक ज्ञान-विषयक रचनाओं के साथ गीत। शब्द जोड़ा गया है। महाभारत में ही शान्तिपर्व के अन्तर्गत मोद्मपर्वाध्याय के कुछ प्रकरण पिंगलगीता, शंपाक-गीता, मंकिगीता, बोध्यगीता, विचरख्युगीता, हारीतगीता, वृत्रगीता, पराशरगीता और हंसगीता के नाम से प्रसिद्ध हैं। अश्वमेघपर्व में अनुगीता और उसके एक भाग का नाम ब्राह्मण्गीता है। और भी अन्य पुराणों में अवधूतगीता, ऋष्टावक्रगीता, ईरवरगीता, उत्तरगीता, कपिलगीता, गरोशगीता, देवगीता, पाण्डवगीता, बहागीता, भिन्तुगीता, यमगीता, राम-गीता, व्यासगीता, शिवगीता, स्तगीता, सूर्यगीता आदि अनेक गीताएँ मिलती हैं। इनमें कुछ तो स्वतन्त्र रीति से रची गई हैं और कुछ अलग-अलग पुरागों से निकाली गई हैं। गरोश-पुराण के अंतिम कीड़ाखंड के १३ = से १४ = तक १० अध्यायों में गरोशगीता है। यह एक तरह से कुछ हेरफेर के साथ श्रीमद्भगवद्गीता की नकल ही है । कूर्मपुराण में ईश्वरगीता है। व्यासगीता भी इसी में है। स्कंदपुराण में १२ अध्यायों में ब्रह्म-गीता और = अध्यायों में सूतगीता है। योगवासिष्ठ के निर्वाण-प्रकरण में १ अध्यायों की एक और ब्रह्मगीता है। यमगीता तीन

हैं \_\_एक विष्णुपुराण में, दूसरी अग्निपुराण में, तांसरी चृसिंह-पुरासा में । रामगीता भी दो हैं । महाराष्ट्र-प्रान्त में प्रचलित राम-गीता अध्यात्मरामायरा ( उत्तरकाण्ड ) की है और इस रामायरा को ब्रह्माग्डपुराग् का एक भाग माना जाता है। मदरास-प्रान्त में प्रचलित रामगीता गुरुङ्गानवाशिष्ट-तत्त्वसारायण-नामक वेदान्त-विषयक प्रंथ में है। इस प्रंथ में तीन काएड हैं- ज्ञानकाएड, कर्मकाएड श्रीर उपासना-काएड। इसके उपासनाकाएड के द्वितीय पाद के पहले १० अध्यायों में रामगीता और कर्म-काएड के तृतीय पाद के पहले ५ अध्यायों में सूर्यगीता है। शिवगीता पद्मपुराख के पातालखंड में है। श्रीमद्भागवत के ११ वें स्कन्ध के १३ वें अध्याय में हंसगीता अगैर २३ वें अध्याय में भित्तुगीता है। तीसरे स्कन्ध में कपिलगीता है। परन्तु भगवान् तिलक ने अपने गीतारहस्य में लिखा है कि उन्होंने कपिलगीता नाम की छुपी हुई एक अलग पुस्तक देखी थी, जिसमें प्रधानरूप से हठयोग का वर्णन किया गया था श्रीर लिखा था कि यह गीता पद्मपुराण से ली गई है। परंतु पद्मपुराशा में यह गीता नहीं है। इस गीता में एक स्थान पर जैन, जंगम और स्फीमत का भी उल्लेख था, जिससे स्पष्ट है कि यह गीता मुसलमानी अमलदारी के बाद की होगी। श्रस्तु, देवीभागवत में भी एक गीता है। उसका नाम देवीगीता है। अग्निपुराण और गरुड़पुराण में श्रीमद्भगवद्गीता ही का सारांश दिया हुआ है।

इस तरह अनेक गीताओं के होने पर भी भगवद्गीता ही सर्वश्रेष्ठ है और इसी का अधिक आदर और प्रचार है। जैसे सूर्य के सामने सबके तेज फीके पड़ जाते हैं, वैसे ही भगवद्-गीता के सामने सब गीताएँ हतप्रभ हैं। संस्कृत में तो गीता की कई टीकाएँ हैं ही, हिन्दी में भी इसके अब तक सैकड़ों अनुवाद निकल चुके हैं और उन सबका यथेष्ट प्रचार है। फिर भी यह अनुवाद करने का साहस इसलिए किया गया है कि इससे साधारण पढ़े-लिखे मनुष्य भी लाभ उठावें। पंडित हरिरामजी भागव ने इस अनुवाद को सरल और सर्वागपूर्ण बनाने की पूरी चेष्टा की है। कठिन स्थलों की सरल भाषा में विस्तृत व्याख्या देने का तात्पर्य यही है कि केवल हिंदी। पढ़े लोग गीता के ताल्पर्य को सहज में समक सकें।

इसके अतिरिक्त इस अनुवाद का दूसरा कारण आत्म-सन्तोष और भगवान् की आराधना करने की इच्छा भी है। जैसे हरएक गृहस्थ भगवान् के विग्रह को अपने घर में रखकर उनका पूजन और शृंगार अपनी शक्ति के अनुसार करता है, वैसे ही भागवजी ने यह भगवान् की आराधना की है।

"ठाकुर घर-घर एक हैं, अपन-अपन सिंगार।"

रूपनारायगा पागडेव

माधुरी-सम्पादक

or I was a series of

# नम्य निवेदन

-96-36-

भी का नाम गीता है। पर गान किया जाय उस-विशेष के नहीं होता, अत्रव जिन शब्दों से तत्त्वज्ञान का वर्णन किया जाय, उन शब्दों के

समुदायात्मक प्रन्थ का नाम गीता है। इसलिए अनेक ज्ञान-विषयक प्रन्थ भी गीता कहलाते हैं, जैसे देवीगीता, ब्रह्मगीता, अर्जुनगीता और रामगीता इत्यादि। किन्तु इन सब गीताओं में श्रीमद्रगवद्गीता ही मुख्य है, जिसमें कर्म, उपासना और ज्ञान का वर्णन स्वयं भगवान् श्रीकृष्ण द्वारा किया गया है। इसलिए पुराणों तथा गीता-ध्यान में इसी गीता के विषय में इस प्रकार वर्णन किया गया है—

> 'सर्वोपनिषदो गावो दोग्धा गोपालनन्दनः। पार्थो त्रत्सः सुधीभोंका दुग्धं गीतामृतं महत्।।' —गीतामाहात्म्यम्

"जिनने भी उपनिषद् हैं, वे मानों गाय हैं, गोकुल के महान् गोपनन्दन ( श्रीकृष्ण ) दूध दुइनेवाले हैं, बुद्धिमान् श्रजुन भगवान् के क्यापात्र वस्त (वञ्जडा ) हैं अथवा यों कहिए कि अर्जुन थनों से दूघ पन्हानेवाले हैं और जो दूध दुहा गया वही गीतामृत अर्थात् गीता का उपदेश है।" इस सात सौ रलोक की गीता को श्रीमद्भगवद्गीता भी कहते हैं। यह हिन्दूप्रन्थों में तेजस्वी अमुक्य रत्न है। जिस प्रन्थ में समस्त वैदिक धर्म का सार स्वयं भगवान् कृष्णचन्द्र के मुखारविन्द से वर्णन किया गया है, उसे इम हिन्दुओं का पंचम वेद कहें, तो भी अत्युक्ति न होगी। भारतवर्ष की सब भाषाओं में ही इसके अनेक अनुवाद, टीकाएँ और भाष्य नहीं हुए हैं, किन्तु जर्मन, फ़ोंच, लेटिन, ग्रीक और औंगरेजी त्रादि अनेक योरियिन भाषाओं में भी इस अमृत्य प्रत्थ के अनुवाद प्रकाशित हो चुके हैं। संचेप में मतलव यह कि यह प्रन्थ समस्त संसार में अद्वितीय है। गीता की सबसे बड़ी विलक्त्याना यह है कि उसका उपदेश सार्वभौम है, बह सांप्रदायिकता के रंग से रहित है। यही कारण है कि सब सम्प्रदायों के लोग और सब श्रेशियों के दार्शनिक महोदय गीता को समान आदर की दृष्टि से देखते हैं।

त्राज के ठीक बारह वर्ष पूर्व हमने श्रीमद्भगवद्गीता का केवल हिन्दी-भाषा में त्रमुवाद किया या। हमारे मान्यवर पाठक श्रीर पाठिकाश्रों ने उस श्रनुवाद की इतनी क्रदर की कि इस जीवन में हमें उसके कई संस्करण देखने का सौभाग्य प्राप्त हुआ। इसके पूर्व सन् ११२४ में हमारे पृज्य पिताजी ने भी श्रीमञ्ज्यक्दीता का उर्दू भाषा में अनुवाद किया था, वह भी सुप्रसिद्ध 'नवलिकशोर-प्रेस' ही से प्रकाशित हुआ है। यद्यपि इस अमृत्य प्रन्थ की अनेक टीकाएँ हिन्दी भाषा में प्रकाशित हो चुकी हैं और बड़े-बड़े विद्वानों ने इस सर्वश्रेष्ठ प्रन्थ का भाव समभाकर सर्वसाधारण का भागी उपकार किया है, तथापि कठिन त्रिपय कितना ही सरल किया जाय, पर वह भी साधारण पढ़े-लिखे लोगों के लिए कठिन ही रह जाता है। खेद के साथ कहना पड़ता है कि हमारे देश में शिक्षा का उतना प्रचार नहीं हुआ है जितना कि अन्य देशों में। पुरुपों की अपेता सियों में तो अभी शिका की और भी कमी है, किन्तु उनमें पुरुपों की अपेचा धार्मिक अदा कहीं अधिक हैं। इसी विचार से हमने इस प्रत्थ का अनुवाद वोल-चाल की भाषा में करके गृह विषयों को समभाने की चेष्टा की है। अनुवाद से जिन श्लोकों का अर्थ स्पष्ट नहीं हुआ, उनको व्याख्या द्वारी समकाने का प्रयास किया गया है। साथ ही हर एक रलोक का पदच्छेद, अन्वय, प्रत्येक शब्द का अर्थ सरल हिन्दी भाषा में करने का उद्योग किया गया है। हमने विद्वता के आवेश से नहीं, अनुवादक वनने की इच्छा से नहीं, विद्वानों के लिए भी नहीं (क्योंकि विद्वानों के लिए तो बड़े-बड़े विद्वानों के अनुवाद मीजृद ही हैं) किन्तु केवल साधारण पढ़े-लिखे, उन स्त्री पुरुषों के लिए, जो संस्कृत के किटन शब्दों का अर्थ नहीं समस सकते और इसीलिए इस सर्वश्रेष्ट प्रन्थ के गृह विषयों और भावों को समसने से वंचित रह जाते हैं, इस अपूर्व प्रन्थ को बोलचाल की भाषा में लिखा है। हम आशा करते हैं कि हमारे इस परिश्रम से साधारण श्रेणी के जिज्ञास पाटक-पाटिका श्रों को इसको समसने में सुविधा होगी और उनका लाभ होते देखकर हम भी अपना परिश्रम सफल समस्रेंगे।

श्रीमद्भगवद्गीता के समान संसार में दूसरा कोई प्रन्थ नहीं है। यही एक ऐसा पवित्र प्रन्थ है जिसका मनन करने से पाणी मनुष्य भी इस श्रमार संसार के दुःखों से छुटकारा पा मोत्त प्राप्त कर सकता है। इस सर्वश्रेष्ठ प्रन्थ की उपयोगिता और सर्वश्रेष्ठता के त्रिपय में हम श्रव और श्रधिक कहने की त्र्याव स्थान हीं समफते; क्योंकि धर्म में श्रद्धा रखनेवाले सभी लोग इसे मानते हैं। श्रम्य देशों के विद्वानों ने भी इस प्रन्थ की मुक्तकंठ से प्रशंसा की है। पुराणों में इस प्रन्थ का माहात्म्य विस्तारपूर्वक लिखा है। हमने पाठकों की जानकारी के लिए इस पवित्र प्रन्थ का माहात्म्य भी पद्मपुराण के श्राधार पर प्रत्येक श्रध्याय के श्रन्त में दे दिया है।

एक बात श्रीर कहनी है कि जो लोग महाभारत को पढ़े या सुने विना ही श्रीमद्भगवद्गीता का अध्ययन करते हैं, उन्हें यह सन्देह होता रहना है कि कौरव पारडव कीन थे ? इस भारी युद्ध का क्या कारण था ? भगवान् ने अर्जुन को युद्ध करने का उपदेश क्यों दिया ? इत्यादि इत्यादि । इस सन्देह को दूर करने के लिए प्रन्थ के आरम्भ में महाभारत का संचित सार लगा दिया गया है और युद्ध का अन्त क्या और कैसे हुआ, इसके लिए प्रन्थ के अन्त में परिशिष्ट भाग भी जोड़ दिया गया है। आशा है, यह पूर्ववृत्तान्त पाठकों को रुचिकर होगा। जहाँ तक हो सका, इस सर्वश्रेष्ठ प्रन्थ की सुन्दर सजाकर ही पाटकों की अर्पण करने का साहस किया है। यदि असावधानी से इस प्रन्थ में कहीं त्रुटियाँ रह गई हों, तो पाठकगरा लिखकर हमें सूचना दें, ताकि आयामी संस्करण में उन्हें दूर कर दिया जाय।

अन्त में, रायबहादुर (अब राजा) मुंशी रामकुमारजी भार्गव, अध्यक्त नवलिकशोर-प्रेप्त के हम बड़े आभारी हैं, जिनकी कृपा से इस हम आज अमूल्य प्रन्थ के अनुवाद को प्रकाशित कर पाठकों की सेवा में अर्पण कर रहे हैं।

हाँ, एक बात और है, हम अपने भित्र पिडत रूपनारायण-जी पाएडेय 'साधुरी-सम्पादक' को भी धन्यवाद दिए विना नहीं रह सकते, जिन्होंने इस प्रन्थ के अन्तिम प्रूफ़ देखकर श्रीर समय समय पर श्रापने परामर्श द्वारा हमारी महायता की है। वे लोग भी धन्यवाद के पात्र होंगे जो इस प्रन्थ के श्रनुवाद श्रीर व्याख्या से लाभ उठाकर लेखक की लेबा को सफल करेंगे श्रीर इस प्रकार श्रापने की छतार्थ करेंगे।

इति: ! ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

२५ मार्च, १ सन् १६४२ ई० } निवेदक, इरिराम भागव

# द्वितीय संस्करण की भूमिका

मैं एक नितान्त श्रान्य समुख्य हैं, तिस पर भी मैंने गीता-जैसे कठिन प्रन्थ का श्रानुवाद करने में क्यों हाथ डाला श्रीर उसकी क्या श्रावश्यकता थी, इन सब प्रश्नों का उत्तर 'नम्र निवेदन' में दिया जा चुका है।

गीता के प्रेमियों ने जिस प्रेम से मेरे अनुवाद को अपनाया है, उसे देखकर यदि यह अनुमान कर्के कि जिस उद्देश्य से मैंने यह अनुवाद किया था वह सफल हुआ, तो शायद अनुचित न होगा। जिस उदारता से गीता के मकों ने पुस्तक खरीद कर मेरे परिश्रम को सराहा उसके लिए मैं उनका कृतज्ञ हूँ। मुक्ते पूर्ण आशा है कि इस संस्करण का भी पहले संस्करण की तरह भगवद्भक पाठक अवश्य अपनावेग।

विनीत

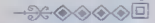
हरिराम भागेव १ नवम्बर सन् १६४६

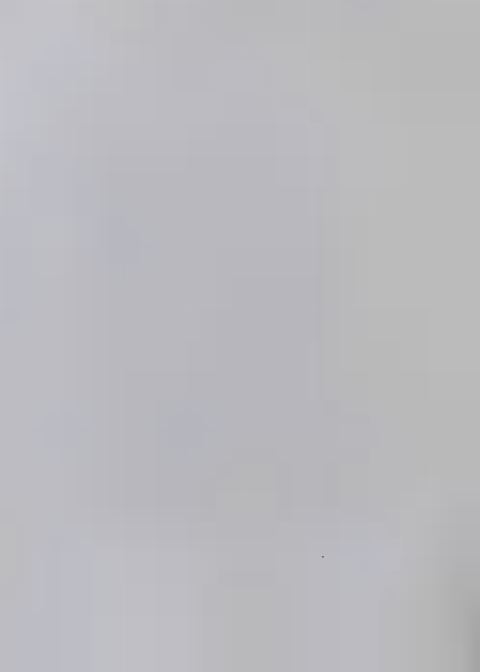
## श्रीमङ्गवर्शना मटीक

### समपेण



श्वमेय माना च पिना स्वमेव, श्वमेय बन्धुरच सखा श्वमेव। श्वमेव विद्या द्विशां स्वमेव, खमेव सर्वे सस देवदेव॥





# भगवान् कृष्ण के नाम जो गीता में आये हैं

श्रच्युत=जो श्रपनी प्रतिज्ञा व निश्चय से न डिगे या जो नाश को न प्राप्त हो ।

ग्रमन्त=जिसका श्रन्त न हो । श्रिरस्द्न=वॅरियों का नाश करनेवाला । श्राद्य=सबका श्रादिकारण ।

कमलपत्राच=कमलपुष्प के दल के समान नेत्रीवाला।

कृष्ण=श्यामसुन्द्र । जो भक्नों है दुःखों श्रीर पापादि दोषों का निवारण करता है, श्रथवा प्रलय के समय जो प्राणियों को अपने कारण में जीन करें ।

केशव=लम्बे बालाँवाला श्रथवा केशी दैत्य को मारने के कारण भगवान् कृष्ण को 'केशव' भी कहते हैं। विष्णु।

केशिनिष्दन=केशी दैव्य का संहार करनेवाला ।

गोविन्द=गउश्रों का पालनेवाला ; इन्दियों को प्राप्त हुन्ना थानी बन्तर्यामी, (गो=स्वर्ग, विन्द=पाना ) जिसकी भक्ति करने से स्वर्ग प्राप्त होता है।

जगरपति= संसार का स्वामी।

जगन्निवास=जगन् में निवास करनेवाला ।

जनार्दन=(जन=दुष्ट लोग, श्चर्दन=पीड़ा देना ) दुष्ट मनुष्यों को दण्ड देनेवाला ; प्रार्थना करने पर मनुष्यों को पुरुषार्थ ग्रीर मुक्ति देनेवाला ।

देव=देवता ; पूजने योग्य ; परमेश्वर । देवदेव=देवताश्री का भी देवता । देववर=देवताश्री में श्रेष्ठ । देवेश=देवताश्री का ईश्वर । पुरुषोत्तम=युरुषों में श्रेष्ट ।

प्रभु=स्वामी, समर्थ, मालिक।

भगवान्=(भग=ऐरवर्य, वान्=वाला=ऐरवर्यवाला) ऐरवर्य, धर्म, यश, श्री यानी लदमी, वैराग्य श्रीर झान—इनको भग कहते हैं, जिसमें सन्पूर्णतया ये छः गुण नित्य रहें उसी का नाम भगवान् हैं।

भूतभावन=सब प्राणियों को उत्पन्न करनेवाला । भूतेश=( भूत+ईश ) सब प्राणियों का स्वामी ।

मधुस्दन=( मधु=एक राइस का नाम, स्दन=मारनेवाला)

मधु दैत्य को मारनेवाला ।

महातमा=( महा=बड़ा, ऋात्मा=जीव ) महान् आत्मावाला, उत्तम, श्रेष्ठ ।

महावाहु=बड़ी भुजावाला ; बलवान् ; पराक्रमी।

माधव=( मा=तस्मी, धवःपति ) लस्मीपति, मधु-कुलवाला, यानी यादव-वंशज ।

याद्व=यदुवंशी।

योगी=तपस्वी।

योगेश्वर=(योग=ध्यान या तप, इंश्वर=स्वामी) योगेश, जिसके जिए योगी तपस्या करते हैं।

वाष्ण्यं=वृष्णिकुल मॅ उत्पन्न ।

वासुदेव=वसुदेव का पुत्र।

विश्वमूर्ति=विश्वरूप मृतिवाला।

विष्णु=( विष्=फैलना ) जो सम्पूर्ण सृष्टि में फैला हुन्ना हो, व्यापक, परमेश्वर ।

सहस्रवाहु=हज़ारों हाथोंवाला ।

हपीकेश=( हषीक=इन्द्रियाँ,ईश=स्वामी ) इन्द्रियाँ का स्वामी, इन्द्रियाँ जिसके क्श में हों।

# श्रीमद्भगवद्गीता सटीक

#### कि

# विषय-सूची

| विषय                                     |          | पृष्ठ से— | पृष्ठ तक |
|------------------------------------------|----------|-----------|----------|
| १ — पूर्ववृत्तांत या महाभारतसार          |          | 9         | 98       |
| २गीता माहात्म्य                          |          | 3         | 8        |
| ३करन्यास, श्रङ्गन्यास, ध्यान             |          | 9         | 5        |
| ४ — पहला अध्याय                          |          | 9         | 83       |
| र-गीता । पहंखे अध्याय का माहासम्य        |          | ४२        | 84       |
| ६ — दूसरा अध्याय                         |          | ४६        | 330      |
| ७ — गीता के दूसरे श्रध्याय का माहारम्य   |          | 999       | ११२      |
| दतीसरा श्रध्याय                          |          | 993       | 340      |
| ६ — गीता के तीसरे अध्याय का माहासम्य     |          | 149       | १४३      |
| १०—चौथा भ्रध्याय                         |          | 348       | \$83     |
| ११ — गीता के चौधे अध्याय का माहात्म्य    |          | 983       | 988      |
| १२ — पाँचवाँ भ्रथ्याय                    |          | 989       | २२३      |
| १३ गीता के पाँचवें श्रध्याय का माहात्म्य | ,        | २२४       | २२४      |
| १४—-छुठा श्रध्याय                        |          | २२६       | 200      |
| १ १ — गीता के छुठे श्रध्याय का माहातम्य  |          | ₹७१       | २७२      |
| १६ — सातवाँ अध्याय                       |          | २७३       | 300      |
| १७ - गीता के सातवें अध्याय का माहातम     | <b>4</b> | ३०१       | ३०२      |
| १८—- ग्राठवाँ भ्रध्याय                   |          | ३०३       | ३३१      |
| ११गीता के आठवें अध्याय का माहात्म्य      |          | ३३२       | ३३३      |

| २१—गीता के नवें श्रध्याय का माहातम्य ३६८ ३<br>२२—दसवाँ श्रध्याय ३७१ ४ | \$ 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| २२—दसर्वां श्रध्याय ३७१ ४                                             | 0 9<br>9 0<br>8 8<br>9 8                 |
| ·                                                                     | 9 0<br>8 8<br>9 3                        |
|                                                                       | 3 3                                      |
| २३ गीता के दसर्वे अध्याय का माहात्म्य ४० = ४                          | 93                                       |
| २४—ग्यारहर्वो श्रध्याय ४११ ४                                          |                                          |
| २४गीता 🖫 ग्यारहवें अध्याय का माहारम्य ४७० ४                           |                                          |
|                                                                       | 53                                       |
| २७-गीता 🗎 बारहवें श्रध्याय 💵 साहासम्य ४१४ ४                           | 8.8                                      |
| २≒—तेरहवाँ ऋध्याय थश्ह ४                                              | ₹8                                       |
| २६ — गीता के तेरहर्वे अध्याय का माहात्म्य १३१ १                       | ३६                                       |
|                                                                       | ६३                                       |
| ३१ — गीता के चौदहवें प्रध्याय 🔳 माहातम्य १६४ १                        | ६स                                       |
|                                                                       | 8 0                                      |
| ३३गीता के पन्द्रहर्वे ऋध्याय का माहातम्य ४६१ ४                        | १२                                       |
|                                                                       | 15                                       |
| ३४गीता के सोलहर्वे अध्याय का माहात्म्य ६१६ ६                          | २०                                       |
|                                                                       | 80                                       |
|                                                                       | 38                                       |
|                                                                       | २६                                       |
|                                                                       | २=                                       |
| ४० — मोहमुद्गर १                                                      | =                                        |
| ४१—परिशिष्ट 9                                                         | 4 8                                      |



अ नारायणं नमस्कृत्य नरंचैव नरोत्तमम्। देवीं सरस्वतीं व्यासं ततो जयमुदीरयेत्॥

द्विश्विद्धित्वाकु-वंश में एक महा प्रताणी और सत्यवादी हैं है सिमहाभिष नाम राजा हुआ। उसने एक हज़ार हैं क्रिक्ट अश्वमेघ यह करके इन्द्र को प्रसन्न किया। मृत्यु होने पर वह स्वर्ग में जा सुखपूर्वक रहने लगा। एक समय वह ब्रह्माजी की सभा में गया, जहाँ वहें यहें राजर्षि, ब्रह्मार्ष और देवता वैठे हुए थे। इतने विगाजी भी वहाँ आई। हवा लगने के उनका उज्वल वस्त्र उद्गाया, जिससे वे नंगी हो गई। यह देख सारे सभा-सदौं ने अपनी आँखें नीची कर लीं, परन्तु राजा महाभिष

इसी अवस्था में उन्हें देखता रहा। यह देख ब्रह्माजी ने उसे शाप दिया कि तुम इस पाप के कारण मनुष्य-योनि में जाकर जन्म लो। उस राजा ने चन्द्रवंशीय कौरवकुल में राजा प्रतीप के यहाँ जन्म लिया और महात्मा शन्तनु नाम से प्रसिद्ध हुआ। कुछ समय पश्चात् राजा प्रतीप अपने पुत्र शन्तनु को राज-सिंहासन पर विठा, आप राजपाट छोड़ वन को चले गए।

#### गंगा और अष्टवसु

गंगाजी इस राजा के विषय में सोचती हुई लौट ही रही थीं कि मार्ग में ऋष्टवसु मिल गए। उनके मिलन मुख को देख गंगाजी ने पूछा—''कहिए, ऋष लोग क्यों उदास हैं?

सव देवता तो कुशल से हैं ?"

उन्होंने उत्तर दिया—"सुमेर पर्वत के पास ही एक श्रांति रमणीय वन में विशिष्टजी का श्राश्रम हैं। उस श्राश्रम में खड़े-खड़े सृष्टि तपस्या करते हैं। कश्यपजी ने यद्यादि के लिए विशिष्ठजी को निन्दिनी नाम की गऊ दी थी। यह निन्दिनी उनकी स्त्री दस की पुत्री सुरभी से उत्पन्न हुई थी। एक समय हम लोग श्रपनी स्त्रियों के साथ उस वन में गए। यह नाम वसु की स्त्री ने उस गऊ को देख श्रपने पित से पूछा—"स्वामिन्! यह श्रांत स्वक्षपवती गऊ किसकी है?" यु ने उत्तर दिया—"हे विये! यह गऊ विशिष्ठजी की है, जिनका यह श्राश्रम है। इसके दूध में यह प्रभाव है कि जो इसे पी ले, वह दस हज़ार वर्ष जीता रहे श्रीर कभी वृद्ध न हो।" यह सुन यु की स्त्री ने श्रपने पित से कहा—"इस गऊ को मैं श्रपनी सर्खी जितवती (जो

राजिं उशीनर की पुत्री थी ) के लिए लेना चाहती हूँ, जिससे वह इस गऊ का दृध पी दस हज़ार वर्ष तक वृद्ध न होकर सुख से श्रपना जीवन व्यतीत करें। हे पतिदेव! मेरी इस इच्छा को पूर्ण की जिए।" यह सुनकर द्यु ने विशिष्ठजी के शाप का कुछ भय न कर, हम सब भाइयों की सहायता से उस गऊ को हर लिया। जब विशिष्ठजी फल-फूल लेकर श्रपने श्राथम को लौटे. तय उन्होंने उस गऊ को वहाँ 🖩 देखा । दिव्य दृष्टि से उन्होंने ज्ञान लिया की श्रप्टवसु मेरी गाय को चुरा ले गए हैं। वशिष्ठर्जा ने कोध करके शाप दिया कि मेरी गऊ के चुरानेवाल श्रष्टवसुत्रों को मृत्यु-लोक में मनुष्य योनि में जन्म लेना पड़ेगा । यह सुन हम लोग शाप से खुटकारा पाने के लिए ऋषि के पास गए श्रौर प्रार्थना की कि हमारे इस श्रपराध की समा कर दीजिए। ऋषि ने कहा कि मैंने शाप तो सबको दिया है; किन्तु चु को छोड़ तुम लोग कुछ समय वाद शाप से क्रूट जाश्रोगे। हाँ, द्य को मनुष्यलोक में वहुत दिनों तक रहना पहेगा। इसलिए हे गंगे! हम लोग यह चाहते हैं कि तुम इम सबकी माता होकर जन्म लेते ही अपनी पवित्र धारा में बहाकर हम सबका उद्धार कर दो, जिससे हमें मनुष्यलोक में श्रधिक समय तक न रहना पड़े।

#### राजा शन्तनु का गंगा से विवाह

एक समय राजा शन्तनु वन में शिकार खेलने गए। शिकार से लोटते समय गंगा के किनारे उन्होंने लच्मी के समान एक परम सुन्दरी स्त्रा को शृकार किए हुए देखा। उसे देख राजा शन्तनु मोहित हो गए। राजा ने कहा—

'हे परम सुन्दरी! तू कौन है ? मैं नुक्ते अपनी पटरानी वनाना चाहता हूँ।" गंगा ने उत्तर दिया—'मैं श्रापकी पटरानी इस प्रतिका के साथ हो सकती हूँ कि भला या बुरा, जो कुछ काम मैं करूँ, मुभे कर्मा 🔳 रोकें । यदि रोकॅंगे तो उसी समय में श्रापको छोड़कर चली जाऊँगी। राजा ने उनकी प्रतिज्ञा को स्वीकार कर उनके साथ विवाह कर लिया। आगे चलकर उनके गंगा रानी से आठ पुत्र उत्पन्न हुए। सात को तो रानी ने जन्मते ही गंगा-प्रवाह में यह कहकर वहा दिया कि मैं तुमको प्रसन्न करती हूँ। राजा इस वात पर वहुत श्रश्रसत्त रहते, किन्तु चले जाने के भय से वह कुछ न कहते थे। जब आउवें पुत्र घु नाम चसु ने श्रवतार लिया श्रोर वह उन्हें भी नदी की घारा में वहाने को चलीं, तो पुत्र-शोक से अत्यन्त पीड़ित हुए राजा शन्तनु ने उन्हें रोककर कहा-- "दे पुत्र-घातिनी ! अर्रा हत्यारी ! तू कौन है और किसकी पुत्री है ! क्यों ऐसा बुरा काम करती है ! खबरदार, में इस यालक का गंगा की धारा में फँकने ■ दूँगा।" इस पर उस रमणी ने उत्तर दिया—''हे पुत्र की इच्छा रखनेवाले राजा! लो, यह आपका पुत्र मोजूद है। में आपके कहने से अब इस पुत्र का नाश तो न करूँगी; परन्तु प्रतिक्षाभंग होने से में इसी समय आपसे विदा होती हूँ। में जह, की पुत्री गंगा हूँ। देवताओं का काम करने के लिए इतने दिन आपके साथ रही । ये आपके पुत्र श्रप्टवसु देवता थे, जिन्हें मैंने उत्पन्न होते ही गंगा में वहा दिया है। विशिष्टजी के शाप से इन्हें पृथ्वी पर जन्म लेना पड़ा। अष्टवसुत्रों ने मुभसे पहले ही कह रक्खा था कि हमें जन्म लेते ही

जल में वहाकर मनुष्य-योनि से शोध ही मुक्क कर देना। इसी लिए उत्पन्न होते ही मैंने इन्हें श्रपनी धारा में वहा दिया। श्रव में जाती हूँ; कुछ समय पीछे यह पुत्र श्रापको मिलेगा। ऐसा कह पुत्र को ले गंगाजी श्रन्तर्द्यान हो गई।

इस प्रकार गंगा गना के चले जाने से राजा को अत्यन्त दुःस हुआ, परन्तु पत्र के प्राण वचने से और कुछ समय बाद पुत्र के वापस मिलने के वादे के कारण गजा को कुछ सन्ताष हो गया।

#### राजा शन्तनु को गंगा से पुत्र-पाप्ति

राजा शन्तनु बड़े धर्मात्मा, सत्यवादी, जितेन्द्रिय, तेजस्वी श्रीर प्रजाका पालन करनेवाले थे। उनका राज्य समुद्र-पर्यन्त फैला हुन्ना था। उनका राजधानी हस्तिना-पर थी। बह ३६ वर्ष तक विना स्त्री-सुख-भोग किए वन 📕 ही रहे। एक समय वह गंगाजी के किनारे शिकार खेलने गए। वहाँ उन्होंने देखा कि एक सुन्दर राजकुमार ने, हाथ में धनुषयाण ले गंगाजां के जल को रोक रक्खा है। उसका यह श्रमानुष कार्य देख राजा को वहा श्रवंभा हुआ। राजा उसे पहचान न सके ; किन्तु राजकुमार ने अपने पिता की पहचान लिया। वह राजा को मोहित करता हुआ जल में घुस गया। तय राजाको शंका हुई कि कहीं यह मेरा दी पुत्र तो नहीं है! निदान जल के पास जाकर राजा ने गंगा से कहा कि हमारे पुत्र को दिखला दो। यह सुन, गंगाजी सुन्दर रूप धर भीष्म की वाँइ पकड़े हुए जल से वाहर निकल न्नाई श्रौर उन्होंने राजा से कहा कि यह बही त्रापका पुत्र है। इसने बशिष्ठजी सं चारों वेद पहें 🖁 भीर परशु- रामजी से सब प्रकार के श्रस्त-शस्त्र चलाने की विद्या सीखी है। श्रव इसकी ले जाइए। राजा शन्तनु श्रपने पुत्र को साथ ले हस्तिनापुर श्राप श्रोर उसके गुर्णों से प्रसन्त होकर उसे श्रपना युवराज बनाया।

#### भीष्म-चरित्र

भीष्म का नाम देववत था। वह पिता के परम भक्त थे। राजा शन्तनु उनसे वदं प्रसन्न थे। कुछ समय बाद एक दिन राजा शन्तनु यमुना नदी के तौर पर घुम रहे थे। कि उन्होंने सत्यवती नाम की धीवर-कन्या को देखा। वह वड़ी सुन्दरी थी श्रोर उसकी देह से कमल की सुगन्ध श्रा रही थी। उसके श्रद्भुन रूप, लावएय श्रोर सुगन्ध पर राजा इतना मोहित हो गये कि तुरन्त उन्होंने उसके पिता के पास जाकर उसके साथ विवाह करने की प्रवल इच्छा प्रकट की। धीवर ने कहा-"राजन्! कन्या तो देने ही के लिए होती है, किन्तु यदि स्राप सत्यवती से होनेवाल पुत्र को हो राज्य का श्रधिकारी श्रोर युवराज वनाने की प्रतिज्ञा करें. तो में श्रापके साथ इस कन्या का विवाह कर सकता हूँ।" यद्यपि राजा सत्यवती पर श्रत्य-धिक आसक्त हो गए थे, परन्तु वे इस भारी प्रतिज्ञा को सुन, शोकानुर हो, अपनी राजधानी को लौट आए : क्योंकि राजा ऋपने प्रिय पुत्र देवबत के ऋधिकारों पर पानी फेरना नहीं चाहते थे।

राजा उसके सोच में दिन-दिन दुवले होने लगे। वे रात-दिन उसी के ध्यान में इवे रहते थे। पिता की यह दशा देख देववत को भारी चिन्ता हुई। उन्होंने अपने पिता से 🚃 शोक श्रोर दुःख का कारण पूछा; किन्तु राजा ने उस वात को टाल दिया। श्रंत में उन्हें एक वृद्ध मंत्री से सब वात का पता लग गया। देवव्रत अपने कुटुम्य के कुछ वृद्ध चित्रयों को साथ ले धावर के पास गये और उससे बोले कि "मैं राज्य नहीं करूँगा; तुम्हारी कन्या सत्यवती से जो पुत्र होगा वहीं इस राज्य का अधिकारी होगा। तुम उरो नहीं, श्रपनी कन्या को मेरे पिता के साथ ब्याह दो।" 🞹 धीवर ने कहा-- 'महाराज ! आप तो अपनी प्रतिज्ञा के पक्के हैं, परन्तु मुक्ते एक वात का सन्दंह है। वह यह कि आपके जो पुत्र होगा, वह इस राज्य के लिए भगड़ा अवश्य करेगा।" तब देववत ने उसके अभिप्राय को समभ सबके सामने यह प्रतिज्ञा की कि ,,मैं कभी विवाह ही न करूँगा ; आ-जीवन ब्रह्मचारी वना रहूँगा, इससे सत्यवती के पुत्र को राज्य-श्रधिकार पाने में कोई श्रह्चन नहीं पहेगी।" ऐसे वचन सुनकर द्वतात्रों ने श्राकाश से फूलों की वर्षा की और 'भीष्मो अयम्' यह आकाशवाणी हुई। तभी से लोग इस भीष्मप्रतिका के कारण देववत को भीष्म कहने लगे।

निपादराज ने वह कन्या भीष्म को सींप दी। भीष्म उसे रथ पर सवार करा हस्तिनापुर ले आए। उसे अपने पिता को सींप कर उनका दुःख दूर किया। राजा शन्तनु ने भीष्म की कठिन प्रतिज्ञा पर प्रसन्न हो यह वर दिया कि तुम जब चाहोगे तभी तुम्हारी मृत्यु होगी, यानी विना तुम्हारी इच्छा के तुम्हारी मृत्यु कदापि न होगी।

### राजा शन्तनु के और दो पुत्रों का होना

सत्यवती से विवाह कर राजा शन्तनु सुस्रपूर्वक रहने क्रमे । उनके सत्यवर्ता से दो पुत्र हुए । एक चित्रांगद भौर दूसरा विचित्रवीर्य । ये दोनी पुत्र अभी युवा होने पाये थे कि राजा शन्तनु का देहान्त हो गया। 💶 भीष्मजी ने ऋपनी माता सत्यवर्ता की अनुमति (सलाइ) से चित्रांगद को राज-सिंहासन पर बिठाया। चित्रांगद बड़ा अभिमानी था। वह अपने वल के घमंड में किसी को 📰 न समभता था। कुछ समय बाद कुरुक्तेत्र में चित्रांगद एक गन्धर्व से युद्ध हुआ और वह उसी के हाथ से भारा गया। तव भाष्मजी नै उसके छोटे भाई विचित्र-र्घार्य को राज-गद्दी पर विद्याया । माता सत्यवती त्रीर भीष्मजी की अनुमति से वह अच्छी तरह से राज्य-शासन करता रहा। जब विचित्रवीर्य वदा हुन्नाता भीष्मजी को उसके चिवाह की चिन्ता हुई। उसी समय समाचार मिला कि काशिराज के तीन परमसुन्दरी कन्याएँ हैं, जिनका स्वयंवर है। भीष्मजी अकेले रथ पर सवार हो काशी गये भ्रौर तीनों कन्याओं को भ्रपने रथ पर विटा चल खड़े हुए। उस समय सब राजा लोग श्रख्य-शस्त्र ले भीष्मजी के पीछे दौड़े; किन्तु भीष्मजी ने अपने भयंकर वाणों से सब राजाओं को मार भगाया। रास्ते में राजा शाल्व से युद्ध होने सगा। अन्त में भीष्मजी ने राजा शाल्व के सारधी और रथ के घोड़े मार उसे भी जीत लिया। दया से उसे जीता छोड़ आप इस्तिनापुर चले आये और तीनों कन्याएँ चिचित्रपीर्य को सींप दीं। जब तीनों कन्याओं का विवाह विचित्रवीर्य से होने लगा, तो सबसे बड़ी बहन अम्बा ने कहा कि मैंने अपने मन में पहले से राजा शाल्य को बर रक्खा था, इसलिए मेरा विवाह राजा शाल्व के साथ होना चाहिए। भीषम ने यह सुन उसे राजा शाल्व के पास जाने की आज्ञा दें दी और उसकी दोनों छोटी बहनों—अम्बिका और अम्बालिका—का विवाह विचित्रवीर्य के साथ कर दिया। परन्तु सात-आठ वर्ष तक स्त्री और राज्य का सुल भोगकर विचित्रवीर्य युवा अवस्था में ही राजय इमारोंग से मर गया।

सत्यवती अपने दोनों पुत्रों के मर जाने पर अति दुःखित हुई और अब कोई सहारा न देख भीष्म से इस प्रकार कहने लगीं—"बेटा! मेरे दोनों पुत्र विना सन्तान उत्पन्न किए पर-लोक सिधारे हैं, अब नुश्हारे सिवा कोरव कुल को पिएड देनेबाला कोई नहीं है। इसलिए मेरी आजा बे विचित्रवीर्य की दोनों रानियों बे सन्तान उत्पन्न करो, यानी पुत्रदान दो, अथवा स्वथम् राज-सिहासन पर बैठ और विवाह कर, भरत-कुल की रक्षा करो।" भीष्म ने उत्तर दिया—"माता! मेने जो प्रतिका की है, उसे तुम अव्ही तरह जानती बो। में उस प्रतिका से तिलभर भी नहीं हिग सकता।"

#### मद्दर्षि व्यास का आगमन

श्चन्त में सत्यवतां ने भाष्म से कहा—'हे पुत्र ! तुमसे मैंने एक वात छिपा ग्वन्ती थीं, जिसे हैं श्राज कहती हूँ। सुनो, तुम्हारे पिता के साथ विवाह होने के पहले में श्रपने पिता की श्राहा से धर्मार्थ नाम चलाया करती थीं। एक

समय महर्षि पराशर वहाँ आये। मैंने उन्हें भी विना उतराई लिये पार उतागः किन्तु उन्होंने मुक्ते युवती देख और मुक्त पर प्रसन्न हो एक पुत्र दिया। वह वालक मुक्तसे यह कहकर त्रवने पिता के साथ चला गया कि जब कभी तुमको संकट हो तब मेरी याद करना, मैं तुरन्त श्रा जार्ऊंगा। मेरा वह पुत्र परम तपस्वी, वेदों का विमाग करनेवाला वेदच्यास नाम से प्रसिद्ध है। वेटा भीष्म! यदि नुम्हारी सम्मति हो, तो उसे बुला लिया जाय। वह हमारी तुम्हारी श्राहा से विचित्रवीर्यं की रानियों को स्रवश्य ही पुत्रदान देगा। भीष्म को यह बात पसन्द आई। जब सत्यवती ने व्यासजी का स्मरण किया तो वे उसी क्षण वेदा को पढ़ते हुए माता के सामने श्रा खड़े हुए। सत्यवती ने अपने पुत्र व्यासजी का बहुत सत्कार किया श्रीर उनसे सब हाल कहा। माता की विषद् को आनकर व्यासओं ने कहा कि हे माता ! तू प्रवृत्ति श्रोर निवृत्ति दोनों मार्गों के धर्मों को जानती है। मैं तेरी श्राज्ञा से विचित्रवीर्थ की दोनों स्त्रियों को धर्मार्थ पुत्र देने को उद्यत (तेयार ) हूँ, परन्तु अपनी पुत्रवधुओं से कह देना कि मेरे भयानक श्रोर काले 💵 को देखकर मन 📕 किसी भी प्रकार की ग्लानि न करें। यह कह व्यासजी श्रनतर्द्धान हो गये।

#### धृतराष्ट्र का जन्म

सत्यवर्ता ने विचित्रवार्य की दोनों स्त्रियों की समभा-बुभाकर कुरुवंश चलाने के लिए राज़ी किया । तब बड़ी बहु श्रम्विका ऋनुस्नान कर पुत्र के लिए ध्यान करने लगी। आधी रात को व्यासजी का शुभ श्रागमन हुआ। द्वेपायन व्यास का रूप भयानक था। उनकी आँखें अगिन के समान जल रही थीं। जदाएँ पीली और मुझें भूरी थीं। व्यासजी का ऐसा विकट रूप देख अभ्विका धवरा गई। उसने डर के मारे अपनी आँखें वन्द कर लीं और मारे डर के उनके दर्शन तक नहीं किये। जब व्यासजी सत्यवता के पास आये तो उन्होंने कहा कि इसके पराक्रमी, दस हज़ार हाथी के तुख्य बलवाला, बड़ा बुद्धिमान् पुत्र होगा, जिसके सो पुत्र होंगे। परन्तु माता के दोप से वह अन्धा होगा। यह सुन सत्यवती ने कहा कि अन्धा राजा कुरुवंश के योग्य नहीं। इसलिए दूसरा पुत्र दो। व्यासजी ने उसे स्वीकार किया और अन्तर्द्धान हो गए। समय पाकर अभ्विका से जनमान्ध धृतराष्ट्र उत्पन्न हुए।

पागडु और विदुर का जन्म

कुछ समय वाद सत्यवती ने अपनी छोटी बहु अम्विका को व्यासजी की सेवा में भेजा। परन्तु वह भी उनका भयान्त्र कर देख हर गई और मारे भय के पीली पड़ गई। इससे एक पुत्र पाएडुवर्श का उत्पन्न हुआ। उसके रंग के अनुसार ही उसका नाम पाएडु पड़ा। दो में से एक भी पुत्र सर्वाक्षसुन्दर न देख सत्यवती ने तीसरे पुत्र के लिए प्रार्थना की और व्यासजी को स्वीकार करना पड़ा। उन्होंने फिर बड़ी बहु को व्यासजी की सेवा के लिए भेजना चाहा; परन्तु वह पहले ही से हरी हुई थी, इसलिए उसने एक दासी को अपने कपड़े और गहने पहनाकर उनके पास भेज दिया। दासी ने व्यासजी की सन्तुष्ट होकर कहा कि तेरा

पुत्र बड़ा बुद्धिमान् श्रोर धर्मातमा होगा। समय पाकर दासी के सर्वाङ्गपूर्ण पुत्र उत्पन्न हुआ, जिसका नाम विदुर पड़ा। सत्यवती श्रोर भीष्म ने धृतराष्ट्र, पाग्डु श्रोर विदुर इन तीनों का समे भाइयों के समान लालन-पालन किया श्रोर सब पक ही साथ राज-मन्दिर में रहने लगे।

#### धृतराष्ट्र का विवाह

भीष्मजी ने धृतराष्ट्र, पागडु और विदुर का पुत्र के समान लालन-पालन किया। कुछ समय याद ये तीनों युवा हो पुराण, वेद, वेदाक्ष, धनुवेंद (शस्त्र चलाने की विद्या) व नीति आदि सब शास्त्रों में प्रवीण हो गये। देह-वल में धृतराष्ट्र का नम्बर अव्वल था; धनुविद्या में पागडु बड़े निपुण थे और राजनीति में विदुर के समान कोई दूसरा उस समय न था। धृतराष्ट्र अन्धे थे और विदुर दासंपुत्र, इसलिए इन दोनों को अयोग्य जानकर भीष्मजी ने पागडु को ही राज-सिंदासन पर विदाय।।

भीष्मजी ने जब सुना कि राजा सुबल की पुत्री गांधारी ने शिवजी की सेवा कर सो पुत्र पाने का बरदान पाया है तो उन्होंने कहला भेजा कि अपनी कन्या का विवाद धृतराष्ट्र से कर दीजिए। राजा सुबल, धृतराष्ट्र को अन्धा जान, पहले तो घबराये; किन्तु फिर कोरब-कुल की मर्यादा का ख़्याल करके अपनी पुत्री गांधारी का विवाह धृतगाष्ट्र के साथ कर दिया। गांधारी ने अपने पति को अन्धा जान पतिवत धर्म के अनुसार उसी क्षण अपनी दोनों आँखों पर पट्टी बाँध जी और मरण्पर्यन्त पति के समान अन्धी वनी रहीं।

गांधारी श्रपने शील-स्वभाव के कारण गुरु जनों की सेवा किया करती थीं, इसी लिए उनके गुणों पर सभी मुग्ध थे।

राजा पागडु का कुन्ती से विवाह

पारंडु के दो विवाह हुए। एक पृथा के साथ और दूसरा माद्वी के साथ । पृथा वसुदेव की वहन और कृष्ण की बुग्रा थीं। वसुदेव के पिता शूरसेन ने अपनी बुग्रा के भाई क्नित्रभोज को इन्हें दे दिया था ; क्योंकि उनके कोई सन्तान न थी। इसी से इनका नाम कुन्ती भी हुआ। राजा कुन्ति-भोज के यहाँ जो ऋषि श्राया करते थे, उनकी संबा कुन्ती ही किया करती थीं। एक समय दुर्वासा ऋषि ने सेवा सं प्रसम्भ होकर कुन्ती को ऐसा मंत्र दिया, जिससे देवता वश में हो जायँ, स्रोर जिस देवता का ध्यान करें उसी से पुत्र हो। उस समय कुन्ती नासमभ थीं। उन्होंने उस मंत्र को क्षेत्र समभ परीक्षा लेने के लिए सूर्यनारायण का ध्यान किया, जिससे समय पाकर एक कवच और कुएडल धारण किए हुए बढ़ा प्रतापी श्रीर तेजस्वी पुत्र हुआ। अभी कुन्तों का विवाह नहीं दुआ था, इसलिए भाई-वान्धर्यों के भय से उन्होंने एक विश्वासपात्र दासी के द्वारा उस वालक को सन्दूक में रख नदी में बहवा दिया। सूर्यनारायण के वरदान से कुन्ती ज्यों की त्यों वनी रहीं, यानी उनका कन्या-भाव दृषित नहीं हो पाया । थोड़े ही समय के याद उनका स्वयंवर हुआ। कुन्ती ने सब राजाओं के वीच पाएडु के स्वक्षप और प्रताप को देख उन्हीं के गले में जयम।ल डाल दो। राजा कुन्तिभोज ने शास्त्रानुसार कुन्ती का विवाह कर दिया श्रोर राजा पाएडु उन्हें लंकर हस्तिनापुर लौट आये।

#### कर्ण का द्वान्त

कुन्तां ने अपनी कुमारायस्था में सूर्यनारायण से उत्पन्न हुए जिस यालक को नदी में यहवा दिया था, उसे कौरवों के सार्थी अधिरथ ने पाया और अपनी स्त्री राधा को सौंप दिया। अधिरथ ने उसका नाम वसुपणे रक्खा था। थोड़े दिनों में यह वालक वड़ा शूरवीर और अस्त्र-शस्त्र के युद्ध में चतुर हो गया। इसकी शूरता पर मुग्ध हो दुर्योधन इसका यड़ी इउज़त किया करता था। दानी तो यह ऐसा था कि प्रातःकाल से दोपहर तक पूजा के समय, जो बाह्मण उसके पास चला जाता था, उसे वह जो कुछ माँगता था, यही दे देता था। यही सोचकर पूजा के समय में, इन्द्र ने ब्राह्मण का कप रख, अर्जुन की भलाई के लिए कवच-कुएडल माँगे और उसने अपनी देह में जुड़े हुए होने पर भी उन्हें कतरकर दे दिया। इसी उन्न कम के करने से उसका नाम वैकर्तन कर्ण हुआ।

#### पाएडु का माद्री के साथ विवाह

माद्दी राजा शस्य की वहन थी। शस्य मद्देश के राजा थे। एक समय भीष्मजी मद्देश गये। वहाँ माद्दी के गुणीं की प्रशंसा सुन राजा शस्य से उन्होंने कहा कि राजन, माद्दी का विवाह पाएडु से कर दीजिए। राजा शस्य ने भीष्म के इस प्रस्ताव की स्वीकार कर लिया। भीष्मजी उसे लेकर हस्तिनापुर श्राए श्रौर शुभ मुहूर्त में उसका विवाह पाएडु से कर दिया।

#### राजा पाएडु को शाप

राजा पाग्डु वहे प्रतापी त्रीर धर्मात्मा थे। उन्हें शिकार खेलने का बढ़ा शोक था। एक दिन वह वड़े भयानक वन में गयं। वहाँ शिकार खेलते-खेलते उन्होंने हरिए के जोड़े को देखा। पाग्डु से रहा न गया, उन्होंने हरिए पर वाण छोड़ ही तो दिया। यह हरिए का जोड़ा था। श्रसल में यह ऋपि-कुमार था, जो मृगस्प रख अपनी पत्नी से सहवास कर रहा था। वाण् लगतं ही वह पीड़ा से व्याकुल ही श्रपना श्रसली कप रख चिल्लाने लगा। राजा पाग्डु घवराकर कहने लगे कि त्राज मुभसे यदा श्रपराध हुआ। हां ! मैंने हरिए के धोखे ब्राह्मण-कुमार का वध कर डाला। राजा ने ऋषिकुमार से अपना अपराध समा करने के लिए प्रार्थना की; परन्तु ऋषि-कुमार ने एक न मार्ना । उसने कहा कि राजन् , तुमने हरिए के धोंखे बाल चलाया, इसलिए तुमको ब्रह्महत्या तो न लगी, किन्तु रानी के साथ संगम होते ही तुम्हारी भी मृत्यु अवश्य होगी । यह कह, ऋषिकुमार ने अपना शरीर छोद दिया।

#### पागडु की तपश्चर्या

राजा पाएडु इस शाप से संतप्त होकर फिर हस्तिनापुर नहीं लोटे। उनके मन में उसी समय से वैराग्य उत्पन्न हो गया। उन्होंने ऋपनी दोनों रानियों से सारा हाल कह बिदा माँगी ऋौर कहा कि ऋय में कठिन तप करने में ही अपना शेष जांचन विताऊँगा। राजा पाएडु की दोनों रानियाँ बढ़ीं पतिवता थीं। उन्होंने कहा कि स्वामिन, हम भी ऋाप हो के साथ रहेंगी। महाराज, विना आपके इस लोग किसी प्रकार जीवित न रह सकेंगी। तब राजा पाएडु अपनी दोनों रानियों को साथ ले शतशृंग पर्वत पर चले गये और वहाँ उन्होंने ऐसी उस तपस्या की कि धोड़े ही समय में वह ब्राज्य के समान हो गये।

#### पाएडव-नन्म

राजा पाएडु यद्यपि तपोबल से निष्पाप हो गये थे ; परन्तु कोई पुत्र न होने के कारण वे बहुत दुर्खा रइते थे। कुन्ती राजा के 📉 की बात ताड़ गई। उन्होंने राजा से ऋपने बालपन में मन्त्र पाने का सारा हाल कहा। इस पर राजा ने उन्हें देवताओं के द्वारा जेवज पुत्र उत्पन्न करने की आज्ञा दे दी। कुन्ती ने उसी मंत्र को स्मरण कर पद्दले धर्मराज से युधिष्ठिर को, फिर वायु से भी असेन को और सबसे पीड़े इन्द्र 🗎 श्रर्जुन को उत्रन्न किया । राजा पाएडु की छोटी रानी माद्री थी। कुन्ती के तीन पुत्रों को देख, उसने भी चाहा कि मेरे पुत्र हों। राजा से विनय कर, उसने उनसे कुन्ती को इसके लिए आजा दिलाई। कुन्ती ने एक वार मंत्र के त्राह्मान से किसी देवता के द्वारा पुत्र उत्पन्न करने को कहा। माद्री ने, इस चाल से कि मेरे दो पुत्र हों, अश्वनीकुमारों को बुलाया और एक दी साथ नकुल तथा सहदेव की उत्पन्न किया। युधिष्टिर 📟 बढ़े थे श्रौर राज्य था उनके पिता पाग्डु का. इसलिए राज्य के अधिकारी एकमात्र युधिष्ठिर हो थें। राजा पाएड अपने पाँचों पूत्रों को देख वहत प्रसन्न रहते थे।

### गान्धारी से दुर्योधन आदि का जन्म

राजा पाग्डु के वन चले जाने पर राज्य का काम-काज धृतराष्ट्र ही चलाते रहे। एक समय वेदच्यासजी भूख-प्यास से ब्याकुल हो राजा धृतराष्ट्र के यहाँ गये। गान्धारी ने उनकी बड़ी सेवा की। वेद्व्यासजी ने प्रसन्न होकर उन्हें यह वर दिया कि तेरे एक सौ पुत्र होंगे। समय पाकर गान्धारी गर्भवती हुई। इसी घीच में उन्होंने सुना कि कुनती के चढ़ा तेजस्वा पुत्र उत्पन्न हुआ है। यह सुनकर गान्धारी को ऋति दुःख हुन्त्रा, क्योंकि जेटा होने के कारण श्रव राज्य का श्रधि-कारी कुन्ती-पुत्र होगा। कोध में थ्रा गान्धारी ने अपने पेट पर इतने ज़ोर से एक घूँसा मारा कि उनका गर्भ समय पूरा होने के पहल ही गिर पड़ा। उस लोहे-सरीखे कड़े मांस के टुकड़े को वह फॅक देना चाहती थीं कि इतने में वेद्व्यासजी श्रा उपस्थित हुए। गान्धारी उस समय शोका-तुर हो श्रपने कुकर्म पर पश्चात्ताप कर रही थीं। गान्धारी के विलाप को सुन व्यासर्जा ने कहा—'वेटी! घवरा नहीं, मेरा कहना कभी भूठ न होगा।' यह कह व्यासजी ने सौ मिट्टी के घड़े मँगवाये। और उस मांस-पिएड पर जल छिड़क**कर उसके एक** सौ टुकड़े किए। फिर उन घड़ों में घी भरवाया श्रोर एक-एक टुकड़े को एक-एक घड़े में गान्धारी के हाथ से डलवा दिया। अन्त में सौ टुकड़ों के सिवा एक टुकड़ा और वच रहा। तव व्यासर्जा ने कहा कि इस शेप दुकड़े को भी किसी एक घड़े में डाल दो इससे एक कन्या उत्पन्न होगी। इन घड़ों को किसी श्रद्छी जगह रखवा दो जहाँ काई उन्हें स्पर्श । फर सके। समय पाक

वे गर्भ घड़ों विवहने लगे। इस प्रकार नियत समय पर घड़ों के खोलने पर दुर्योधन, दुःशासन श्रादि सौ पुत्र श्रोर दुःशला नाम की एक कन्या उत्पन्न हुई। धृतराष्ट्र के एक वेश्या स्त्री भी थी। उससे भी एक पुत्र हुआ, जिसका नाम युयुत्सु था।

पाएडु की मृत्यु और उनका आन्तिम संस्कार

एक दिन राजा पाएडु अपनी छोटी रानी माद्री के साथ वनविद्दार करने गये । वहाँ सुन्दर वृत्तों के पुष्पों की सुगन्ध से मुग्ध हो गये। राजा का श्रव श्रन्त समय श्रागया था। ऋषिकुमार के शापवश हो राजा माद्री 🗎 लिपट गये और उनका प्राण-पत्ती शरीर से उड़ गया। पति की मृत देखकर माट्टी शिर पीट पीट रोने लगी। थोड़ी देर में कुन्ती श्रीर पाँचों पुत्र भी वहाँ जा पहुँचे। राजा की दशा देख सभी विलाए करने लगे। स्त्रीधर्म के अनुसार कुन्ती ने सती होना चाहा : किन्तु माद्री ने उसे रोककर कहा—'राजा मेरे ही संगम से मृत्यु की प्राप्त हुए हैं इसलिए मैं ही पति के साथ सती होऊँगी। यह कह राजा के शरीर से लिपट उसने . श्रपने प्राणों को त्याग दिया । जिस वन में राजा पाएडु रहते थे वहाँ के ऋषि अपना कर्त्तव्य समभ्त. कुन्ती श्रोर उनके पाँचों पुत्रों के साथ. पागडु और माद्री की लोध को हि तना-पुर ले आये। भाष्म और धृतराष्ट्र आदि ने ऋषियों का सत्कार किया तथा पाग्डु और माद्री का शास्त्रानुसार श्राग्नि संस्कार कर श्रांतिम किया की ।

भीमसेन को विषदान

पाग्डव अब अपने पिता के घर में ही रहने लगे। भीमसेन

में सबसे अधिक थे। ये चढ़े उत्पाती थे और समय-समय पर क्डेरवों को बहुत तंग किया करते थे। जल-विहार करते समय भीमसेन दुर्योधन आदि कौरवों को अथाह जल में डुबा देते थे। यदि वे पेड़ पर चढ़ जाते थे, तो भीम उस पेड़ को इतने ज़ोर से हिला देते थे कि कौरव पटापट नीचे गिर पड़ते थे। भीमसेन को इतना बली देखकर दुर्योधन मन ही मन कुढ़ा करता था। एक दिन उसने सोचा कि बल से भीम को मारना, हराना या जीतना असम्भव है श्रतएव श्रय छल-कपर का ही श्राश्रय लेना चाहिए। यह सोच दुर्योधन ने खेल-कृद के वहाने गंगाजी के किनारे जाने का निश्चय किया। वहाँ वड़े ठाट से तम्बू डेरे लगवाये गये। भोजन के लिए भी श्रद्धे-श्रद्धे स्वादिष्ट पदार्थ तैयार कराकर वहीं भिजवा दिए। पाग्डच भी निमन्त्रित किये गये थे। दुर्योधन ने अपने दुष्ट स्वभाव के कारण भीमसेन के लिए विष मिला हुआ भोजन एकान्त में रखवा दिया था। जब खेल समाप्त हो चुका, तब दुर्योधन आदि सौ भाई श्रोर पाँचों पागडव एक वाग्र में साथ ही भोजन करने वेंडे। वहाँ भीम को जो थाली परोसी गई, उसमें नज़र बचाकर दुर्यो-धन ने एक मिठाई का दोना ऐसा रख दिया, जिसमें विष मिला हुश्रा था। भीमसेन ने विना जाने उसे खा लिया। यह देख दुर्योधन मन हो मन वड़ा प्रसन्न हुन्ना। भोजन हो चुकने पर सब लोग जल-विहार करने लगे। साँभ हो चुकी थी। सबने अपने अपने कपड़े पहन वहीं वारा में रात की विश्राम करने का निश्चय किया। भीमसेन विष की गर्मी से अचेत हो गंगा के किनारे पड़ें रह गये। इस दशा में दुर्योधन के आद्मियों ने भीमसेन की देह को लताओं से खुव जकड़ गंगाजी 🖥 📆 👊 दिया। खुपके से यह पाप कर्म कर दुर्योधन अपने बेरे पर लौट आया। दूसरे दिन भाम को अपने बांच में न देख युधिष्ठिर आदि पागडवों ने यह समभा कि भीम घर सले गये होंगे। वे लोग जल्दी-जल्दी श्रपनी-श्रपनी सवारियाँ वर सवार हो हस्तिनाषुर आये। वहाँ न देख पाकर वे भीम को जगह-जगह दूँ दने लगे। जब वह कहीं न मिले, तो वे यहे दुः वी हुए। भीमसेन के न मिलने के दुः बा में माना कुन्ती को अपार शोक हुआ। इतने में विदुरजी को भी यह वान मालूम हुई। ये श्राये श्रीर कुन्ती को धीरज दे कहने लगे कि भीमसन अवश्य ही लींद आवेगा । उसकी श्रायु लम्बी है, वह कहीं-न-कहीं श्रवश्य सुरक्तित है। उसके लिए श्राप सोच न करें। वास्तव में हुआ भी ऐसा ही। दुर्योधन के ढकेल देने पर भीमसन नागलोक में जा पहुँचे। वहाँ सपौं के उसने से उनका विष दूर हो गया। सचित होने पर भीमसेन साँपों को मारने-पीटने लगे और वे सब भाग गये। भागे हुए सपौँ ने यह हाल नागराज वासुकि से कहा। नागराज वासुकि स्वयम् वहाँ स्रायं स्रोर उन्होंने भीम को पहचान लिया। वह 'दौहित्र, दौहित्र' कहकर बड़े प्रेम से मिले। ये नागराज वासुकि भीमसेन के नाना के नाना थे । भीमसेन का वहाँ खूब श्रादर-सत्कार हुआ । नागों ने इन्हें श्रमृत-पूर्ण वर्तन से ऐसी श्रमृत विलाय। जिससे विष का सारा श्रसर जाता रहा श्रौर जिसके पीने से इनके शरीर में दस हजार हाथियों का चल आ गया। आठ दिन वाद अपने मातामह वासुकि की त्राज्ञा लेकर नागलोक से बहुत-सी भेंट लेकर भीमसेन अपने घर लौट आये। कुन्ती और युधिष्ठिर इन्हें देख बड़े प्रसन्न हुए। भीम ने सारी कथा युधिष्ठिर से कह सुनाई। युधिष्ठिर समभदार थे। उन्होंने कहा—'भाई! यह बात श्रव किसी से न कहना। किन्तु श्राज से हम लोगों को बड़ी सावधानी से चलना होगा; क्योंकि दुर्योधन बड़ा ही दुष्ट श्रोर कुटिल है॥''

राजकुमारों की शिक्ता

एक समय महाराज शन्तनु के एक सेवक ने वन में एक बालक श्रौर वालिका को पड़े हुए देखा। पास ही एक मृगज्ञाला श्रोर धनुषवास पड़ा देख उसने श्रनुमान किया कि हो ■ हो यह धनुर्विद्या जाननेवाल ब्राह्मण की सन्तान है। वह सेवक उन दोनों को महाराज शन्तमु के पास ले आया। महाराज ने कृपा कर आज्ञा दी कि इन दोनों को श्रम्य राजकुमारों के समान पाला जाय। इसी लिए इनका नाम कृप श्रोर कृपी हुश्रा। श्रमल में यं वच्च महर्षि शरद्वान् के थे, जिन्होंने तप-भङ्ग होने के उर से इन्हें ईश्वर के भरोसे वन में छोड़ दियाथा। जब इन्हें यह मालूम हुआ कि मेरी सन्तान का पालन-पोपण राजगृह में हो रहा है, तब वह वहाँ गये और अपने प्यारे पुत्र रूप को शस्त्र चलाने में निपुण कर दिया। यही कारण था कि इन्हें आचार्यकी पदवी मिली। राजा धृतराष्ट्र ने, भीष्म की श्रनुमति 🗎 इन्हीं कृपा-चार्य के पास पाँचों पाएडवों व दुर्योधन आदि की अस्त्र-विद्या सीखने के लिए भेजा। जब ये राजकुमार कृपाचार्य से कुछ धनुविद्या सीख चुके, तब भीष्मजी ने महर्षि भरद्वाज के पुत्र द्रोणाचार्य की ख्याति सुन रः जकुमारों को उन्हीं के सिपुर्द कर दिया। द्रोणाचार्य महर्षि पाशुराम और अग्नि-वेश के शिष्य थे। ये ऋस्त्र-शस्त्र चलाने में बड़े प्रवीण थे। महर्षि दोणाचार्य इन राजकुमारों को अपने पुत्र अश्वत्थामा के साथ-साथ विधिपूर्वक धनुर्विद्या की शिक्षा देने लगे। इन्हीं राजकुमारों के साथ कुन्तीपुत्र कर्ण भी अस्त्र-शस्त्र की विद्या सीखने आया करता था। धनुवद में अर्जुन ने वड़ी योग्यता प्राप्त की। वह अपने गुरु के समान ही धनुर्धर हो गया। केवल कर्ण ही एक ऐसा था जो वाण्विद्या में अर्जुन का मुकावला कर सकता था। इसी से दुर्योधन कर्ण की वड़ी इउज़त किया करता था, यहाँ तक कि अक्तदेश का राज्य देकर उसने उसे अपना परम मित्र बना लिया था।

गुरु द्रोणाचार्य की प्रशंसा सुन सैकड़ों राजकुमार देश-देशान्तर से आकर उनके शिष्य हुए । उनमें से निवादों के राजा का पुत्र एकलब्य भी शिष्य होने आया: किन्तु शुद्र होने के कारण गुरुजी ने उसे अपना शिष्य बनाने से इनकार कर दिया। उसे निराश दो लौट जाना पड़ा। उसने घर जा द्रोणाचार्य की मिट्टी की मृत्ति वनाई। उस मृति को सामने रख, वह अकेला ही धनुर्वेद का अभ्यास करने लगा। अदा श्रोर श्रभ्यास के कारण वह वाण चलाने में श्रर्जुन से भी एक क़दम आगे वढ़ गया। यह देखकर अर्जुन को वड़ा त्राश्चर्य और टुःख हुत्रा । ऋर्जु न ने गुरु द्रोणाचार्य से कहा. यह एकलब्य धनुर्विद्या में मुक्तमे भी अधिक कैसे प्रवीण हो गया ? गुरुजी ने. उसे अति प्रवीण पा. अर्जुन को प्रसन करने के लिए उसके दाहने हाथ के ऋँगुठे को गुरुदक्षिए। में माँग लिया। नियादपुत्र ने तुरन्त अपना भ्राँगुटा काटकर दे दिया। श्रँगुठे से हाथ घो वैठने पर भी एकलब्य ही एक पेसा था जो अर्जु न की वरावरी कर सकता था। अर्जु न ने शब्द पर वाण से निशाना मारने का अभ्यास भी अब्बा किया था। इसी से प्रसन्न होकर गुरु द्वोण।चार्य ने उसे

'ब्रह्मशिरा' नामक अस्त्र दिया था। धनुर्विद्या में अर्जुन की धरावरी करनेवाला कोई न था। गदा चलाने में भीम और दुर्योधन निपुण थे। युधिष्टिर ने रथ पर सवार होकर युद्ध करने का अच्छा अभ्यास किया था। नकुल और सहदेव तलवार चलाने में सबसे अधिक योग्यता रखते थे।

द्रोणाचार्य का राजा हुपद से अपने अपमान का बदला लेना

सव राजकुमारों का अध्ययन पूर्ण होने पर द्रोणाचार्यजी ने यह गुरुद्दिए। माँगी कि सब कोई मिलकर जाओ और पाञ्चालदेश के राजा द्रुपद को हमारे सामने केंदी के समान पकड़कर ले आओं; क्योंकि उसने गुरुवन्धु होते हुए भी राजमद से उन्मत्त होकर हमारा वड़ा ऋपमान किया है। यह सुन सबके सब उधर चल पड़े। सबसे पहले कौर्बों ने धाव। किया ; किन्तु वे राजा द्रुपद के साथ घोर युद्ध करने पर भी उसे क़ैंद न कर सके। फिर श्रजुंन भाइयों-सहित मैदान में कूद पड़े। उन्होंने राजा द्रुपद की सेना का बुरा हाल किया श्रीर उसे क्रीद कर गुरु के पास ले आये। द्रीणाचार्य ने श्राधा राज्य लेकर उसे विदा कर दिया। द्रुपद श्राधा राज्य देकर वापिस तो आ गया: किन्तु उसी दिन से द्रोणाचार्य के वध का उपाय हुँ इन लगा। महर्षि याज और उपयाज की सहायता से उसने पुत्रेष्टि नाम का यज्ञ किया, जिससे उसके धृष्टद्युस नामक महापराक्रमी वलवान पुत्र श्रौर कृष्णा नाम की श्रितिसुन्दरी कन्या हुई। कुछ समय परवात् इसी धृष्टचुम्न ने अपने पिता दुपद का वदला लिया श्रौर गुरु द्रोणाचार्य का वध किया।

### पाएडवीं की वारणावन-यात्रा

शस्त्र-विद्या में पाग्डवों की अधिक कीर्ति और योग्यता सुनकर धृतराष्ट्र को भय हो गया कि अब मेरे पुत्रों को राज्य मिलना असम्भव-सा मालूम होता है। इसके सिवा नगर-निवासी भी यही चाहते थे कि यह गाउप युधिष्ठिर को ही दिया जाय ; क्योंकि इस राज्य पर इन्हीं का हक है। प्रजा के इस भाव को जानकर दुर्योधन को नींद नहीं पड़ती थी। वह अपने पिता धृतराष्ट्र के पास गोज़ जाता और यही चाहना था कि यह राज्य मुसको दिया जाय। दुर्योधन रात-दिन यहीं सोचा करता था कि किस प्रकार पःग्डवीं का नाश हो । अन्त में मामा शकुनि और मित्र कर्ण की सलाह से तथा किएक मंत्री की सहायता से दुर्योधन ने अपने पिता धृतराष्ट्र को इस यात पर राज़ी कर लिया कि कुछ दिनों के लिए पागुडव लोग वारणावत नगर में भेज दिये जायँ। इच्छा न होते हुए भी धृतराष्ट्र ने पाएडवों से इस प्रकार कहा—''हे पुत्र, वार्लावत नगर की सभी प्रशंसा कर रहे हैं, वहाँ शिवजी का उत्सव भी होनेवाला है। यदि चाही, तो श्रपनी माता-सहित कुछ दिन वहाँ जाकर सुखपूर्वक रह सकते हो। ' धृतराष्ट्र की यह आज्ञा सुन युधिष्ठिर ताद गये कि कुछ दाल में काला अवस्य है, और हो न हो, यह दुए दुर्वोधन ही की चाल है। इतना समभते हुए भी युधिष्ठिर ने राजा धृतगष्ट्र की आशा का पालन करना अपना धर्म समका और वे माता कुन्ती और अपने भाइयों को लेकर वारणावंत को चल दिये। उनके जाने के पहले ही दुष्ट दुयाँधन ने पुरोचन नाम के एक विश्वासपात्र मंत्री को वहाँ

भेजकर लाख का एक घर •इसलिए वनवा दिया था कि जव पाएडव लोग उसमें रहने लगें, तब आग लगाकर ने भस्म कर दिए जायँ। धृतराष्ट्र आदि को इस षड्यंत्र का कुछ पता न था; किन्तु विदुर को यह वात मालूम हो गई थी। इसलिए इन्होंने चलते समय युधिष्ठिर को सावधान कर दिया था। जब पाएडव लोग सत्कारपूर्वक लाख से वने घर में उतारे गये, तो उन्होंने तुरन्त उस घर के अन्दर ही अन्दर सुरंग खुदवाकर जंगल की ओर रास्ता बनवा लिया, ताकि लाह्मागृह में आग लगने पर उस रास्ते से निकल भाग।

### लाचागृह में अभिन

जब युधिष्ठिर को पक्का निश्वय हो गया कि पुरोचन
श्रमुक दिन लालागृह में श्राग लगावेगा, तय उसके पहले ही
उसी लालागृह के श्रस्नागार में दुष्ट पुरोचन को सोते देख
युधिष्ठिर ने भीमसेन से कहा कि यह मौका हम लोगों के
लिए वड़ा श्रद्धा है। तुम्हीं श्राग लगा दो श्रोर हम सब
चुपके से इस सुरंग की राह से भाग चलें। भीमसेन ने वैसा
ही किया। युधिष्ठिर श्रादि सब पहले ही से तैयार थे।
ज्यों ही श्राग भभकने लगी, त्यों ही सबके सब उस सुरंग
द्वारा बाहर निकल गये। यहाँ लालागृह के साथ ही वह
दुष्ट पुरोचन भी भस्म हो गया।

जिस रात लाजागृह में आग लगी थी, उस रात केवर जाति की एक श्री भी अपने पाँच पुत्रों सिहत वहाँ पर आ सो गई थी। उसके जल जाने के कारण दूसरे दिन छुः आद-मियों के शरीर के ढाँचे मिलने से सब लोगों ने यही समभा कि कुन्ती और पाँचों पाएडव भस्म हो गये। यह समाचार जव हस्तिनापुर पहुँचा, तो राजा धृतराष्ट्र ने उनकी उत्तर-किया भी कर डाली। दुर्योधन की इस दुष्टता और छल-कपट को समक्त लोग उसकी निंदा करने लगे।

# भीमसेन से हिडिस्वा में घटोत्कच

पाएडव लोग, उस रात. भागते हुए एक जंगल में जा पहुँचे। वे थके तो थे ही, एक वृत्त के नीचे लेटते ही सी गये। भीमसेन जाग रहे थे और सवकी रखवाली कर रहे थे। पास ही एक वृत्त पर हिडिम्व नाम राज्ञस श्रौर उसका वहन हिडिम्बा दो नों रहते थे। मनुष्य की गन्ध पाकर उस राज्ञस ने इन सबको मारने के लिए अपनी बहन हिडिम्या को भेजा। राज्ञसी हिडिम्या ने वहाँ भीमसेन को रखवाली करने देखा। वह भीम की सुन्दग्ता पर लह हो गई स्रोर उन्हें स्रपना पति बनाने को तैयार हो गई; परन्तु भी ससेन राज़ी न होते थे। इतने में राचस हिडिस्व स्वयम् वहाँ जा पहुँचा और अपनी वहन को बुरा-भला कह भीम पर भपटा। दोनों का घोर युद्ध हुआ ; अन्त में भीमसेन ने उसे मार डाला। भीम से दुनकार जाने पर हिडिस्वा ने माता कुन्ती की शरण ली। माता कुन्ती और वहे भाई युधिष्ठिर को आज्ञा से भीम ने उसके साथ विवाह कर लिया। इसी हिडिम्वा के गर्भ से भीमसेन के एक महा वलवान् और महा-विकट रूप पुत्र हुत्रा, जिसका नाम घटोत्कच पढ़ा। इसने भारतीय युद्ध में पाएडवों की वड़ो सहायता की। ऋन्त में यह कर्ण की उस अमोध शक्ति द्वारा मारा गया, जो अर्जन के लिए प्राण्यातक थी.

## एकचकापुरी में पाएडवों का वास

राज्ञस हिडिम्ब को मार डालने के पश्चात एक दिन ध्यासजी की पाग्डवों से भेंट हुई। ये महा दुखी थे। ब्यासजी ने दया कर एकचका नगरी में एक ब्राह्मण के यहाँ इनके रहने का प्रबन्ध कर दिया। वेप वदले हुए पाँचों भाई दिन भर में जो भीख माँगकर लाते थे वह माता कुन्ता के आगे रख देते थे। माता कुन्ती आधा तो भीमसन को दे देती थी, श्रीर श्राध में सब लोग खाते थे। इस नगरी का स्वामी एक 📑 ष्यभद्धी वक राज्ञस था। बह हर रोज़ वारी-धारी, हरएक घर से एक मनुष्य खाने की लिया करनाथा। जब उस ब्राह्मण की वारी आई, तो माता कुन्ती की आज्ञा से भोमसेन ही गए। उन्होंने उस वक राक्षस को मारकर उस ब्राह्मण का तथा सारी नगरी का दुःख दूर कर दिया । एक बार पाँचों भाई भीख़ के लिए निकले हो थे कि इन्होंने एक ब्राह्मण से प्राञ्चालदेश के राजा द्रपद की कन्या द्रीपदी के स्वयंवर का हाल सुना। इतने में महर्षि व्यासजा भी आ गये, उन्होंने भी पाएडवाँ को स्वयंवर मैं जाने की अनुमति दी।पाएडव लोग धीरे-धीरे पाञ्चाल नगर जा रहेथे कि एक दिन गंगाजी के किनारे गाबि हो गई। तब अर्जुन ने एक पलीता बनाया ऋौर उसे जला हाथ में ले स्रागे चलने लगे । इसी रात्रि में गन्धर्वराज चित्ररथ प्रपनी गन्धर्व-रमिणयों के साथ गंगाजी में जल-विहार कर रहा था। पारडवों को देख उसने कुछ दुर्वचन कहे। इस पर अर्जुन का उससे युद्ध होने लगा। हार मान चित्ररथ ने पागुडवीं से मित्रता कर ली। इसी की अनुमति से पागुडव उत्कोचतीर्थ गये और वहाँ धौम्य ऋषि को ऋपना पुरोहित वनाया। उत्कोचतीर्थ से पागडव ब्राह्मण-चेश में, ऋन्य ब्राह्मणों के साथ, पाञ्चाल नगर में पहुँचे ऋौर एक कुम्हार के यहाँ देरा डाला।

# द्रौपदीस्वयंवर

राजा द्वपद का विचार था कि द्रोपदी का विवाह श्रजुंन के ही साथ हो ; परन्तु पाएडवीं का पता ठीक उन्हें मालूम न था। केवल यहां सुना था कि पाएडव लोग जलने से वच गये हैं। इसी विचार से उन्होंने वहुत उँचाई पर एक श्राकाश-यंत्र ऐसा वनवाया कि निशान के बीच में एक छिद्ध था, श्रीर यह यंत्र हिला करता था। स्वयंवर में एक धनुप भी ऐसा रखवा दिया था कि जिसकी प्रत्यञ्चा चढ़ाना ग्रासान न था। राजा द्रुपद् का प्रस् यह था कि जो वीर इस धनुष से घूमते हुए चक्र को, छेद में पाँच वाल मारकर, लिरा देगा, उसे ही राजकुमारी वरेगी। स्वयंवर में देश-देश के राजा श्राये थे। दुर्योधन भी श्रपने भाइयों के साथ श्राया था। कर्ण, शकुनि, शस्य, शास्त्र एवं यदुवंशियों में स वलराम श्रौर श्रीकृष्णुजी भी श्राये थे। अब सब राजा लोग श्रपने-श्रपने स्थानों पर बैठ गये, तब जयमाला हाथ में लिए, परम सुन्दरी द्रौपदी अपने भाई धृष्टयुम्न के साथ अर्द। सभी राजा लोग द्रौपदी की सुन्दरता को देख मुग्ध थे। ब्राह्मणी के बीच में पात्डब भी वेप बदले हुए वैठे थे। देखते ही श्रीकृष्ण ने इन्हें पहचान लिया, इसी से वह वारंवार श्रर्जुन की ऋोर देखते थे। इनके सिवा पाएडवों को और कोई नहीं पहचान पाया । दुर्योधन ऋदि सभी राजा लच्य वेधने को एक-एक करके उठे, किन्तु किसी से उस धनुष

की प्रत्यञ्चा तक न चढ़ी । सय लि जित हो अपनी-अपनी जगह पर जाकर बैठ गये। तब बीरवर कर्ण ने उठकर उस धनुष को उठा लिया। वह प्रत्यञ्चा चढ़ाकर निशाने पर बाग मारनेकाला ही था कि द्वीपदी ने कहा-"में सुनपुत्र के साथ विवाह न करूँगी। इससे कर्ण धन्य एख च्यापा ऋपनी जगह जा बैठा। जब राजा द्वपद के प्रण् के अनुसार कोई भी राजा धनुष की उठाकर हिलते हुए चक्र के छिद में से तीर पार न कर सका, तो श्रर्जुन से बेटे न रहा गया। ब्राह्मणों के बीच में से अर्जुन उठ खड़े हुए । इन्होंने धनुप की उठा, प्रत्यञ्चा चढ़ा. हिल्नेयाले यंत्र के वीच के छेद से पाँच वाण पार करके मछली को नांचे शिरा दिया और द्रीपदी ने जयमाला श्रर्जुन के गले में डाल दी। यह देख श्रन्य क्षत्रियों ने चिढ़कर युद्ध आरम्भ कर दिया; पर अर्जुन ने अपने पराक्षम सं सबको मार भगाया । कुछ राजा लोग यह कहने लगे कि स्वयंवर में च्रित्रयों के सिवा और किसी की बरमाला पाने का ऋधिकार ही न थाः किन्तु श्रीकृष्णजी ने उन सबको समभाकर शान्त कर दिया।

### पाएडवाँ का द्रीपदी से विवाह

जब पाएडव द्रौपदी को लेकर अपने डेरे पर माना कुन्नी के पास आये, तब राजा युधिष्ठिर ने कहा कि 'हे माना! आज को भिज्ञा में एक बड़ी सुन्दर बस्तु मिली है।' कुन्नी ने बिना देखे घर के भीनर से ही कह दिया कि 'पाँचों भाई मिलकर बाँट लो।'' पाण्डब माना के परम भंक थे. इसलिए माना की इस अनुचित आज्ञा की भी न टाल सके। राजा दुपद पहले पाँचों भाइयों के साथ एक द्रौपदी का विवाह

करना पसंद न करते थे; परन्तु धर्मझ युधिष्ठिर और ज्यासजी के समक्ताने पर वे अन्त में राज़ी हो गए और द्रौपदी का पाँचों भाइयों के साथ विवाह हो गया। विवाह के पश्चात् वे सव राजा द्रपद के यहाँ रहने लगे।

### पाएडवॉं को राज्यलाभ

जव पाएडवों का विवाह द्रौपदी के साथ हो गया श्रौर राजा द्रुपद के यहाँ वे सम्मानपूर्वक रहने लगे, तब धीरे-धीरे यह समाचार हिस्तनापुर पहुँचा। दुर्योधन एकदम शोक में द्रव गया श्रौर सोचने लगा कि श्रव किस प्रकार पाएडवों का नाश किया जाय। कर्ण ने द्रुपद-देश पर चढ़ जाने श्रौर पाएडवों को क्रैंद करने की सलाह दी; परन्तु भीष्म, द्रोण तथा विदुर श्रादि की सम्मति न पाकर धूतराष्ट्र ने पेसा होने न दिया। धृतराष्ट्र ने विदुरजी को भेज पाएडवों को बुलवा लिया श्रोर उन्होंने पाएडवों श्रौर कौरवों में परस्पर युद्ध श्रौर हेप रोकने के विचार से श्राधा राज्य वाँट दिया। पाएडवों ने साग्डवप्रस्थ को श्रपनी राजधानी वनाया, श्रौर कौरवों ने श्रपनी राजधानी वनाया, श्रौर कौरवों ने श्रपनी राजधानी वनाया, श्रौर कौरवों ने श्रपनी राजधानी वही हिस्तनापुर रक्खी। इस प्रकार ये लोग श्रलग-श्रलग श्रपना राज्य करने लगे।

# **अर्जुन-वनवास**

पाग्डवों ने नारद्जी की सलाह से आपस में यह नियम कर लिया था कि जिस समय द्रोपदी एक भाई के पास हो, उस समय यदि दूसरा भाई वहाँ चला जाय, तो उसे ब्रह्मचारी होकर वाहर वर्ष तक वनवास करना पढ़ेगा। इस नियम से पाग्डवों में परस्पर प्रेम वना रहा और कभी कोई भगड़ा

नहीं हुआ। एक दिन कुछ चोर एक ब्राह्मण की गार्ये खुराए लिए जा रहे थे। उसी समय उस ब्राह्मण ने श्रा श्रजु न 🗎 कहा—''जो राजा प्रजा की रचा नहीं करता, वह राज्य भर के लोगों के पापों का भागी होता है।" यह सुन श्रर्जुन ने कहा—"में श्रभी युद्ध कर तुम्हारी गायें छुड़ा लाना हूँ।" उस समय अर्जुन के अस्त शस्त्र आयुधागार (शस्त्र रखने की जगह) में रक्खे हुए थे। वहाँ राजा युधि प्रिर एकान्त में द्रौपर्दा के साथ येंडे हुए थे। अर्जुन ने ब्राह्मण को कए से बुड़ाकर वारह वर्ष तक वन में रहना उत्तम समसा। वे श्रायुधागार में पहुँचे । उस समय युधिष्ठिर द्रीपदा से कुछ बातचीत कर रहे थे। उन्होंने अर्जुन की अस्त्र-शस्त्र लेने की भाजा दे दी। भ्रार्जुन धनुष-वाण ले बाह्मण की गायों को चौरौं से खुड़ा लाये। इसके बाद नियमभङ्ग होने के कारण बारह वर्ष तक वन में गहने की नैयारी कर दी। युधिष्टिर ने उन्हें बहुतेरा समकाया, किन्तु धर्म के सामने उन्होंने य्घिष्ठिर का कहा न माना, चले ही गये। इस वनयात्रा में, एक दिन नागराज कौरव्य की पुत्री उल्पी इन्हें खींचकर नागलोक में ले गई । वहाँ उलूपी से विवाह कर वह दूसरे दिन लौट आये। इसी उल्पी में अर्जुन के इरावान् हुआ। फिर विविध देशों में घूमने हुए मिण्युर पहुँचे । वहाँ मिण्युर की राजकुमारी चित्रांगदा से इन्होंने विवाद किया। इसी · चित्रांगदा के श्रर्जुन से वभ्रवाहन पुत्र उत्पन्न हुआ। मणिपुर से घूमते हुए अर्जु न प्रभामके व पहुँचे। श्रीकृष्ण यह समाचार पा. उन्हें द्वारकापुर्ग में लिवा ले गये। इसी समय कृष्ण की सलाह से अर्जुन ने उनकी वहन सुभद्रा की हर लिया। बाद में यदुवंशियों ने उसका विवाह अर्जुन के साथ

कर दिया। इसी सुमद्रा में श्रर्जुन के तेजस्वी श्रिमम्यु उत्पन्न हुआ, जिसने सोलह वर्ष की श्रवस्था में ही श्रपने यल और पराक्रम से भारतीय युद्ध में वढ़े-वढ़े वीरों की नाक में दम कर दिया था और अन्त में श्रन्याय से मारा गया। इसी भाति श्रर्जुन के चारह वर्ष चनवास के पूरे ही गये और वह फिर साएडचप्रस्थ को लोट श्राये।

#### खाएडव-दाह

एक दिन अर्जुन और आहरण एकान्त में वेठे हुए वात-चीत कर रहेथे। इतने में अग्निद्व ब्राह्मण का वेप धर वहाँ आये और कहने लगे—"मुक्ते राजा श्वेतक के से अजीर्ण हो गया है. इसलिए खाग्डव वन को जला-कर में वहाँ के जीवजन्तुओं को स्नाना च।इता हूँ। जब-जब में ऐसा करता हूँ. तय-तय देवराज इन्द्र वर्षा कर उसे बुभा देते हैं. क्योंकि उनका मित्र नक्तक नाग संपरिवार वहाँ रहता है। इस काम में आप हमारी सहायता करें। श्रर्जुन ने उत्तर दिया कि इस श्रापकी सहायता करने को तैयार हैं, किन्तु न तो हमारे पास कोई विदया धनुप ही है और न ऐसा रथ ही है जो अधिक काल नक यद में काम दे सके। कृष्ण के पास भी कोई ऐसा ऋख नहीं है, जो उनके योग्य हो । यह सुन अग्निदेव ने श्रीकृष्ण जी को सुदर्शनचक दिया श्रोर श्रर्जुन को वरुण देवता से लड़ाई के सामान से भरा हुआ एक रथ दिलवाया जिसमें वड़े तेज़ घोड़े जुने हुए थे। इसके सिवा गाएडीव धनुप श्रोर बाणों से भरे हुए दो तरकस ऐसे दिये जो वाण चलाने पर भी कभी खाली न होते थे, विलक शत्रु को मारकर फिर तौट श्राते थे। इस उत्तम युद्ध-सामग्री को पा श्रर्जुन श्रीर कृष्ण ने श्राग्निदेव की सहायता की। श्राग्नि ने पम्द्रह दिनों तक बराबर खाएडव बन को जलाया। इन्द्र की श्राहा से बराबर मूसलधार पानी बरसता रहा। परन्तु श्रर्जुन के बाणों ने श्राकाश को ऐसा छा लिया कि श्राग्नि पर उसका कुछ श्रसर न हुश्रा। श्रन्त में इन्द्र के हार मानी श्रीर प्रसन्न होकर श्रर्जुन को यह वर दिया कि शिवजी को प्रसन्न करने से तुम्हें श्राग्निय श्रादि जितने दिव्य श्रस्त हैं. सब प्राप्त होंगे। इस प्रकार श्राप्त का काम सिद्ध हो गया श्रीर उनका श्रजीर्ण दूर हो गया।

## समा-निर्माण

खाएडव वन जलने के समय तत्तक संपे वहाँ नहीं था इससे वह बच गया। उसका पुत्र अश्वसेन भी समय पाकर भाग गया। मंद्रपाल ऋषि के चार पुत्र, जो शार्क पत्ती के वेष में रहते थे, जलने से वचे। मय नाम का दानव भी वहीं रहता था। अर्जु न और इण्ण की शरण में आ जाने से यह भी बच गया। यह शिल्पविद्या में बड़ा ही निपुण था। इसने राजा युधिष्ठिर के लिए खाएडवप्रस्थ में एक अति उत्तम सभागृह तैयार किया। यह सभा वड़ी मनोहर थी। इसमें विचित्रता यह थी कि जल में स्थल और स्थल में जल मालूम होता था तथा वन्द द्रवाज़े खुले और खुले हुए वंद दिखलाई पहते थे।

### राजसूय यज्ञ

सभामएडप के तैयार हो जाने पर राजा युधिष्टिर ने

नारद्जी के उपदेश से राजसूय यह करने का विचार किया। पागड़व लोग कृष्ण की सलाह लिये विना कोई वढ़ा काम नहीं करते थे। राजा ने कृष्ण को बुला भेजा। वे द्वारका से आये। उन्होंने कहा—"राजन्! आपका यह यह विना जरासंध को जीते पूर्ण नहीं हो सकता। इसलिए पहले मगधनरेश जरासंध को मारकर, जितने राजा लोग वहाँ तेंद हैं, उन्हें छुढ़ाया जाय। परन्तु इसके वारे में आप कुछ लोच न करें। अर्जुन और भामसेन को मेरे साथ कर दें। में युक्ति से ही उसे मारू गा।"

#### जरासन्ध-वध

राजा ने अर्जु न और भीमसेन को श्रीकृष्ण के साथ कर दिया। ये तीनों स्नानक ब्राह्मण के वेप से, मगध राज्य में पहुँ चे और जरासंध के पास गये। उसने इनका श्रितिथिस्तकार किया: किन्तु इन्होंने उसे स्वीकार नहीं किया। कृष्ण ने साफ कह दिया कि हम लोग तुमसे लड़ने को श्राये हैं। जिसके साथ जी चाहे, श्रकेल युद्ध कर लो। जरासन्ध ने भीमसेन के साथ मह्मयुद्ध करना स्वीकार किया। घोर युद्ध हुआ; अन्त में भीमसेन ने उसकी टाँगें चीरकर उसे मार डाला। कृष्ण ने उसके पुत्र को राजगही पर विठाया श्रीर के द में पड़े हुए सब राजाओं को छुड़ाकर श्राप खारडवप्रस्थ को लोह आये।

# राजसूययज्ञ और शिशुपाल-वध

श्रीकृष्ण ने जितने राजा लोगों को क्रैद से खुड़ाया था, उन सबने राजा युधिष्ठिर को अधीनता स्वीकार कर ली। शेष राजाओं को भी चारों भाइयों ने चारों दिशाओं में जाकर

जीत लिया। तव राजसूय-यज्ञ का आरम्भ हुआ। इस यज्ञ में अनेक विद्वान ब्राह्मण, सब कीरव और देश-देश के राजा लोग आये। कुछ राजाओं ने मित्रभाव से और कुछ ने कर के रूप में बहुत-सा धन लाकर राजा युधिष्ठिर को दिया। यह में ब्राह्मणों के पैर धोने का काम स्वयं छुष्ण ने किया। राजा युधिष्ठिर ने अन्य अ।त्मीय जनों की भी श्रलग-श्रलग काम बाँट दिए। दुर्योधन को आई हुई भेंट लेने का और दुःशासन को खाने-पीने की चीज़ों का प्रयन्ध सौंपा गया। अर्वत्थामा को ब्राह्मणों की सेवा का, कृपाचार्य की रज आदि की निगरानी का और सञ्जय को राजाओं का ग्रुश्रुया का भार सोंपा गया। भाष्म ऋोर द्वीं ए इधर-उधर की देख-भाल करने लगे। भीष्मजी की सलाह से राजा युधिष्ठिर ने सबसे पहले भगवान् कृष्ण की पूजा की। यह देख शिशुपाल को बढ़ा कोध आया और उसने यह में विध डालना चाहा ; परन्तु श्रीहृष्ण् ने सुदर्शनचक्र से उसका सिर काट-कर यज्ञ का कार्य निर्विध्न समाप्त किया। अव धर्मराज युविष्ठिर देसार्वभीम सम्राट् कहलाने लगे। यज्ञ समाप्त होने पर सय राजा तो अपने अपने घर चल गये, केवल दुर्योधन श्रीर शकुनि ही रह गयं। मय दानव की वनाई हुई सभा को देख दुर्योधन दंग रह गया। उसने कई जगह ठोकर बाई। कहीं यन्द किये हुए दग्वाज़े को खुला समभकर अन्दर जाने लगा, तो सिर में टकर लगी; कहीं खुले दरवाज़े को बन्द समभकर उसे जो खालने लगा तो गिर पड़ाः कहीं स्थल ( ज़मीन ) को जल समभकर कपड़े उतारने लगा, ती कहीं सरावर के स्वच्छ जल को स्थल ( भूमि ) समक्षकर का हे पहने हुए उसमें जा गिरा। दुर्योधन की दु इस दुर्दशा

को देख संव पाएडव और उनको स्त्रियाँ हँस पहीं। दुर्यो-धन इस अपमान से लिखत होकर पाएडवाँ को नीचा दिखलाने और यदला लेने का उपाय सोचने लगा।

### कपट-चूत

पागडवाँ की वढ़ती हुई संपत्ति, कीर्ति और पेशवर्य आहि को देखकर तथा अपनी दुर्देशा और अपमान का ध्यान कर ईर्घ्या और द्वेष की अगिन से दुर्योधन की छाती जल रही थी। वह एक ठंडी साँस ले अपने मामा शकुनि से वोला कि "यदि में पाग्डवों से अपने अपमान का बदला 🖩 ले सका श्रोर यह सारी संपत्ति मेरे हाथ न लगा, तो श्रात्महत्या कर लुँगा।" मामा ने उसे घीरज देकर कहा—"हे दुर्योघन! राजा युधिष्टिर जुन्ना सेलने के शौक़ीन तो ज़कर हैं, मगर उसमें वह निपुण नहीं हैं। यदि उन्हें जुन्ना खेलने की बुलाया जाय, तो वं 'नाहीं' नहीं करेंगे। इसमें यदि वे हार गये, तो मैदान मार लिया।" यह सुन वह बहुत प्रसन्न हुन्ना। हस्तिनापुर पहुँच दुर्योधन ने अपने मामा शकुनि और कर्ण की सहायता से राजा धृतराष्ट्र की अपने अनुकृत कर लिया। उसने विदुर द्वारा युधिष्ठिर को जुआ खेलने के लिए बुला भेजा। गजा युधिष्ठिर ने विदुरजी से कहा कि "जुज्रा स्त्रेलने में श्रानेक दोष हैं - यद्यपि हात्रियों का यह धर्म है कि युद्ध श्रोग जुए से कभी पीठ न दिखलावें। राजपियों ने युद्ध को स्वर्ग का द्वार और जुए को छुल और कपर का धर समक्ष निन्दा की है; किन्तु जब आप हमें बुलाने आयेहैं। तो निमन्त्रम् स्वीकार करना ही होगा।" यह कह युधिष्ठिर बारों भाइयों और द्रौपदी को लेकर हस्तिनापुर पहुँच गये।





### पाएडवीं का सर्वस्वहरण

दुर्योधन ने भली भाँति समक्ष लिया था कि लड़कर पाएडचों पर विजय पाना कितन ही नहीं, असम्भव है। पाएडचों को समुल नए कर देना उसका मुख्य उद्देश था। इसलिए उसने छल कपट का आश्रय ले यह खेल खेला,। धमंत्र युधिष्ठिर जुआ खेलने को ज़रा भी तैयार न थे. किन्तु दुर्योधन के हठ करने पर लाचार हो जुआ खेलने लगे। जुए में दुर्योधन धर्मराज को जीत नहीं सकता था, इसलिए उसने अपने मामा शकुनि को अपना प्रतिनिधि बनाकर बिठाया। शकुनि चढ़ा चालाक और छली था। उसके छल को धर्मराज ताड़ न सके। अन्त में अपनी साथी सम्पत्ति, राज्य, अपने चारों भाइयों और सती द्रौपदी को भी दाँव पर रख वे सबको हार गये।

### द्रौपदी-चीरहर्गा

इस जुए में राजा युधिष्टिर सर्वस्व हार चुके थे। इसलिए दुर्योधन मारे खुशी के फूला न समाता था। वह घमंड
के नशे में चूर था। उसे धर्म और अधर्म कुछ सुभाई नहीं
देता था। यही कारण था कि दुर्योधन की छाजा से
दुःशासन सर्वी द्वौपदी को केश पकड़ कौरवों की सभा में ले
आया, उन्हें वार-वार 'दासी' कह अपमानित किया और
उनका चीर उतारने लगा. किन्तु भगवान् श्रीकृष्ण ने उस
सर्वी साध्वी की लाज रख ली। दुर्योधन ने उन्हें अपनी
पालथी पर भी वैठने को कहा। द्वौपदी के इस दारण अपमान
को देख पाएडव कोधित हो अपने दाँत पीस रहे थे, किन्तु

मुँह से एक शब्द भी नहीं निकलता था। भीमसेन ने अपने मन में यह प्रतिज्ञा की कि 'अगर 🗎 युद्ध 🖷 इस नीच दुःशासन की छाती चारकर इसका रक्ष न पिऊँ और दुए दुर्योधन की जाँघ को में श्रपनी गदा से चूर्णन कर दूँ, तो मुक्ते अपने पूर्वजों की-सो सद्गति 🔳 प्राप्त हो।" इसी प्रकार सभा पाएडवों ने अपने-अपने मन में वदला लेने की प्रतिका की। उस समय उस सती के तेज के कारण पृथ्वी हिलने लगी, वायु वड़े ज़ोर से वहने लगा और नगर में हाहाकार मच गया। दुर्योधन की माता गान्धारी भी पतिबता थीं। वह पातिवत के नेज का समझतों थीं। सारे नगर में इसकी चर्चा सुनकर वह समभ गई कि श्रव कल्याण नहीं है। श्राज द्रौपदी श्रपने तेज से समस्त कौरवीं का नष्ट कर देगा। उन्होंने सभा में श्राकर दुर्योधन को बहुत फटकारा और श्रपने पति धृतराष्ट्र की इसकी स्चना दी धृतराष्ट्र को भय हुआ कि इसका परिसाम श्रच्छा न होगा। उन्होंने द्वीपदी को समभाकर शान्त किया और उनसे वर माँगने को कहा। द्रौपदी ने कहा कि "यदि श्राप प्रसन्न होकर मुक्ते वर द्ना चाहते हैं, तो मेरे पतियों को दासत्व से मुक्त कर देने की आज्ञा प्रदान करें।" धृतराष्ट्र ने पाएडवों को स्वतंत्रता दे दी और उनका सार। राज्य उनकी लोटा दिया।

दुर्योधन के कुतिसन व्यवहार से जल-भुनकर पाएडव लोग साएडवप्रस्थ को जा ही रहे थे कि इतने में दुर्योधन के पेट में फिर सलवली मची। उसने सोचा कि इतनी चातुरी और परिश्रम से प्राप्त किया हुन्ना राज्य इस बुड्ढे ने पक पलभर में सो दिया! बना बनावा सेल चौपट हो गया। शकुनि श्रौर कर्ण की सलाह से दुर्योधन ने पागुडवाँ को फिर बुला भेजा श्रौर युधिष्ठिर को जुशा खेलने को लाखार किया। भीष्म, द्रोण श्रौर विदुर श्रादि ने धृतराष्ट्र को समक्षाया कि 'वंशनाश होनेवाल क्षमङ्के को यार-वार मोल न लीजिए'; पर मोह हो श्रुम्धे धृतराष्ट्र ने इस पर कोई ध्यान नहीं दिया। इस वार यह शर्न लगाई कि जो कोई हार जाय वह तेरह वर्ष वनवास करे। इसमें एक वर्ष का एसा श्रशात-धास भी हो कि पहचाने जाने पर फिर इसी नरह का वनवास हो। जुशा खेलना श्रारम्भ हुशा श्रौर युधिष्ठिर फिर भी हार गये, इसलिए उन्होंने राजवस्त्र उत्तरकर तथा मृगचर्म पहन वन का रास्ता पकड़ा। कुन्ती बुद्धा थीं, वे विदुर के यहाँ रहीं। सुभद्दा, श्रभमन्यु श्रोर द्रोपदी के पाँचों पुत्र द्वारका भेज दिये गये। उनका लालन-पालन प्रदुस करते रहे।

#### पाएडव-वनवास

पागडवाँ को इस प्रकार दीनदशा में वन जाते देख नगरनिवासियों को वड़ा दुःख हुआ। सब लोग धूतराष्ट्र, भीष्म
और विदुर आदि की निन्दा करने लगे। अनेक नगरनिवासी पागडवों के साथ वन जाने को तैयार हो गयं,
परन्तु युधिष्ठिर ने उन्हें समभा-बुभाकर वन जाने से रोक
दिया। सबके आगे युधिष्ठिर, उनके पीछे भीम, अर्जुन,
नकुल, सहदेव, द्रौपदी और सबसे पीछे धौम्य पुरोहित चले
जा रिहे थे। युधिष्ठिर ने अपना मुँह ढक रक्खा था, भीम
कोधवश हो अपनी भुजाओं की और ताकते हुए जा रहे
थे, नकुल के सारे शरीर है मिटा लगी हुई थी, सहदेव अपने

मुँह पर राख लगाये हुए थे, द्रौपदी श्रपने खुले हुए सिर के बालों से मुँह ब्रिपा रोती हुई चली जा रही थीं श्रोर श्रज्जन मार्ग में धूल उड़ाते हुए चले जा रहे थे तथा धौम्य पुरोहित उत्तरिक्यासम्बन्धी सामवेद के मंत्र पढ़ते हुए उन सबके पीं छे चले जा रहे थे। इन सबका तात्पर्य विदुरजी ने राजा धृतराष्ट्र को यह समभाया कि सती द्रौपदी का अपमान करनेवाले और इमारी सम्पत्ति और राज्य छीननेवाले रात्रुओं का वदला लेने का इन भुजाओं को कव अवसर मिलेगा, इसी सोच में भीम वारम्बार अपनी भुजाओं की श्रोर ताक रहे थे। धृल के कर्णों के समान असंस्य वाणों से युद्ध में शतुत्रों को जर्जर करने की प्रतिका कर इसी भाव से ऋर्जुन मागं में मिट्टी उड़ाते चले जा रहे थे। युधि छिर इसलिए मुँह ढककर चले जा रहे थे कि उनके पुग्य के प्रभाव और धर्म के तेज से कहीं यह राज्य भस्म न हो जाय। द्वीपदी ऋपने केशों से मुँद छिपाकर इसलि प रो रही थीं कि जिस प्रकार 📕 रोती दुई जा रही हूँ, उसी प्रकार कौरव कुल की स्त्रियाँ मी अपने पितयों के मारे जाने पर छाती पीटती हुई जायँगी। युद्ध में कौरवों के मारे जाने पर दाहकर्म के समय जी वेद-मंत्र पढ़े जायँगे. उन्हें पुरोहित धौम्य स्रमी से उच्चारण कर रहे थे। यह सुन धृतराष्ट्र को वड़ा दुःख हुआ श्रीर वह रोने लगे। यह देख बूढ़े सारया संजय ने कहा-महाराज ! यह सव श्रापही का दोष है, श्रापही के श्रप-राध से 💶 भयङ्कर युद्ध ऋवश्य होगा। ऋापका रोना-धोना और पछनाना अय सव व्यर्थ है।

पाएडव जव वन को जाने लगे, तो उनके साथ कुछ ब्राह्मण भी हो लिये। पुरोहित धौम्य भी साथ थे। युधिष्टिर को यह चिन्ता हुई कि इन सब नौकरों व ब्राह्मणों को जंगल में हम कहाँ से खिलावेंगे। धर्मराज युधिष्ठिर ने धौम्य पुराहित के उपदेश से भगवान् भारकर (सूर्य) की ब्राह्मधना की। उन्होंने प्रसन्न हो प्रत्यच्च दर्शन दिया, फिर एक ऐसी ब्रच्स धाली दी कि जब तक द्रौपदी भोजन करने के पूर्व उस धाली से परोसती रहेंगी, कोई चीज़ होगी। इसी धाली के-प्रभाव से राजा युधिष्ठिर नित्य ब्रनेक ब्राह्मणों को खिलाते थे। इससे उनकी चिन्ता दूर हुई, क्योंकि यही धाली उन्हें ब्राह्मणों ब्रोर ब्राह्मियों को भोजन कराने में सहायता देती थी।

# पांडवों के पास विदुर

पहले पाएडव सरस्वती नदी के किनारे काम्यक वन में रहने लगे। वहीं पर विदुरजी आ गये। विदुर ने कहा कि तुम्हारे वन चले आने के पीछे धृतराष्ट्र ने मुक्तसे सलाह माँगी कि अब क्या करना चाहिए। मैंने उनसे कहा कि यदि आप वंश की रचा करना चाहते हैं, तो अब भी पाएडवों को लौटाकर उनका राज्य उन्हें दे दें और यदि दुर्योधन कुछ गोलमाल करे, तो उसे केंद्र कर दें। इस पर रुष्ट होकर उन्होंने मुक्ते किड़ककर कहा कि तुम सदा पाएडवों की ही भलाई चाहते हो और कुटिल वचन कहते रहते हो; इसलिए जहाँ चाहो, चले जाओ। इससे में तुम्हारे पास चला आया है। अब मैं तुम लोगों को यह उपदेश देता है कि अभी से युद्ध की तैयारी करो; विना युद्ध किये तुम्हें राज्य नहीं मिल सकता।

विदुर फिर इस्तिनापुर में

विदुर के चले जाने पर धृतराष्ट्र ने सोचा कि सब मंत्रियों
विदुर वड़ा बुद्धिमान् है। कहीं वह पाएडवों से मिलकर
कोई अनर्थ न करा दे। इसी से धवराकर राजा धृतराष्ट्र ने
अपने पुत्र को भेज विदुर को वापिस बुलवा लिया और
उन्हें समका-बुक्ताकर राज़ी कर लिया।

अर्जुन की तपश्चर्या, शिवजी से पाशुपत अस की पाप्ति एक समय पाएडव लोग काम्यकवन से हैतवन में गये। यहीं पर एक दिन व्यासजी अधे। उन्होंने युधिष्ठिर से कहा कि तुमको युद्ध में भीष्म, द्रोण आदि से डर है, इसलिए मैं तुम्हें ऐसा मंत्र वतलाता हूँ, जिसके प्रभाव से अर्जुन देवलोक तथा कैलास में जाकर श्रनेक दिब्य श्रस्त्र सीख लेगा; फिर तुम्हें किसी का भय न रहेगा। वह गुप्त मंत्र देकर व्यासजी चले गये। युधिष्ठिर ने यह मंत्र अर्जुन को देकर कहा कि हे वीरवर ! युद्ध का सारा भार ऋव तुम्हारे ही ऊपर है, इसलिए इन्द्र श्रौर शिवजी के पास जाश्रो श्रौर उन्हें प्रसन्न कर दिव्य श्रस्त प्राप्त कर लो। अर्जुन पाएडवाँ से विदा हो कैलाश पहुँचे। वहाँ तपस्या करने लगे। एक दिन अर्जुन ने देखा कि सामने से एक वराह दौड़ा चला आ रहा है और उसके पीछे एक व्याध (शिकारी) भी उसे खदेड़ता चला श्रा रहा है। श्रर्जुन ने उस बराह को श्रपने वास का निशाना वनाया। पीछे से उस व्याध ने भी एक बाग मारा। इस पर अर्जुन और व्याध में धोर युद्ध हुन्ना। परन्तु जब त्रर्जुन ने देखा कि मेरी एक नहीं चलती, तो उन्होंने सोचा कि कहीं व्याध के रूप में यह शिवजी तो नहीं हैं ? इतने में उन्हें श्रपनी चढ़ाई हुई माला व्याध के गले में दिखाई दी। वह शिवजी के पैरों में गिर पड़े श्रोर श्रपना श्रपराध समा कराकर उनकी स्तुति करने लगे। श्रन्त में शिवजी ने प्रसन्न हो श्रपना पाश्रपत श्रस्त दे दिया। उसके चलाने की विधि भी बतला दी श्रोर फिर वे श्रम्तर्द्धान हो गयं।

## अर्जुन का अमरावती में निवास

श्चर्जन ने जब शिवजी से पाशुपत श्रक्ष ले लिया। तब इन्द्र श्रादि सब देवतात्रों ने भा त्रपने त्रपने अस्त्र दे दिए। इन्द्र ने अपना रथ भेज, अर्जुन को अमरावती में बुलवा भेजा। रथ पर सवार हो अर्जुन स्वर्ग 🗎 पहुँचे। इन्द्र ने ऋजून का बड़ा सत्कार किया। ऋजुन की सेवा करने के लिए इन्द्र ने उर्वशी अप्सरा की भेजा। यह अर्जुन के पास गई और उसने विनय की कि आप मेरे साथ रमण कीजिए। अर्जुन अपने धर्म के बड़े पके थे। उन्होंने उत्तर दिया कि श्राप मेरे कुल की जननी हैं इसलिए मेरी भी माता हैं। जब श्रर्जुन ने उनकी प्रार्थना को स्वीकार नहीं किया, तो उन्होंने कोधित डोकर शाप दिया कि तू नपुंसक होकर स्त्रियों के बीच में गाता बजाता फिरेगा। जब इन्द्र को यह वात माल्म हुई, तब वह अर्जु 🗷 पर बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने कहा कि हे पुत्र! तुमने ऋषियों को भी मात कर दिया। अब देवलोक के जितने भी अस्त्र-शस्त्र हैं, उन सवको सीख लो। इस शाप की कोई चिन्ता न करो : क्योंकि अज्ञातवास में यही शाप तुम्हारी सहा-यता करेगा। अर्जुन ने वहाँ की सव दिव्य अस्त्र-विद्या

सीस ली और अपने मित्र चित्रसेन गन्धर्व से गाने-बजाने की विद्या को भी सीख लिया। स्वयम् इन्द्र ने भी अपने पन्द्रह दिव्य अस्त्र दिये और उनके चलाने की विधि भी बतला दी। इन्द्र ने अर्जुन से कहा कि इसके वदले में मुके तुम्हें गुरुद्विणा देनी चाहिए । अर्जुन ने कहा-'जो श्राज्ञा।' इन्द्र ने कहा कि समुद्र के किनारे तीन करोड़ निवातकवच दैत्य गहते हैं, वे मेरे शत्रु हैं, उन्हें जाकर मार डालो । इसे अर्जुन ने स्वीकार कर लिया । इन्द्र ने अपना अभेद्य कवच अर्जु न को पहिनाकर किरोट मुकुट सिर पर लगा दिया श्रोर अपने उत्तम रथ में विठाकर दैत्यों के साथ युद्ध करने को भेज दिया। देवताओं ने भा उनकी प्रशंसा कर एक उत्तम शंख दिया। इसी से श्रजुंन के शंख का नाम 'देवदत्त' हुन्ना । ब्रर्जु न ने दैत्यों के नगर में पहुँच, उन सब दैत्यों को मार डाला और विजय प्राप्त कर फिर देवलोक में लौट श्राये। इन्द्र ने उनका बड़ा स्वागत किया।

# भीमसेन का पुष्पान्वेषण और हनुमान्जी से भेट

यद्यपि युधिष्ठिर आदि को आर्जुन का स्वर्ग में सुख से रहने का हाल मिल गया था, तो भी दौपदी आदि को विना अर्जुन के चैन नहीं पड़ता था। लोमश अप्रिय से अनेक तीथों व देशों का हाल सुनकर युधिष्ठिर आदि घूमते-धूमते उत्तराखण्ड में हिमालय की शोभा देखते हुए गन्धमादन पर्वत पर चढ़े। चलते-चलते वदिकाश्रम पहुँचे। वहाँ नर-नारायण के दर्शन किये और रहने लगे। एक दिन हवा के मौंके से एक अति उत्तम कमल का फूल द्रौपदी के पास आ शिराश द्रौपदी ने भीमसेन से वैसे ही और फूल ले

स्राने को कहा। भीमसेन उसी हवा के रुख में, वैसे ही फूलों को ढूँढ़ते हुए चड़ी दूर निकल गये। गन्धमादन पर्वत के एक शिखर पर पहुँच वे वादल के समान गर्जन लगे। इनके शब्द को सुन और यल तथा वेग को देख उस वन के जीव भागने लगे। फिर भीम ने चड़े ज़ोर 🗎 शंख बजाया। उस शंख की ध्वनि सुन वहाँ के हाथी भयभीत हो चिघाइने लगे। उसी स्थान 🗎 रहनेवाल हनुमान्जी ने जान लिया कि वह वायु का पुत्र मेरा भाई भीमसेन ही है। हनुमान्जी ने ऋपना वेप बृढ़े वन्दर का बना लिया और भीमसेन का रास्ता रोक लेट गये। उस कदलीवन के संकीर्ण (तंग) मार्ग में इनको पड़ा हुआ देख भीमसेन निडर हो सिंह के समान गर्जने लगे। हनुमान्जी ने कोधभरी दृष्टि से देखकर कहा कि तुमने सुख से सोते हुए मुक्ते क्यों जगाया ? तव भीमसेन ने अपना हाल कहा और आगे जाने के लिए मार्ग माँगा। हनुमान्जी ने कहा कि में चूढ़ा हूँ, पुंछ हटाकर चले जाओ। भीमसेन ने वहत कुछ ज़ीर लगाया ; परन्तु पूँछ 🔳 हट सकी । आखिर भीमसेन ने हाथ जोड़कर पूछा कि आप बानर के बेप में कौन हैं ! तब इनुमान्जी ने भेद खोल दिया। फिर परस्पर एक दूसरे से प्रेमपूर्वक मिले। भीमसेन ने इनुमान्जी से कहा कि आप मुभे वह स्वरूप दिखलाइए, जिसे आपने समुद्र लाँघते समय घारण किया था। पहले तो हनुमान्जी उस स्वरूप के दर्शन देने को राज़ीन हुए; किन्तु फिर भीमसेन की सबी भिक्त श्रोर इठ के कारण उन्होंने भीम को उसी स्वरूप के दर्शन दिए। उस भयानक रूप को देख भीमसेन ने श्रपनी श्रांखें वन्द कर लीं। भीमसेन ने प्रार्थना की कि श्राप

अपना वही रूप फिर घर लीजिए; क्योंकि इस दिव्य स्वरूप को देख मुक्ते वड़ा डर लग रहा है। हनुमान्जी उस पर्वताकार रूप को छोड़ पहले की भाँति फिर हो गये। भीमसेन ने कहा कि आपकी कृपा-दृष्टि मुभ पर सदैव बनी रहे। आवही के प्रताप से में शुत्रुओं को जीत्ँगा। हनुमान्जी ने कहा कि युद्ध के मैदान में जब तुम्हारा सिंहनाद होगा, तव में अपने सिंहनाद से उसे दूना कर हूँगा, और युद्ध की विजयपताका पर वेठ ऐसा भयानक शब्द करूँगा कि शतुर्ख्यों के कलेजे दहल जायँगे। फिर भीमसेन की गले लगा-कर हनुमान्जी ने कहा कि भाई, अब तुम इस मार्ग से कुवेर के वाग को चले जाश्रो; वे फूल तुम्हें वहीं मिलेंगे। हनुमान्जी भीम की अनेक उपदेश दे अन्तर्ज्ञान हो गये। भीमसेन चलते-चलते कुवेर के उस सरोवर पर जा पहुँचे, जिसमें वैसे ही कमल के सुन्दर फूल खिल रहे थे। यह लोग उसकी रखवाली कर रहे थे। जब भीमसेन फूल तोड़ने लगे, तव यज्ञों ने उनको ऐसा करने से रोका। इस पर भीमसेन और यत्तों में युद्ध होने लगा। भीमसेन ने वहत से यन्ताँ को मार डाला। वचे हुए यन्न कुवेर के पास गये और सारा हाल कह सुनाया।

# अर्जुन का स्वर्ग से लौट आना

यहाँ द्रोपदी श्रोर राजा युधिष्ठिर ने जब देखा कि भीम-सेन श्रभी तक नहीं लोटे, तो वे सब उनको ढूँढ़ने के लिए चल दिये। चलते-चलते भीमसेन के पास जा पहुँचे। इतने में कुवेर भी वहाँ श्रा गये। उन्होंने यत्तों को श्राज्ञा देदी कि पाएडवाँ को उनकी इच्छा के श्रमुसार विद्वार करने दो; इन्हें किसी प्रकार का कप्र न होने पाये। तय पाएडव लोग सुखपूर्वक वहीं रहने लगे; क्योंकि उन्होंने यह भी सुना था कि अर्जु न इसी मार्ग के आवेंगे। कुछ दिनों वाद अर्जु न वहाँ पर आ गये। उन्दोंने राजा युधिष्ठिर से सब हाल कहा। युधिष्ठिर बढ़े प्रसन्न हुए। उन्हें अब यह निश्चय हो गया कि युद्ध में हमारी ही विजय होगी।

वागडवों के पास कुष्ण और द्रीपदी के पास सत्यभामा

पागडव लोग वहाँ से वद्रिकाश्रम होते हुए काम्यकवन को लौट आये। यह सुन श्रीकृष्णुजी अपनी प्रिया सत्यभामा को ले पागडवाँ से मिलने आये । अर्जुन ने अपने प्यारे मित्र श्रीकृष्ण सं सब हाल कहा। इसी समय मार्कग्ढेय ऋषि श्रीर नार्दजी ने भा दर्शन दिये । पार्डवों ने इनका यथी-चित सत्कार किया। युधिष्टिर के आग्रह करने पर धार्मिक विषयों पर चर्चा होने लगी। उधर सत्यभामा द्रौपदी से मिलीं। द्वीपदी ने उनका प्रेमपूर्वक सत्कार किया। सत्य-भामा ने द्रौपदी से पूछा कि "वहन! किस मंत्र, तंत्र या श्रोषिध से तुमने पाएडवों को वश में कर रक्ष्या है? मुभे भी वह उपाय वतला दो. जिससे में श्रीकृष्ण को श्रपने बश में कर लूँ।" द्वीपदी ने उत्तर दिया कि "बहन! मंत्र श्रोषिध श्रादि से पति को वश 🛮 रखने की इच्छा तो नीच स्त्रियाँ रखती हैं। वे दुष्टा यह नहीं जानतीं कि पेसा करने से बुराई के सिवा भलाई कभी नहीं होती। ऐसी स्त्रियाँ पतिघातिनी कहलाती हैं। में पति को वश करने का जो उपाय जानती हूँ, वह सुनोः - वहन, स्त्री के लिए एक पति ही सबसे बड़ा देवता है। उसको चाहिए कि आलस छोड़ पित की ही सेवा करे। स्त्री को वहुत हँसना नहीं चाहिए. मैंने कोध करना भी छोड़ दिया है। मैं सबसे पहले जागती हूँ और सबसे पीछे सोती हूँ। राजा का रुख दे बकर ही सब काम करती हूँ। समय पर स्वादिष्ठ भोजन बनाकर उन्हें प्रेमपूर्वक मोजन कराती हूँ। सदा उनकी आजा का पालन करती हूँ। अपनी सास कुन्ती को सेवा सबसे अधिक करती हूँ। विना उनको मोजन कराये में नहीं खाती। अपने लिए अपनी सास या पित से कोई चीज़ नहीं माँगती। इन्हीं सब बातों से आयी कुन्ती और पाएडव मुझ पर प्रसन्न रहते हैं। सत्यभामा, ऐसा ही तुम भी किया करो। "सत्यभामा ने कहा कि "बहन, मैंने नुमसे हँसी में पूछा था। निश्चय ही साधी स्त्रियों का यही धर्म है जो कि तुमने बतलाया है।" कुछ दिन रह, पाएडवों से विदा हो श्रीकृष्णजी सत्यभामा को ले हारका चले गये।

# घोषयात्रा में दुर्योधन की विपत्ति

श्रीकृष्णुर्जी के चले जाने पर पागुडव लोग फिर द्वैतवन
में रहने लगे। दुर्योधन ने एक दिन कर्ण, शकुनि श्रोर
दुःशासन से सलाह की कि चलो हम लोग ठाट-वाट से
पागुडवों के पास चलें, उन्हें श्रपना वैभव या पेश्वर्य दिखलावें श्रोर उनकी दीन दशा देख उन्हें दुःखित करें। स्त्रियाँ
को भी श्रंगार कराकर साथ ले चलें जिससे द्रोपदी उन्हें
देखकर दुःखी हा। निदान इसी विचार से उसने घोषयात्रा
( घोसियाँ के गाँव में गऊ-वजुड़ों की गिनती करने जाने)
के बहाने पिता धृतराष्ट्र की श्राज्ञा ले चतुरंगिणी सेना

के साथ कर्ण श्रीर दुःशासन श्रादि भाइयों सहित प्रस्थान किया। चलते-चलने द्वेनवन के पास ही डेरा डाल दिया। जिस सरोवर के किनारे पाएडव लोग रहते थे, उसमें जलविहार के इगाई से वह स्त्रियों को साथ लेकर चला। देवराज इन्द्र को उसके नीच विचारों का पता लग गया था। उन्होंने गन्धवों को आज्ञा दी कि दुष्ट दुर्योधन आदि कौरवों को क़ैद करके यहाँ ले आखो। आहा पा गन्धर्व-राज चित्रसेन भी गन्धवीं को 🗎 गन्धव-रमिखयों के साथ जलविहार करने वहीं आया! कीरव-सेना और गन्धवी में पहले वाद-विवाद हुआ। फिर युद्ध छिड़ गया। गन्धवीं ने अपने दिच्य श्रस्त्रों से सार्श कौरव-सेना की परास्त कर दिया। कर्ण ने गन्धर्यों के साथ वड़ी वीरता से युद्ध किया, कितने ही गन्धवीं को मार डाला। नव गन्धवराज चित्र-सेन ने कर्ण के सार्या को मार गथ को चूर-चूर कर डाला। यह देख कर्ण को मैदान से भागना पड़ा। कर्ण के भाग जाने पर दुर्योधन ने यड़ी बीरता 🖮 युद्ध किया: किन्तु गन्धवीं ने उसे स्त्रियों श्रोर भाइयों सहित पकड़ लिया। दुर्योधन आदि की यह दशा देख उसके सैनिकों और मन्त्रियों ने पाएडवों के पास जाकर पुकारकी कि "धर्म-राज ! आपके भाई दुर्योधन को स्त्रियों सहित कोंद करके गम्धर्य लोग लिये जा रहे हैं। उन्हें त्राप कौद से खुड़ा हम लोगों की रक्षा की जिए।" यह सुन भी मसेन खूब हैंसे। उन्होंने कहा कि दुष्ट दुर्योधन और उसके भाई इसी योग्य . है। उन्हें क़ द से खुड़ाना उचित नहीं। राजा युधिष्टिर ने कहा-"भीम, श्रपनी जाति का अपमान क्या हमारा अपमान नहीं है ? में अपने शील स्वभाव को कदापि नहीं

छोड़ सकता। तुम चार्गे माई जाको और सबको छुड़ा लाओं।" आहा पा अर्जुन और भीमसेन ने सारी गन्धर्व-सेना को परास्त कर दिया। तब लाचार हो गन्धवराज चित्रसेन वहाँ आया और अर्जुन से कहने लगा कि "आएके पिना इन्द्रदंव की आज्ञा से ही इसने दुर्योधन आदि कोरवों को करेंद किया है।' यह सुन सबके सब धर्मराज युधिष्टिर के पास गये और दुर्योधन की सारी कपट-कहानी कह सुनाई। इस पर भी युधिष्ठिर ने अहा कि "श्ररण में आये हुए शत्रु को छोड़ देना धर्म है। फिर दुर्योधन तो मेरा भाई ही है।" यह सुन गन्धवीं ने सवको छोड़ दिया। स्त्रियों के सामने अपना ऐसा अपमान होने से जीवन से निराश हो दुर्योधन वहीं आतम-इत्या करने पर उताक हो गया; किन्तु कर्ण और उसके भाई समभा-बुभाकर उसे इस्तिनापुर लिया लाये। कर्णने यह भी प्रतिका की कि मैं युद्ध में श्रद्धन को अवश्य मार्रेगा। यह सुन दुर्योधन को कुछ शांति हुई।

कर्ण की दिग्विजय और दुर्योधन कृत वैष्णव यह

जब भीष्म पितामह को ये सब वातें मालूम हुई, तो उन्होंने कर्ण को बहुत फरकारा। इससे बीरवर कर्ण को बढ़ा कोश वाग्या। उसने प्रतिज्ञा की कि में दिग्विजय करूँगा। उसने सारे भूनएडल को जीतकर सबको श्रपनी बीरता का परिचय दिया। उस दिग्विजय में श्राये हुए धन से दुर्योधन ने वेष्ण्य नामक यज्ञ किया।

## कर्ण के पास इन्द्र

अञ्चलको मार डालने की प्रतिका जो कर्ण ने की थी,

उसे सुन युधिष्ठिर को वड़ी चिन्ता हुई। उघर इन्द्र को भी यह सोच हुआ कि कर्ण के पास जब तक अभेग्र क्यच-कुएडल बने रहेंगे, तक कोई उसे मार न सकेगा। इस-लिए वे एक दिन बाह्मण का वेश बनाकर कर्ण के पास गये और उन्होंने उसके कवच कुएडल दान में माँग लिये। इन्द्र ने इसके बदले में उसे अपनी अमोग्र शक्ति इस शर्त पर दे दी कि केवल अपने आणों पर संकट पड़ने के समय इसे एक बार ही चलाया जाय। तत्पश्चास् यह शक्ति हमारे पास लौट आवेगी।

### द्रौपदी-हरण

पक दिन पाएडव शिकार खेलने गये थे। इसी समय सिन्धु देश का राजा जयद्रथ वहाँ आया। इसी को दुर्योधन को बहन दुःशला ब्याही गई थी। दौपदी को देख. जयद्रथ ने कहाः—'हे दौपदी! भिखारी पाएडवों के साथ तू क्यों दुःख उठानी है? चल तुभे में अपनी पटरानी 'वनाऊँगा।'' इस पर दौपदी ने उसे बहुत फटकारा, पर दुष्ट जयद्रथ ने विना आगा-पोछा विचारे भट दौपदी को पकड़ लिया और अपने रथ पर विठलाकर ले चला। धौम्य पुरोहित आदि ने उस दुष्ट को बहुत फटकारा; परन्तु उसने किसी को बात पर घ्यान नहीं दिया। पाएडव लोग शिकार लिये हुए वन से लौट रहे थे कि रास्ते ही में द्रौपदी की घाय मिल गई, जिससे द्रौपदी के हरे जाने का समाचार कात हुआ। पाएडवों ने, शिकार वहीं छोड़, जयद्रथ का पीछा किया। घे तुरन्त ही जयद्रथ के पास जा पहुँचे। जयद्रथ ने द्रौपदा को अपने रथ से इसलिए उतार दिया कि

पाएडव मेरा पीछा न करें और मारे भय के भागकर दूसरी
श्रोर बाराह ला। युधिष्ठिर, नकुल श्रोर सहदेव द्रौपदी
को ने श्राने स्थान पर श्राये; पानतु अर्जुन श्रोर भाम
उसका पीछा करते ही गहे। निदान भागते हुए जयद्रथ
को उन्होंने पकड़ हा तो किया। उसे उन्होंने खूब माग।
इसके पीछे उसका सिर मँइ, पाँच चोदियाँ रख, क्रौद्
काके राजा युधिष्ठिर के पास ले श्राये। राजा ने उसका
यह बुरी दशा देखकर कहा कि 'भाई, यह श्रपनी करनी
का फल पा खुका। श्रव इसे छोड़ दा, मारो मत; क्योंकि
इसके मर जाने से बहन दुःशता विश्व हा जायगी।''
द्रौपदी को भी दया श्रा गई। उन्होंने भी यहा कहा। गा
सुन मीम ने उसकी छोड़ दिया।

#### जयद्रथ की तपश्चर्या

राजा जयद्रथ मारे लजा के फिर अपना राजधानी में नहीं गया। वह वन में महादेवजा की तपस्या करने लगा। महादेवजा ने असल होकर उसे दर्शन दिए और वर माँगने को कहा। जयद्रथ ने कहा—'महाराज! में यही चाहता हूँ कि पाएडव लोग मुक्तसे न जीत सकें।'' इस पर शिवजी ने कहा कि ''अजुन को छोड़ अन्य पाएडवीं को तुम केवल एक ही दिन जीत सकागे।''

### पाएडवों का अज्ञातवास

पागडवों का चन में रहते-रहते पूरे बारह वर्ष बीत गये।
आज्ञातवास का समय आरम्भ हुआ। सबके सब
मत्स्यदेश में राजा विराद के यहाँ पहुँचे। सबसे पहले
इन्होंने अपने अस्त्र-शस्त्रों को कपड़ों से लपेट कर शमशान

में शमी के वृत्त पर गुप्त रोति से याँधकर लटका दिया। फिर एक-एक करके वेष बदलकर राज-सभा में आये। राज-भवन में पहुँचकर युधिष्ठिर ने कहाः—''मैं ब्राह्मण हूँ। मेरा नाम कङ्क है। जुद्रा खेनने में में निपुण 🖣 त्रौर ऋापके राज्य कार्य में परामर्श देने का काम भी मैं कर सकता हूँ।" राजा ने कडू को अपना मन्त्री बना लिया। भीम ने कहाः— "मेरा नाम बर्जब है। मैं रसीई बनाने 📱 कुशल हूँ। पहिले में राजा युधिष्ठिर के यहाँ इस काम पर मौकर था। इसके सिवा मैं कुश्ती लड़ने में भी चतुर हूँ।" गजा ने उन्हें अपना प्रधान रसोइया बनाया । सहदेव ने कहाः—"मैं वैश्य 📕। सब लोग मुक्ते तन्त्रियाल कहते हैं। पहिले मैं राजा युधिष्ठिर के यहाँ गउन्नों की देखभाल करता था। भी में घड़ी काम कर सकता हूँ।" राजा विराट्ने उन्हें पशुशाला की देखभाल का काम सिपुई कर दिया। नकुल ने श्राकर कद्दाः—"मैं घोड़ों से सम्बन्ध रखनेवाला विद्या को भली भाँति जानता हूँ। पहले मैं राजा युधिष्ठिर के यहाँ नौकर था।" यह सुन राजा विराट् ने उन्हें श्रयना अश्वपाल बना लिया। द्रौपदी ने विराट् की पत्नी सुरेष्णा के पास जाकर कहाः—''हे रानी ! मेरा नाम सैरिन्ध्री है। मैं महा सुन्दरी द्रीपदी के यहाँ पहले नौकर थी। मुक्ते शृंगार करने की कला अब्बी तरह मालूम है। महारानी द्रीपदी मुभसे बड़ी प्रसन्न रहती थीं। आपको भी प्रसन्न करने का प्रयत करूँगी।" राना ने यह सुन उन्हें रख लिया। उर्वशी के शाप से, उसी समय श्रर्जुन नपुंसक ही गये। उन्होंने स्त्री-वेष में आकर राजा से कहा—'में बृहस्रला हूँ। रानी द्रौपदी के यहाँ नाच-गाकर स्त्रियों का मन बहलाना और उन्हें नाचने गाने की शिक्षा भी देता था । इस विषय में मैं बढ़ा निपुण हूँ। राजकुनारी उत्तरा का नृत्य-गान सिखाने के लिए मुभे नौकर रख लीजिए।" राजा ने उन्हें नौकर रख अन्तःपुर में भेज दिया। इस प्रकार सबकी इच्छानुसार नौकरियाँ मिल जाने से सब लोग गुष्तवेष से राजा विराद के यहाँ समय व्यतीत करने लगे।

# भीमसेन और जीमृत

इस भाँति, गुष्तवेष से रहते हुए, पाएडवां को चार महीने हो गये। विराद्नगर में एक उत्सव हुआ। उसमें दूर-दूर के पहलवान कुष्तियाँ लड़ने आये थे। इन सबमें जीमृत नामी पहलवान यड़ा वली था। उसने सबको हरा दिया। यह देख राजा विराद् ने रसोइये वहलव का कुश्ती सड़ने की आहा दी। भीम ने जीमृत को ऊपर उठा पृथ्वी पर ऐसे ज़ीर से पटका कि उसके सारे वृर-चूर हो गए। जीमृत को इस प्रकार हरा देने से भीम का बड़ा नाम हुआ। उनकी पहले से अधिक खातिर होने लगा।

#### की चक-वध

राजा विराट् के यहाँ, उनका साला कीचक प्रधान सेना-पति था। वह दुष्ट सेरिन्ध्रों को हर रोज़ छेड़ा करता था। कीचक सैरिन्ध्रों की सुन्दरता पर मोहित हो गया था, श्रीर वह उसे श्रामी स्त्री बनाना चाहता था। सैरिन्ध्रों के राज़ी न होने पर एक दिन वह श्रपनी बहन सुदेष्णा के पास गया श्रीर उससे इस काम में सहायता माँगी।

कीचक की सलाइ से रानी ने एक दिन कहा कि

"सैरिन्धी! मैं प्यासी हुँ, कीचक के घर से शराव की बोतल ले आर।" लाचार हो, उसे कीचक के घर जाना पड़ा। कीचक सैरिन्ध्री को देख वड़ा प्रसन्न हुआ। जब सैरिन्ध्री किसी प्रकार राज़ी न हुई तो कीचक ने उसे यलपूर्वक पकड़ लिया। सैरिन्धी ने उस मतवाले की ऐसा घका दिया कि वह ज़मीन पर गिर पड़ा और आप भागती हुई राजा विराद् की शुग्ण में अर्ह । की चक ने उठकर उसका पीछा किया और भरी राजसभा में उसने सैरिन्धी के लात मारी। राजा विराट् यह देख दंग रह गवे, परन्तु की चक से कुछ भी कहने का साहस उन्हें न हुआ। रोती हुई सैंगिन्धी रानी के पास गई। रानी ने उसे सान्तवना दे कहा कि की जक को अवश्य दराह दिया अथारा। परन्तु हुआ कुछ भी नहीं। अब वह दुए और भी सैरिन्धी के पांछे पड़ने लगा। सैरिन्धी ने यह भी प्रसिद्ध कर दिया था कि मैं गन्धवीं की पत्नी 🙎। यदि कोई मेरा अपमान करेगा तो वे उसे जान से मार हालंगे। लाचार हो सैरिन्ध्रों ने यह सब हाल बल्लव से कहा। बज्जव ने करा कि ''को चक को घो ला देकर नाट्यशाला 👖 हुला लो। मैं पहले ही से वहाँ छिपा रहुँगा श्रीर उसे श्रवश्य मार डाल्ँगा।" सैरिन्ध्रा के बुलाने पर कोचक वहाँ गया और अँधेरे 📕 उसने बह्नव को सैरिन्धी समभ छेड़खानी की। इस पर बह्मव ने उसे धर पटका और उसके सिर और पैर तोड़-मरोड़कर पेट में घुसेड़ दिये। सैरिन्ध्रा उसकी यह दुर्गति देख बड़ी प्रसन्न हुई श्रोर उसने यह प्रसिद्ध कर दिया कि गन्धवों ने की चक की रात में मार डाला। कीचक के भाइयों ने सैरिन्धी पर कोधित हो उसे कीचक को लाश के साथ बाँघ दिया। जब वे लोग सैरिन्ज्री क

भी जलाने के लिए ले चले. विहाद ने अपना चेप वदल एक पेड़ उखाड़कर कीचक के सब भाइयों का मार डाला। राजा भी डर गया। उसने रानी से उसे निकाल देने को कहा। इस पर सैरिन्ध्रों ने कहा कि "हे दयावती रानी! थोड़े दिन मुक्ते और रहने दो। मेरे पित गम्धर्व स्वयम् मुक्ते आकर ले जायँगे। उनके प्रसन्न होने पर तुम्हारे राज्य की भलाई ही होगी।" यह सुन, रानी सुदेष्णा ने उसे कुछ दिन और रहने की आहा दे वी।

# राजा विराद् पर कौरवों की चढ़ाई

'गम्भवीं ने कीचक को मार डाला'—यह संवाद जब हस्तिमापुर पहुँचा, तो कौरवों को सन्देष्ट हुआ कि पाग्डवों ने ही उसे मारा होगा। अतः उन्होंने राजा विराट् की नगरी पर इस विचार से चढ़ाई कर दी कि अगर वे वहाँ होंगे तो अवश्य सद्दायता करेंगे। • युक्ति से भेद खुल जाने पर उन्हें फिर १३ वर्ष तक वनवास करना पहुंगा।

त्रिगर्स देश का राजा सुशर्मा राजा विराट् का शत और कीरवों का मित्र था। कीवक के मरने पर राजा विराट् को निर्वल समक्त उसने भी उन पर चढ़ाई कर दी। राजा सुशर्मा ने बहुत सी सेना लेकर विराट्र की नगरी को घर लिया। यह सुनते ही राजा विराट् अपनी सेना ले युद्ध के लिए निकल पड़े। साथ में क'क, वल्लव, तन्त्रिपाल और प्रनिथक का भी युद्ध के लिए लेते गये। इसी समय कौरवों ने आकर नगरी को घर लिया। विराट् का पुत्र उत्तरकुमार सोचने लगा कि राजा तो सुशर्मा से लड़ रहे हैं। मेरे आप सहाँ कोई सारथी भी नहीं है। अब कहाँ वो आ कहाँ।

सैरिन्ध्री ने उत्तरा से कहा कि यह जान सार्थी का भी काम अब्झे तरह जानता है। राजकुमारी ने यह बात अपने भाई कि कही, तब बृह्जला को सार्थी बनाकर कुमार उत्तर मी कौरवों से युद्ध करने को तैयार हो गया। इधर राजा सुशर्मा ने घोर युद्ध करने राजा विराद्ध को कौद कर अपने रथपर बिठा लिया। तब कंक ने बज्जव को आजा दी कि इम लोगों के जीते जी राजा का कौद हो जाना उचित नहीं है। जाओ, युद्ध करके राजा को खुड़ा लो। आजा पाते ही बज्जव ने त्रिमर्त्तराज की सारी सना को काट डाला। फिर सुशर्मा के सार्था को मार, राजा विराद्ध को छुड़ा श्रिमर्त्तराज को कि द कर लिया। राजा विराद्ध को छुड़ा श्रमत्तराज को कि द कर लिया। राजा विराद्ध तब बहुत प्रसन्न हुए। वे सुशर्मा की कि के द से छूट, विजयी हो, अपनी मगरी को वापिस आये।

#### कौरव-पराजय

जब राजकुमार उत्तर कौरवां के सामने पहुँचा, तब वह महात्मा भीष्म, द्रोण, कर्ण, दुर्योधन आदि महारिधयों तथा वहां भयंकर कौरवां सेना को दंख काँपने लगा। यहजला के बहुत कुछ समकाने पर भी वह युद्ध करने को राज़ा न हुआ। मारे दर के जब वह रथ से उतरकर भागने लगा, तब बृहजला ने उसे दौड़कर पकड़ लिया। पाएडवों का अज्ञातवास अय प्राहो गया था, इसलिए बृहजला ने कुमार उत्तर को अपना परिचय दे दिया। अर्जुन का नाम सुनते ही राजकुमार निर्भय हो गया और उसने सार्थी होना स्वीकार कर लिया। वृहजला अपना रथ पहले श्मशान भूमि में उस शमी

अनके हथियार रक्ले थे। उस वृत्त पर से गाएडीव घनुष 📰 📰 अस्त्र-शस्त्रों को लेवह रणभूमि 🗎 कौरवों के सामने था डटे। उन्होंने सबसे पहले गुरु द्रोण के चरणों में दो याण गिराये और फुफकारता हुआ एक वाण उनके कानों के पास फॅका । फिर सारी कौरवसेना के नाक में इम कर दिया। पितामह भाष्म, गुरु द्रोण, वीरवर कर्ण तथा श्रन्यान्य महारथियों को परास्त कर उन्होंने सब गउन्नों को छीन लिया। द्रोणाचार्य ने कहा—'देखी भीष्य, 📧 र्स्त्रा-वेषघारो श्रवश्य हो श्रज्जु न 📗। इस समय इसके ऋस्त्री के प्रयाग का फुर्तीलापन तो देखो ! 💶 किसी भी महारथी के पैर नहीं ठबरते। इसने मुभे ऋपना परिचय दे दिया 🛮 । पद्दले दो वार्णी से मुक्तको प्रसाम किया और फिर एक थाया से मेरी कुशल पूर्छा 📱।" इतने 📱 स्त्री-वेषधारी ऋर्जुन ने एक ऐसा मोहनास्त्र छोड़ा कि सारी कौरव सेना वेहोश हो गई। तब तो राजकुमार उत्तर 🛮 सब महारथियों के कपढ़े उतार लिए। पितामह भीष्म इस सम्मोहन-अस्त्र का तोड़ जानते थे ; परन्तु वे उस समय पेसे मोहित हुए कि उन्हें भी उसकी फुछ सुध न रही। अव कुमार इस विजय से प्रसन हो, अर्जुन के साथ घर लीटे और कौरव लोग मुरुक्षां से जागने पर पराजित हो हस्तिनापुर लौट गये।

## व्यभिमन्यु का उत्तरा से विवाह

युद्ध के तीसरे विन श्रज्ञातवास का काल समाप्त हो जाने से पाएडवॉ । राजा विशद को अपना पोरचय देने का विचार किया। इसी इरादे से श्रच्छी-श्रच्छी पोशाक पहिन श्रीर अपने-श्रपने श्रद्ध-श्रद्ध । वे व्याप्त में गये।

चन्द्रमुखी द्रौपदी भी श्रपना उत्तम शृंगार किए हुए उनके साथ में थीं। राजकुमार उत्तर ने राजा का एक-एक करके सब पाएडवीं का परिचय दिया। राजा ने हाथ जोड़कर उन सबसे समा माँगी और यथोचित संत्कार किया। राजा विराट ने राजकुमारी उत्तरा का विवाह अर्जु न के साध करने को कहा; किन्तु अर्जुन ने उत्तर दिया कि उत्तरा की मैंने पुत्री की भाँति शिलादी है और वह भी मुक्ते गुरु के तुल्य मानती है। हाँ. यह हो सकता है कि श्रभिमन्यु के साथ उसका विवाह कर दिया जाय। तय यही बात निश्चित हो गई। सब सम्बन्धियों को दोनों श्रोर से निमन्त्रण भेजे गये। राजा द्रुपद, द्रौपदी के पाँचों पुत्र, काशिराज, धृष्टद्युम्न और शिखगडी आदि इस विवाह 🖩 विराट् नगरी में एकत्र हुए। श्रीकृष्ण, वलराम. सात्यिक आदि याद्व भी कुमार अभिमन्यु को लेकर उपस्थित हुए। यथा-समय राजकुमारी का विवाह अभिमन्यु के साथ वड़ी धूम-धाम से हुआ।

## पाग्डवों को पैतृकराज्य दिलाने की मन्त्रणा

विवाह के पश्चात् ये सब राजा मिलकर इस बात पर विचार करने लगे कि पागडवां को अपना इन्द्रमस्थ का राज्य लेने के लिये अब पया करना चाहिए ? पागडवां ने कहा—"जिस राज्य को हमने अपने बाहुवल से जीता था, जिसे धर्मराञ्च जुए हार गये थे और धृतर। ष्ट्र ने जिस राज्य को फिर हमें लौटा दिया था, उसी खागडव प्रस्थ का राज्य पा जाने पर हम लोग सन्तुष्ट हो जायेंगे।" रुष्ण ने सब राज्य पा जाने पर हम लोग सन्तुष्ट हो जायेंगे।" रुष्ण ने

की जिए। कौरव तो श्रयनी भीचता के कारण उस राज्य को भी हड़प लेना चाहते हैं। वचपन से ही पाग्डवों के साथ उन्होंने बुरा वर्ताव किया है। दुःशासन श्रीर दुर्योधन श्रादि ने भरा सभा में सती द्रौपदी का अपमान कर नीचता दिखलाई है। इन 💶 वातों पर ध्यान देने से यह आशा नहीं की जा सकती कि कौरव पाएडवों का राज्य लौटा हेंगे। परन्तु उचित यही है कि पहले दूत भेजकर कौरवों से राज्य माँगा जाय और यदि वेन दें तो फिर युद्ध करके लिया जाय । यलदेवजी ने कृष्ण की वात का समर्थन किया श्रीर कहा कि कौरव पारडवों में मेल हो जाना ही उचित है, जिससे वे दोनों सुख से रहें और कुटुम्य का नाश न हो। मेरी समभ में एक दूत कौरवों के पास भेजा जाय। वह भीष्म तथा घृतराष्ट्र से पाएडवों 🖜 सन्देश कहकर सन्धि का बातचीत करे। उस दूत को वड़ी नम्रता से वार्ते करनी चाहिए; क्योंकि इस समय सम्पूर्ण राज्य की बागडोर दुर्योघन के ही हाथ में है। कहीं ऐसा न हो कि वह कोधित होकर इनका राज्य लौटाने से इन्कार कर दे। राजा युधिष्ठिर ने शकुनि के साथ जुआ खेलकर श्रच्छा नहीं किया।

श्रव सात्यिक से गहा नहीं गया। वे उठकर खड़े हो गए श्रीर कोधित हो कहने लगे कि "धर्मराज युधिष्ठिर को कोई भी दोष नहीं लगा सकता। यदि युधिष्ठिर जुश्री खेलने के लिए किसा को श्रपने घर बुलाते श्रीर हार जाते तो वेशक ये श्रपराधी थे। परन्तु दुष्ट दुर्योधन ने इनको क्लेश देने के विचार से ही श्रपने यहाँ बुलाकर शकुनि के द्वाग कपट से इनका सर्वस्व छीन लिया है। ऐसी दशा में इनको श्रपराधी कहने का किसी धर्मझ को साहस न होगा। श्रव पाएडव श्रपनी पितिका को पूरा कर चुके हैं, इन्हें कौरवों के श्रागे हाथ पैर जोड़ने की कोई ज़करत नहीं। यदि वे सीधी तरह से इनका राज्य ■ लोटा देंगे तो उनके स्विर पर सात मारकर इनका राज्य दिलाया जायगा।"

राजा द्रपद बोले—"हे वीर सात्यिक ! तुम्हारा कहना बिल्कुल ठीक है। श्रव विना युद्ध किए काम न चलेगा। परन्तु हमको सबसे पहले श्रपना वल वढ़ाना चाहिए। मित्रराज्यों में दूत भेजे जायँ श्रोर युद्ध के लिए उनसे सहायता माँगी जाय। हाँ, सन्धि के लिए दूत भी भेजा जाय; क्योंकि यह राजनीतिक नियम है। परन्तु देख पढ़ता है कि युद्ध श्रवश्य होगा।"

# कृष्ण के पास अर्जुन तथा दुर्योधन

राजा द्रपद की राय खबको पसन्द आई। उपस्थित राजा लोग और कृष्ण आदि अपने-अपने नगरों को जाने की तैयारी करने लगे। इधर सहायता के लिए मित्रराज्यों में दूत भेजे जाने लगे। साथ ही सन्धि के लिए कौरवों के पास राजा द्रपद के पुरोहित को भेजा गया। दूत के पहुँचने पर पितामह भीष्म, द्रोणाचार्य और राजा धृतराष्ट्र ने दुर्योधन को समभाया कि पाएडवाँ से सन्धि कर उनका राज्य उनको लोटा दो। परन्तु उस दुष्ट ने किसी की भी बात पर ध्यान नहीं दिया। उसे अपने जासूसों से यह पता लग गया था कि पाएडव लोग युद्ध की तैयारी कर रहें हैं और उन्होंने अनेक राजाओं से सहायता माँगी दिसलिए दुर्योधन ने भी तावड़तोड़ अपने दूतों की

राजाओं के पास भेज-भेज कर उतसे सहायवा माँगी।

बहु चंशियों में कृष्ण के पास दुर्योधन स्वयं गया। उसी समय अर्जु । भी वहाँ पहुँचे। इस प्रकार दुर्योशन और अर्जुन, दोनों एक ही साथ द्वारका पहुँचे और 📺 ही समय राजभवन में गये। कृष्ण भी उस समय सी रहे थे। सोने 🖩 कमरे में पहले दुर्योधन गया और कुष्ल के सिरहाने बैठ गया। फिर छर्जु न गये और पैताने बैठ गये। 💶 कृष्ण सोकर उठे तब उन्होंने पहले ऋर्जुन को शोर फिर दुर्योधन को देखा । 📰 कृष्ण ने उनके आने का कारण पूछा तो दुर्योधन 🖢 इँसकर कद्दा-- "हे वासुदेव ! आएका सम्बन्ध जैसा पाएडवों से है वैसा ही कौरवों से। इसलिए आपको दोनों 🗎 बरावरी का बर्ताव करना चाहिए। मैं आपके पास पद्दले आया हूँ, अतएव नीति के अनुसार इस होनेवाले युद्ध 🖩 श्रापको मेरा पत्त लेना चाहिए।" कृष्ण ने कहा-हे कुरुवीर ! यद्यपि तुम पहले आये हो, पर हमने अर्जुन का पहले देखा है। कोरव और पाएडव दोनों हमारे लिए समान हैं, इसलिए हम दोनों पत्तों की सहायता करेंगे। एक श्रोर इम श्रकेले रहेंगे; पर न तो इम लड़ेंगे, न इधियार ही उठावेंगे और दूसरी श्रोर इमारी नारायणी सेमा रहेगी। अर्जु न तुम से छोटा है, इसलिए पहले वह इन दोनों में से जिसको चाहे लेलं।" अर्जुन ने भगवान् रूप्ण को ही सिया। फिर दुर्योधन कृष्णजा की नारायणी सेना को लेकर वड़ा 💮 हुआ। उसने समभा कि 📉 कृष्ण सर्ने ही नहीं तो उन्हें लेना वेकार था। दुर्योधन के चले जाने पर, कृष्णजी ने अर्जुन से पूछा — "यह जानकर भी कि मैं न तो लड़्गा और 🖪 हथियार हो हाथ में लूँगा, तुमने मुक्ते अपने पस्त में क्यों लिया ?" अर्जुन ने उत्तर दिया—"हे मित्र !

म सेना लेने नहीं आया था। तुम्हारी सम्मति और मंगल-कामना ही से हमारे सब काम सिद्ध हो जायँगे। हाँ, पण बात आपको अवश्य माननी होगी। यह यह कि आपको युद्ध में मेरा सारिथ बनना होगा।" कृष्ण ने प्रसम्भतापूर्वक अर्जु न की इस पण को मान लिया। फिर दुर्योधन यलदेव-जी के पास गया और उनसे अपने पन्न में आने को कहा। उन्होंने उत्तर दिया कि "में अपने भाई कृष्ण के विपरीत पन्न में नहीं जा सकता।" यादवों में कृतवर्मा ने दुर्योधन का और सात्यिक ने पाएडवों का पन्न स्वीकार किया।

## कौरवों के पास कुष्ण

सिन्ध होने की कोई आशा नहीं है, यह सुन युधिष्ठिर । श्रीकृष्ण से कहा—''हे केशव! नुमने अपनी आँखों से देखा है कि लड़ाई भगड़ा बचाने के लिए हम लोगों ने आजतक कितना क्लेश उठाया है। अब हम न्याय से राज्य पाने के अधिकारों हैं। युद्ध में चाहे हम हारें चाहे कौरव, किन्तु हर तरह से हमारें प्यारे बन्धु-बान्धवों का नाश अवश्य ही होगा। परन्तु हमने तो अब यह निश्चय कर लिया है कि यदि राज्य पाने के लिए हमें अपने आण तक देने होंगे तो उन्हें भी हम सहर्ष न्योद्धावर कर देंगे। परन्तु यह मामला है बड़ा गम्भीर! आप दोनों पत्नों के शुभिचन्तक हैं, इसलिए हम आपही से उचित सलाह का आशा करते हैं।"

यह सुन श्रीकृष्ण ने कहा—"हे धर्मराज! इस घोर नरहत्या का दोष मुक्तको न दिया जाय, इसलिए युद्ध आरम्भ होने से पहले मैं चाहता हूँ कि एकवार हस्तिनापुर स्वयं जाऊँ और दोनों पत्तों के हित के लिए अन्तिम प्रयक्ष कर देखूँ।"

उस समय राजा युधिष्ठिर केवल पाँच ही गाँव लेकर सन्धि करने का तैयार हो गये थे। द्रौपदी ने अपने सिर के विसरे हुप वाल पकड़कर कहा—'द्वारकानाथ ! श्राप जाते तो हैं, पर सभा में दुःशासन के द्वारा खींचे हुए इन वालों की सुध न भूल जाना।' यह सुन सात्यिक को साथ लेकर कृष्णचंद्र हस्तिनापुर पहुँचे । कौरवों ने उनके स्वागत का यथोचित प्रबन्ध किया। नगर तथा राज-मार्ग रेशमी वस्त्रों और रत्नों संख्य सजाये गये। भीष्म. द्रोगः कर्णः दुर्योधन ऋदि ने स्वयम् जाकर उनका स्वागत किया। दुःशासन का मन्दिर ( महल ) खुव सजाया गया था, उसी में श्रीकृष्णजी को लाकर ठहराया गया। उनकी वहुमूल्य रत्न भेट किये गये ; परन्तु कृष्ण ने भेंट तो क्या, कौरवा के यहाँ भोजन करना भी स्वीकार नहीं किया। उन्होंने साफ़ कह किया कि 'भै इस समय पाराडवों का दून वनकर आया हूँ. इसलिए जव 🚃 छाप लाग् मेरी वात**ंको स्वीकार न करेंगे, तय तक मैं** भी आपके त्रातिथ्य-सन्कार को श्रंगीकार न करूँगा।" इसी से वे विदुर के यहाँ नित्य भोजन करते थे।

धृतराष्ट्र ने सोचा था कि कृष्ण को. लालच में डाल अपने पद्म में कर लेंगे। परन्तु उनका मिनोरथ सफल न हुआ। जब राजसमा में सब लोग एकच हुए, तब श्रीकृष्णजी ने बड़े गम्भीर स्वर में धृतराष्ट्र से इस प्रकार कहा—"है मरतवंश-शिरोमणि! में आपसे प्रार्थना करता हैं कि आप कौरवाँ पाग्डवों में मेल करा दीजिए। यदि आपस में सन्धि न हुई तो कौरवकुल समृल नष्ट हो जायगा। दोनों एचों के अनेक वीरों का वृथा नाश भी होगा। जो कुछ हमें कहना है, वह सब आप जानते ही हैं। हे राजन्! विद्या,

सरलता, दया, स्नमा, सत्य श्रीर सदाचार श्रादि गुणीं के कारण आपका कुल अन्य राजाओं के कुलों से श्रेष्ठ समभा जाता है। आप इस कुल में रत हैं। राज-काज की बागडोर भी श्रापही के हाथ में है। बड़े दुःख की वात है कि श्रापके समान न्यायाधीश होते हुए कौरव लोग पाग्डवों के साथ इस प्रकार का श्रमुचित ब्यवहार करें। श्राप श्रपने पुत्री को समभाइए। आएकी आज्ञा मानना उनके लिए हितकर होगा। कौरवकुल की भलाई श्रीर श्रापको समभाने के लिए ही हम यहाँ आये हैं। यदि आप इस मामले की ठंडा करने की चेष्टान करेंगे और लापरवाही दिखलावेंगे. तो इतने यहे राज्य का जह से नाश हो जाने का भय है। श्राप कौरवों को शान्त करें। पाएडवों को शान्त करने का आर इम अपने ऊपर लंते हैं। इसी से नर-दत्या बच सकती है कि पाग्डवों को उनका राज्य लौटा दीजिए। जय पाग्डव त्रापके अधीन हो आपकी सहायता और ग्लाकरेंगे, तय इन्द्रका तेज श्रीर वल भी श्रापके सामने फीका पढ़ जायगा श्रीर श्राप श्रानन्दपूर्वक निष्कगटक राज्य कर सर्वेगे।हे भरतकुल-शिरोमणि । आपके पुत्रों ने पाएडवीं पर जो जो अत्याचार किये हैं, उन सबका एक बार आप अपने मन में विचार तो काजिए-भरी सभा में द्रौपदी के साथ कैसी नीचता का व्यवहार किया गया था। कपट के साथ जुल्ला बिल्वाकर पाराडवीं को तेरह वर्ष तक वनवास में रक्ष्वा गया। फिर भी पाएडव लोग कौरवों का अपराध समा करने की तैयार हैं। ऋषको उचित है कि धर्म और सत्य के लिए। अथवा अपने हित और सुख के लिए आप पाएडवों से सन्धिकर उनका आधा रात्य उनको लोटा दे। आपके पुत्र

लोभ और कोध की प्रवलता के कारण हतबुद्धि हो गये हैं। उन्हें ठीक रास्ते पर लाना आपका कर्तव्य है। पाएडव लोग आपकी आज्ञा मानने के लिए हर समय तैयार हैं। अब आपको जो उचित जान पड़े, वहीं कीजिए।"

श्रीकृष्णजी के इस न्यायपूर्ण श्रोर गम्भीर भाषण को सुनकर सभासदों श्रोर ऋषि-मुनियों ने मन-ही-मन उनकी बड़ी प्रशंसा की। भीष्म, द्रोण, विदुर तथा श्रन्य ऋषियों ने कृष्ण की बात का समर्थन श्रवश्य किया; किन्तु दुर्योधन द्वारा श्रपमानित होने के भय से किसी को भी स्पष्ट कहने का साहस न हुआ। कुछ ऋषियों ने नाना प्रकार की कथाएँ कह व उपदेश देकर दुर्योधन को सममाने की चेष्टा की; किन्तु उसके निश्चय पर उनके उपदेशों का कोई श्रसर न हुआ। उलटे उसने कोधित होकर यह उत्तर दिया:— "मनुष्य श्रपने स्वभाव के श्रनुकृत ही कर्म करता है। ईश्वर ने जैसी बुद्धि हमें दी है, वैसा ही हम करते हैं। हम इस विषय में श्राप लोगों की सम्मति नहीं चाहते।"

श्रापे पुत्र दुर्योधन के मुख से इस प्रकार का उद्देश श्रीर श्रमुचित उत्तर सुनकर धृतराष्ट्र ने कहाः—"हे ऋषिगण ! श्रापने जो उपदेश दिये, वे मानने योग्य हैं; किन्तु मुक्ते दुःख है कि दुर्योधन पर उनका कुछ भी श्रसर नहीं हुआ । उसे समकाना मेरी शिक्त के वाहर है।" किर श्रीकृष्णजों को सम्बोधित करके कहाः—"हे केशव! श्रापने जो कुछ कहा, वह उचित है, धर्मसंगत श्रीर हितकर भी है; किन्तु में स्वाधीन नहीं हूँ। यह मृद् दुर्योधन मेरा या श्रीर किसी का कहना नहीं मानता । श्रापही इसको समकाकर राज़ी कर लें।" तव श्रीकृष्णजी दुर्योधन की

श्रोर मुँह करके इस प्रकार मधुर शब्दों में उसे समभाने लगे:— 'हे दुर्योधन ! तुम बड़े बुद्धिमान् हो। जितने भी श्रच्छे-श्रच्छे गुण हैं. वे सब तुममं मौजूद हैं। उत्तम कुल 📱 तुम्हारा जन्म हुन्ना है। इस प्रकार का व्यवहार तुम्हारे वंश को शोभा नहीं देता। भीष्मजी, द्रोणाचार्यजी श्रौर स्वयम् राजा धृतराष्ट्र व अन्य गुरुजन भी यही चाहते हैं कि पार्डवों के साथ सिन्ध हो जाय। उनका कहना मानना तुम्हारा धर्म है। निकट भविष्य में जो श्रनर्थ होनेवाला है उसे रोककर अपने बन्धु-बान्धवों व मित्रों का कल्याण करो। जो पुरुष अपने सुहदों का कहना नहीं मानता. उसे श्चन्त में पञ्जताना पड़ता है। तुम जिन लोगों के भरोसे पाएडवों को जीतना चाहते हो. वे इस योग्य हैं ही नहीं। त्रर्जुन की, मनुष्यों की कौन कहे. संधाम में देवता और दैत्य भी नहीं जीत सकते। यदि तुम यह समभते हो कि हम अर्जुन को युद्ध में अवश्य हरा देंगे. तो अपने में से किसी एक बीर को अर्जुन से युद्ध करने के लिए चुन लो और इस ा द्वन्द्व युद्ध के परिशाम से हार-जीत का निपटारा हो जाय। यदि इस चान को भी तुम मानने को तैयार नहीं, तो वीरों का वृथा नाश न कराकर आधा राज्य पाएडवों की दे दो। अन्यथा नुम्हारे ही कारण, ये नुम्हारे पुत्र, भाई, बन्धु मीष्मिपतामह श्रादि सब नाश को प्राप्त होंगे। हे राजन् ! ऐसा करो, जिसमें तुम्हारा यह कुल नए न हो, तुम कुलनाशक 🔳 कहलाश्रो. तुम्हारी कीर्ति नष्ट न ही श्रीर तुम सुखपूर्वक रहो !" कृष्णजी की बात समाप्त होने पर, भीष्मजी ने उनके प्रस्ताव का समर्थन किया और फिर वह भी दुर्घोधन को समभाने लगे; किन्तु उसने उनकी बातों

पर भी कोई ध्यान नहीं दिया। यह देख विदुरजी ने कहा:---"हे दुर्योधन ! हमें तुम्हारे लिए कुछ भी शोक नहीं है · किन्तु हम तुम्हारे वृद्ध माता-पिता के लिए घवरा रहे हैं। कहीं ऐसा न हो कि मित्र-वान्धव व पुत्रों के मारे जाने पर वे पंख उखड़े हुए दो पिचयों के समान श्रनाथ इधर-उधर मारे-मारे घूमें। राजा धृतराष्ट्र फिर दुर्योधन से कहने लगे—'हे पुत्र ! महातमा श्रीकृष्ण ने जो कुछ कहा है, वह इम लोगों के लिए हितकर और कल्याणकारी है। उसे मान लेने से तुम्हारे ऐश्वर्य में कुछ भी कमी नहीं हो सकती। प्रिय पुत्र, तुम श्रीऋष्णजी के साथ जाकर पाएडवों से मेल कर लो। इनका कहना न मानोगे, तो अवश्य तुम्हारी हार होगी, इसमें कुछ भी सन्देह न समको।" दुर्योधन ने श्रौर किसी की वात पर कुछ भी ध्यान नहीं दिया। केवल कृष्ण को इस प्रकार कटोरतापूर्वक उत्तर देने लगा- 'है कुष्णचन्द्र! आप क्या समभकर हमारी निन्दा कर रहे हैं ? इम 📉 तक यह 🖣 जान सके कि हमने कोन-सा अपराध किया है ? जुआ खेलने का चसका लग जाने से यदि युधि। छर जुए में सर्वस्व हार गये, तो इसमें हमारा क्या दोष ? हमें तो पेसा एक भी चित्रिय नहीं नज़र स्नाता जो हमें युद्ध में परास्त कर सके। है माधव! हम इतिय हैं, शतु को सिर मुकाने की श्रपंत्रा लड़ाई के मैदान में युद्ध करके वीरों की तरह शूर-शरया पर सोना दी हम ऋधिक श्रव्छा समभते हैं। हे वासुद्व! हमने निश्चय कर लिया है कि चाहे कुरकुल और सब चित्रयों का नाश हो जाय, चाहे सारा साम्राज्य नष्ट क्यों न हो जाय, किन्तु अब हम विना युद किये सुई की नोक बरावर भी ज़मीन नहीं देंगे।"

जब श्रीकृष्ण्यनद्रजी ने देखा कि यह दुष्ट किसी प्रकार मानता ही नहीं, तो उन्होंने कोधित हो डाँटकर कहाः—'है दुर्योधन ! वह समय बहुत ही निकट है, जब रण में बीरों के योग्य शय्या पर सोने की इच्छा तुम्हारी पूर्ण होगी। हे नराधम ! शीलसम्पन्न प्राणीं से प्यारी पाएडु के पुत्री की पटरानी द्रीपदी का मरी सभा में क्या तुमने घोर श्रपमान नहीं किया ? क्या लड़कपन में तुमने भीम की विष नहीं दिया ? क्या तुमने मातासहित पाग्डवों को वारणा-वत नगर भेज लाचाभवन में उन्हें जीते ही जला डालने की चेष्टा नहीं की ? नुमने ही शकुनि से क्या छलयुक्त जुन्ना नहीं खिलवाया था १ फिर तुम कैसे कहते हो कि हमारा दोप नहीं है ? तुम अपने गुरुजनों का कहना नहीं मानते. इसका परिणाम तुम्हारे हक्र में अच्छा नहीं होगा।" जब श्रीकृष्ण ने दुर्योधन को इस प्रकार फटकारा, तब वह उमकी बातों का कुछ भी उत्तर 🗷 देकर कर्ण श्रोर दुःशासन के साथ सभा से उठकर चल दिया। फिर कृष्णाजी नै धृतराष्ट्र से कहाः-- "राजन् । आपने और दुर्योधन ने पहले अपने हितेषी विदुर श्रादि की यात नहीं मानी। श्राज यह उसी का फल है। श्रव केवल एक ही उपाय वाकी है। वह यह कि दुर्योधन को क़ैद में डालकर धर्मिष्ठ पागडवीं को राज्य दे दें । इसके सिवा वंशक्तय न होने देने का कोई दूसरा उपाय ही नहीं है।" तब धृतराष्ट्रने गान्धारा को बुलवाया श्रीर कहाः—''हे गान्धारी ! तुम्हारा पुत्र यहा उद्गड है, किसी का कहना नहीं मानता । उसकी इस मुर्वता के कारण इस लोगों पर भारी विपत्ति आनेवाली है। तुम भी पक बार उसे समभाने की चेष्टा करो।" रानी ने कडा-

"महागज! इसमें आपही का दोप है। जब रोग बढ़कर आसाध्य हो गया, तो फिर उसकी चिकित्सा नहीं हो सकता। आपने पहले तो उसे अन्याय करने से रोका नहीं, और जब वह स्वतन्त्र हो गया, तो आप उसे ज़बरदस्ती रोकना चाहते हैं। अब भला यह कैसे हो सकता है?" फिर दुर्योधन को बुलाकर माता गान्धारी ने उसे बहुत समभाया और आधा राज्य पाएडवों को दे देने के लिए कहा; परन्तु दुर्योधन ने अपनी माता को कुछ भी उत्तर न दिया और समा छोड़ चला गया। उस दिन से पतिवता गांधारी भी उससे रुष्ट हो गई और जब-जब वह माना के पास गया, तब-तब उन्होंने यही कहा कि बेटा 'यतो धर्मस्ततो जयः!' (जहाँ धर्म है, वहीं विजय है)

कृष्ण ने क्रेंद् करने की जो सलाह दी थी वह दुर्योधन को मालूम होगई, इसलिए रुष्ट होकर वह कर्ण, राकुनि तथा दुःशासन के साथ कृष्ण को ही क्रेंद् करने की सलाह करने लगा। सात्यिक को दुर्योधन की इस दुष्टता का पता लग गया। उन्होंने श्रीकृष्णजी से चुपके से श्राकर कहा कि "महाराज! श्रव श्रापका यहाँ टहरना ठीक नहीं। मूर्ख दुर्योधन श्रापका श्रपमान किया ही चाहता है।" । श्रीकृष्ण ने सबके सामने धृतराष्ट्र से कहा:— "हे राजन! सुनते हैं. दुर्योधन हमें ज़बरद्स्ती क्रेंद् करना चाहता है। श्राप लोग हमारी सामध्य को श्रवद्धी तरह जानते हैं, अत्यव यह कहने की श्रावश्यकता नहीं कि कौन किसको क्रेंद्द कर सकता है। खेर, इस समय हम दूत होकर श्राय है, इसलिए दृत का धर्म छोड़कर किसी को द्रु देना नहीं चाहते।" यह सुन धृतराष्ट्र ने दुर्योधन श्रादि को फिर जा

में बुलवाया। उनके अने पर विदुर्जी ने श्रीकृष्ण के बल-पर्युक्रम का वस्नान कर दुर्योधन सं कहा कि ''कृष्ण ईश्वर के श्रवतार हैं। इन्होंने ऐसे-ऐसे कर्म किये हैं, जिन्हें साधारण मनुष्य नहीं कर सकता। इसलिए इनसं श्रनुचित व्यवहार कर मृत्यु को अपने अ।प न बुलाओं। जो कुछ यह कहें उसे मानकर सुखपूर्वक राज्य करो।" भगवान् कृष्ण ने कहा-"हे दुर्योधन ! क्या तुम श्रकेला जानकर हमको कौद करना चाहते हो ? तुम चड़े दुर्बुद्धि हो !" यह कह भगवान चड़े जोर से हुँसे। उनके हुँसते ही चारों श्रोर एक दिव्य तेज फैल गथा। ब्रह्मा श्रादि सा दंवगण दिखाई देने लगे। ब्रह्माजी मस्तक में, महादेवजी छाती में, उनके दाहने अर्जुन, बार्ये बलराम और पांछे की और शेष पागडव इत्यादि खड़े दिखलाई देने लगे। ऋष्णजी के इस अद्भुत रूप की देख लोग चिकत रह गये। मारे भय के राजाओं ने अपनी आँखें बन्द कर लीं । किन्तु भीष्मपितामह, द्रोणाचार्य व राजा धृतराष्ट्र. विदुर व तपांधन ऋषि लोग उस रूप का दर्शन करते रहे; क्योंकि भगवान् ने उन्हें दिव्य दृष्टि दे दी थी। सव राजा लोग व ऋषिगण भगवान् की स्तृति करने लगे। भगवान् श्रीकृष्णने फिर अपना वही पहले का रूप धारण कर लिया। इसके वाद ऋषियों की आज्ञा ले. श्रीकृष्णजी बाहर चले श्राये श्रौर रथ पर सवार हो गये। धृतराष्ट्र ने इस समय भी श्रपनी श्रसमर्थता प्रकट की। कृष्णुजी ने फिर सभासदी की श्रोर इशारा करके कहा—"राजा धृतराष्ट्र स्वाधीन नहीं हैं। दुयाँधन सन्धि करना नहीं चाहता। श्रव हमें युद्ध के सिवा और कोई दृसरा रास्ता नज़र नहीं स्राता।" यह कह कर्ण को साथ लेकर भगवान नगर के बाहर आये।

### कृष्ण और कर्ण

वाहर आकर कृष्ण ने कर्ण को समकाया कि "कर्ण! तुम पागडु के हां चेत्रज पुत्र हो, इसलिए तुमको पागडवी का ही पच लेना उचित हैं। चली. तुम्हारा जन्म-वृत्तान्त वतलाकर पाएडवों से मेल करा दें। तुम युधिष्टिर से वहे हो; इसलिए तुम्हां को राज्य दिया जायगा। पाएडव तुम्हारी सेवा करेंगे ।" कर्ण ने उत्तर दिया—"त्रापका कहना बिलकुल सत्य है, और जो कुछ आपने अपने भीमुख से कहा, वह सब मेरी भलाई ही के लिए 📳। परन्तु दुर्योधन ने जो उपकार मेरे साथ किये हैं, उन्हें मैं लालच में आकर भूल नहीं सकता। यह मैं समक्षता 🛮 कि धर्मराज युधिष्ठिर मेरे जनम की कथा नहीं जानते। हे कुच्एा, उनको यह बात न वतलाना ही श्रद्धा है, क्योंकि यदि युधिष्ठिर यह जान लेंगे कि कर्ण मेरा बड़ा भाई है तो वे सारा राज्य मुक्तको दे देंगे। परन्तु मैं हूँ दुर्योधन का कृतक, इसलिये वह राज्य में दुर्योधन को ही दे दूँगा। इसमें धर्मराज की हानि होगी। हे वासुदेव! मैं धर्मराज की द्वानि नहीं चाहता; किन्तु श्रर्जुन से मेरी स्पर्जा है। पाएडवॉ के साथ मेल कर लेने पर, इन्द्रयुद्ध में, मेरी श्रीर श्रर्जुन की जी कीर्त्ति होनेवाली है, वह भी न होगी। श्रव श्राप जाइए, पार्डवा से इस गुप्त वात को स्राप न कहियेगा ।" जब कृष्णाजी ने देखा कि कर्ण अपनी वात पर अटल है. तब उन्होंने यह कर्ण से कहा कि ''द्रांशाचार्य, ऋपाचार्य व पितामह भाष्म से कह देना कि युद्ध के लिए यह महीना वद सुभीते का है। न गर्मी ऋधिक है न सर्दी। आज के सातवें दिन श्रमावास्या को युद्ध होगा। कर्य ने कहा—"हे कृष्ण, शकुन तो जारों आर बुरे ही बुरे नज़र आते । हार कोरबों की हां होगी और विजय जिस और आप हैं, उधर हां होगी। हम सब व अन्य राजा लोग जो यहाँ एकत्र हुए हैं, । सब गागडीव धनुषक्षी अग्नि में गिरकर अवश्य भस्म होंगे।" यह कह कर्ण श्रीकृष्ण को नमस्कार करके विदा हुआ।

## कर्ण के पास कुन्ती

पक दिन कुन्ती मा कर्ण के पास गई। उस समय कर्ण भगवान् भारकर (सूर्यनारायण्) की आराधना कर रहे थे। कुन्ती कर्ण के पांछे आकर खड़ी हो गई। जब वह सूर्यदेव की स्तुति कर खुका, तब उसने माता कुन्ती का अभिवादन किया। कुन्ती ने उसकी जन्म-कथा सुनाकर कहा कि बेटा तुम मेरे ही पुत्र हो; इसिलए युद्ध में नुम्हें मेरे ही पुत्रों की सहायता करनी चाहिए। के ने माता कुन्ती को बही उसर दिया, जो भगवान् कृष्ण् को दिया था। किन्तु इतनी प्रतिकाकर ली कि सिवा अर्जुन के तुम्हारे चारों पुत्रों की रक्षा में अवश्य करता रहूँगा। हे माता! तुम बीर-पत्नी और बीर पुत्रवती हो, तुम्हें किसी बात का शोक न करना चाहिए। लड़ाई के मैदान विस्ति अवश्य होगी कि या तो में अर्जुन को मार डालूँगा या अर्जुन मुक्ते मार डालेंगा। इस प्रकार हर तरह से तुम्हारे पाँच पुत्र जीवित रहेंगे। यह सुन कुन्ती लीट आई।

# दुर्योधन और शस्य

मद्रदेश के राजा शल्य, जो माद्री के माई थे, अपने मांजे

गागडवों को सद्दायता देने के लिए बहुत-सी सेना लेकर चले। जब दुर्योधन को उनके चलने का दाल मालूम हुआ तो उसने रास्ते भर उनकी वड़ी खातिर की और कौरवी की श्रोर से युद्ध करने के लिए उनसे प्रार्थना की। दुर्योधन ने कहा—"जैसे युधिष्ठिर श्रापका भांजा है, वैसे ही मैं भी हूँ। यही नहीं, चिक में पहले मिला हूँ, इसलिए आपकी मेरा ही पत्त लेना चाहिए।" शल्य बढ़े धर्मात्मा थे। उन्होंने धर्म ही को श्रागे रख उसकी वात स्वीकार कर ली। दुर्योधन तो इस्तिनापुर चले आये और राजा शल्य पाएडवों से मिलने गये। पाएडवों ने श्रपने मामा का बढ़ा सत्कार किया । फिर राजा शस्य ने सन्न वृत्तान्त कह सुनाया। युधिष्ठिर ने कहा कि मामा! श्रापने श्रव्हा ही किया, जो धर्म को प्रधान माना ; परन्तु मेरा भी आप पर इक़ है। इतना कीजिएगा कि जब ब्रर्जुन के साथ कर्ण 💵 युद्ध हो, तो कर्ण के पराक्रम को घटाते रहिएगा। राजा शस्य ने उसे स्वीकार कर लिया। फिर पाएडवाँ से विदा हं। कौरवों की छोर चले गये। राजा धृतराष्ट्र के एक पुत्र वेश्या से हुन्ना था। उसका नाम युयुत्सु था। वह पाएडवाँ के पक्ष में चला श्राया।

# युद्ध की तैयारी

हस्तिनापुर से लौट श्रोकृष्ण ने उपप्रव्य स्थान ■ पाएडवाँ के पास जाकर सब वृत्तान्त कह सुनाया श्रोर युद्ध की तैयारी करने को कहा। कोरवाँ के यहाँ ग्यारह श्रज्ञोहिणी सेना एकत्र हुई। प्रत्येक श्रज्ञोहिणी में एक-एक सेनापित नियुक्त हुआ। इस प्रकार श्राचार्य द्रोण, कृपाचार्य, श्रह्य, काम्बोजराज सुद्दिण, भोजराज कृतवर्मा, कर्ण, शकुनि, भूरिश्रवा, बाह्नोक, गुरुपुत्र श्रश्वत्थामा श्रोर सिन्धुनरेश जयद्रथ ये ग्यारह सेनापित हुए। इन सबके प्रधान सेनापित मोध्मिपितामह हुए। पाएडवॉ के यहाँ सान अव्लोहिणों सेना एक हुई। राजा द्रुपद, विराह, सात्यिक, चेकितान, धृष्टद्युद्ध, द्रुपद-पुत्र शिखएडी श्रोर भीमसेन सेनापित हुए। प्रधान सेनानायक धृष्टद्युद्ध नियुक्त किये गयं।

इस प्रकार तैयारी होने के पश्चात् इस रुधिर प्यासी रणभूमि पर दोनों स्रोर की सेनाएँ स्राकर उट गई। कुरुत्तेत्र का मैदान गोल मंडलाकार था। उसका विस्तार क़रीब २० कोस में था। उसका आधा भाग कौरवों के अधिकार में और आधा पाएडवों के अधिकार में था। इस युद्ध में आध्वर्यजनक नाना प्रकार की कलें और अक्ष-शस्त्र थे । तहस्ताने. खंदक, खाई ब्रादि द्वारा संना का गुप्त प्रवन्ध ऐसा किया गया था कि शत्रु को पनान लगे कि किसके पास कितनी सेना रह गई है। दोनों श्रोर से वीरों को उत्साहित करनेवाला मास वाजा बजने लगा। घोड़ी की हिनहिनाहर, हाथियों की चिघाड़, धनुष की रङ्कार, इथियारों की अंकार, बीरों के सिंहनाद और नगाई, शंस श्रादि की भयंकर ध्वनि से कुरुक्षेत्र का मैदान गूँज उठो। ज्यासजी ने जब देखा कि दोनों श्रोर की सेनाएँ युद्ध के लिए नैयार खड़ां हैं, तो धृतराष्ट्र से आकर बोलेः— "राजन् ! यदि युद्ध के मैदान में तुम्हें अपने पुत्रों का मरना-मारना देखने की इच्छा हो, तो हम तुम्हें दिव्य चतु दे दें।" धृतराष्ट्र ने कहाः—"हे ब्रह्मपें, श्रपने प्यारे पुत्री श्रोर कुटुम्बियों का मैं अपनी श्राँखों से सर्वनाश देखना

नहीं चाहता ; किन्तु युद्ध .का सारा हाल मैं अवश्य सुनना चाहता 📗। तत्र ब्यासर्जा ने धृतराष्ट्र के सारथी संजय को दिन्य दृष्टि देकर यह वर दिया कि युद्ध में गुप्त या प्रकट जो कुछ होगा, वह तुमसे छिपा न रहेगा।" इस प्रकार सञ्जय को युद्ध-बृत्तानत के सुनाने का काम सींपकर व्यासजी चले गये। इधर ज्यों ही शंखनाद हुन्ना, दोनों दल बादल की भाँति गर-जते हुए मैदान में सामने श्राये। तव श्रर्जुन ने देखा कि रण-स्थल में जिनसे इम लड़ने जा रहे हैं, उनमें से प्रायः सभी श्रपने कुट्रम्बी और सगे-सम्बन्धी हैं, उनका हृद्य करुणा श्रीर प्रेम से उमक् पड़ा। शरीर में रोमाञ्च हो आया। प्रेम से गला भर गया। भगवान् कृष्ण जो इस समय मन्त्री, सखा श्रोर सारधी का काम कर रहे थे. उन्होंने ब्रर्जुन से उदासी-नता का कारण पूछा। इस पर श्रर्जुन ने उत्तर दियाः—"हे भगवन्, श्रपने सिर पर इतनी वड़ी हत्या लंकर राज्य करने की अपेचा भीख माँगकर जीवन व्यतीत करना कहीं अव्छा समभता 📗 में युद्ध नहीं कर्क गा। अस्तु, आप रणभूमि से मेरा रथ तुरन्त लोटा ले चिल्र ।" श्रर्जुन की उपर्यु 🖪 वातों को सुनकर श्रीकृष्ण ने कहाः—'हे त्रर्जुन! मनुष्य को आजीवन अपना कर्त्तव्य करते रहना चाहिए। मनुष्य कर्म करने का अधिकारी है। उसे फल की चिन्ता न करनी चाहिए। कर्त्तव्यनिष्ठ ही स्वर्ग और मोत्त का अधिकारी हो सकता 🖁 ।" इस प्रकार का उपदेशभरी वार्ती को सुनकर त्रर्जुन को फिर झान प्राप्त हुत्रा श्रोर वह लड़ने को तैयार हो गया। इन्हीं उपदेशों के संग्रह को, जो अठारह अध्यायों में विभक्त है, 'आमद्भगवद्गाता' कहते हैं।

## गीता का माहास्मय

क्र अप्टूक बार पृथ्वी ने भगवान् विष्णु से पूछा कि भगवन्, क्रिक्रमें का फल भोगते हुए मनुष्य आपकी परम पावन भिक्त कैसे प्राप्त कर सकते हैं ? यह मुक्तसे कहिए, मेरी सुनने की इच्छा है। भगवान् ने उत्तर दिया \_\_ "हे वसुन्धरे, अपने कमों का फल भोगता हुआ जो मनुष्य गीता का नित्य पाठ करता है, वह इस लोक में जीवन्मुक्त होकर सुख पाता है और कमीं में लिप्त नहीं होता । उसके सब पाप छुट जाते हैं ऋौर महायातक भी वैसे ही उसका स्पर्श नहीं करते, जैसे जल कमल के पत्तों का स्पर्श नहीं करता। जिस घर में गीता की पुस्तक रहती है, वहाँ प्रयाग आदि सब तीर्थ निवास करते हैं। तेंनीस कोटि देवता, सब ऋषि-मुनि, योगी और नारद आदि देविपयों का भी वहाँ निवास रहता है। ये सब देवता और ऋषि उस मनुष्य की सदा रचा करते हैं जिसके घर में गीता की पुस्तक रहती है, जहाँ गीता का पटन-पाटन, श्रवण श्रीर मनन होता है, वहाँ मैं स्वयं निवास करता हूँ,

इसमें कोई सन्देह नहीं । गीता मेरा निवास-स्थान है, मैं गीता के आश्रित हूँ और गीता के ज्ञान का ही आश्रय लेकर तीनों लोकों का पालन करता हूँ । गीता ब्रह्मरूप, ओंकार-स्वरूप और पराविद्या है । इसी के द्वारा अनिर्वचनीय पद का ज्ञान प्राप्त होता है ।

कुरुक्षेत्र के मैदान में युद्ध के लिए उपस्थित बन्धु-बान्धवों को सम्मुख देखकर अर्जुन को मोह हुआ। वह श्रीकृष्णजी से बोले कि अपने वंशजों, गुरुओं श्रीर पूज्य पुरुषों का वध करके यह महापाप में न करूँगा। ऐसा राज्य मुक्ते नहीं चाहिए, जिसके लिए अपने कुटुम्बियों का वध करना पड़े। युद्धभूमि में अर्जुन का यह मोह देखकर श्रीकृष्णजी ने तीनों वेदों का सारांश परमब्रह्म-स्वरूप तत्त्वार्थ ज्ञान का उपदेश अर्जुन को दिया। उसी उपदेश का नाम 'गीता' है। इसमें अठारह अध्याय हैं।

जो मनुष्य एकाग्रचित्त होकर इन अठारहों अध्यायों का निस्य पाठ करता है, उसका सांसारिक मोह छूट जाता है। वह तत्त्वज्ञान प्राप्त करता है और इस लोक में जीवन्मुक रहकर अंत में ब्रह्मलोक को जाता है। यदि गीता के अठारहों अध्यायों का पाठ न कर सके, तो नव अध्यायों का ही पाठ करे। आधा पाठ करने से भी सी गाँदान के बराबर पुष्य होता है। गीता के ६ अध्यायों का पाठ करने से गंगास्नान का श्रीर ३ अध्यायों का पाठ करने से सोमयाग करने का फल मिलता है। जो मनुष्य श्रद्धा और भिक्त के साथ एक अध्याय का भी नित्य पाठ करता है, उसे शिव-लोक प्राप्त होता है। वह बहुत समय तक शिव का गण होकर शिव-लोक में निवास करता है। जो एक रलोक का अथवा रलोक के एक चरण का ही नित्य पाठ किया करता है, वह भी मन्वन्तर-पर्यन्त मनुष्य-शरीर पाता है; अन्य किसी योनि में उसे जन्म नहीं लेना पड़ता।

र्गाता के दस, सात, पाँच, चार अधवा दो ही तीन रलोकों का पाठ करते रहने से मनुष्य चन्द्रलोक प्राप्त करता है और वहाँ दस हजार वर्ष निवास करता है। मृत्यु के समय जो मनुष्य गीता का पाठ करता या उसे सुनता हुआ प्राण स्यागता है, उसुका दूसरा जन्म मनुष्य-योनि में ही होता है, अन्य योनियों में उसे नहीं जाना पड़ता। केवल 'गीता' के नाम का ही उच्चारण करता हुआ जो मनुष्य प्राण छोड़ता है, उसे मृत्यु का कष्ट नहीं होता।

महापातकी मनुष्य भी यदि गीता का पाठ नित्य सुना करे, तो उसके सब पाप छ्ट जायँ। वह अन्त में वैकुंडधाम प्राप्त करे और विष्णु भगवान् के साथ आनन्द करे। गीता का ही अध्ययन श्रौर मनन करके अनेक महर्षि श्रौर राजिष सिद्ध हो गये हैं। योगी लोग गीता का ही मनन करके ब्रह्म- क्रान प्राप्त करते हैं। गीता मनुष्यों के लिए परम दुर्लभ पदार्थ है। इसका प्रत्येक रलोक मनुष्यों के अज्ञान का नाश कर देता है।

हे नसुन्धरे, मैंने गीता का यह माहास्म्य तुमसे कहा । जो मनुष्य इस माहास्म्य के साथ गीता का पाठ करता है, उसे गीता पाठ का पूर्ण फल प्राप्त होता है । माहास्म्य के विना गीता का पाठ निष्कल हो जाता है ।"

#### करन्यास

#### 

ॐ अस्य श्रीमद्भगवद्गीतामालामंत्रस्य श्रीभगवान् वेदव्यास ऋषिः, अनुष्टुप्छन्दः, श्रीकृष्णः परमात्मा देवता ।

श्रर्थ — ॐ यह नाम परमात्मा का है। मङ्गलाचरण के लिए प्रथम इसका उचारण करते हैं। इस श्रीभगवद्गीता-मालामंत्र के ऋषि श्रीभगवान् वेदव्यास हैं। इस मालामंत्र ■ छुन्द श्रनुष्टुप् है श्रीर इस मंत्र के देवता सचिदानन्द भगवान् श्रीकृष्ण हैं।

श्रशोच्यानन्वशोचस्त्वं प्रज्ञावादांश्च भाषसे । इति बीजम् ।

श्चर्य—(यह रलोक बीजमन्त्र है) ''जिसका तुके शोक करना उचित नहीं है उसी का तू शोक करता है श्रीर फिर परिवर्तों की सी बातें बनाता है।''

सर्वेधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरगां त्रज । इति शक्तिः ।

अर्थ — ( यह इस मालामंत्र की शक्ति है ) "सब धर्मों का त्याग करके केवल मेरी शरण में चा !"

अहं त्वां सर्वपापेभ्यो मोत्तथिष्यामिमा शुचः । इति कीलकम् । अर्थ—(यह रलोक इस मालामंत्र का कीलक (कील ) है )

अथ—(यह रलाक इस मालामत्र का कालक (काल) है) "मैं तुमे सब प्रकार के पापों से मुक्त कर द्रा, इसलिए तृ ( ज़रा भी ) शोक मत कर।"

नैनं स्त्रिन्दन्ति शस्त्राणि नैनं दहित पावकः इत्यंगुष्टाभ्यां नमः। अर्थ—इस आतमा को ■ शस्त्र काट सकते हैं और न अग्नि जस्ता सकती है। (यह मंत्र पड़कर दोनों हाथ की तर्जनी ■ श्रंगुसी से दोनों हाथ के अँगूठों का स्पर्श करना चाहिए)

न चैनं स्रोदयन्त्यायो न श्रीषयति मारुतः । इति तर्जनीभ्यां नमः ।

श्रथं — इस श्रात्मा को न जल भिगो सकता है श्रीर न वायु सुखा सकता है। (यह मंत्र पदकर दोनों श्रॅगूठों से दोनों तर्जनी श्रॅगुलियों = स्पर्श करना चाहिए)

श्रच्छेदोऽयमदाह्योऽयमक्षेद्योऽशोध्य एत च । इति मध्य-माभ्यां नमः ।

श्चर्य—यह आत्मा व काटने योग्य है, न जलाने योग्य है, न भिगोने योग्य है श्रीर न सुखाने योग्य है। (यह मन्त्र पढ़कर दोनों श्रॅंग्ठों से दोनों मध्यमा † श्रॅंगुलियों का स्पर्श करना चाहिए।)

नित्यः सर्वगतः स्थागुरचलोऽयं सनातनः । इत्यनामि-काभ्यां नमः ।

श्रर्थ—यह श्रात्मा नित्य (सदा रहनेवाला), सर्वगत (सर जगह पहुँचनेवाला), स्थिर, श्रचल (श्रटल) और सनातन (श्रनादि) है। (यह मन्त्र पदकर दोनों श्रॅगूठों से दोनों श्रना-मिकाशों ‡ का स्पर्श करना चाहिए।)

परय मे पार्थ रूपािश शतशोऽथ सहस्रशः । इति किनिष्ठि-काभ्यां नमः ।

तर्जनी—श्रँगृठे के पास की श्रँगुली का नाम तर्जनी है।

<sup>ों</sup> मध्यमा — **वीच** की ऋँगुली को कहते हैं।

में अनग्रमिका वह अँगुली जिसमें अँगूठी पहनते हैं।

श्चर्य - हे श्चर्युन ! त् मेरे सैकड़ों श्रौर हज़ारों रूपों की देख (यह मन्त्र पढ़का दोनों कनिष्ठिकाश्चों (सबसे छोटी श्चेंगुड़ी) का स्पर्श करना चाहिए।)

नानाविधानि दिश्यानि नानावर्णाकृतीनि च । इति करतल-करपृष्टाभ्यां नमः ।

श्चर्य — जो रूप कि नाना प्रकार के श्वनेक रहों और श्वाकृति के हैं तथा दिव्य हैं। (यह सन्त्र पड़कर पड़ले दाहने हाथ के नीचे बायों हाथ रखना चाहिए और फिर बाएँ हाथ के नीचे दाहना हाथ रखना चाहिए।)

इति करन्यासः ।

#### श्चंगन्याम

नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि नैनं दहति पायकः । इति हृदयाय नमः ।

अर्थ — इस आत्मा को न शस्त्र काट सकते हैं और न अस्नि जला सकती है। (यह मन्त्र पड़कर पांचीं क्रेंगुलियों से हृदय का स्पर्श करते हैं।)

न चैनं क्रोटयन्त्यायो न शोययति मारुतः। इति शिर्से स्वाहा।

श्चर्य-इम श्चातमा को न जल निग्ने सकता है श्रीर न वायु सुखा सकता है। (यह मन्त्र पड़कर शिर का स्पर्श करते हैं।)

त्रम् हो इयमदाहो ऽयमक्ते बो ऽशोष्य एव च । इति शिखायै वपट्।

भर्य-- यह भ्रात्मा न काटने योग्य है, न जलाने योग्य है, न

भिगोने योग्य है और न सुसाने ही योग्य है। (इस मन्त्र को पढ़कर शिखा (चोटी) का स्पर्श करते हैं।)

नित्यः सर्वयतः स्थाणुरचलोऽयं सनातनः। इति कव-चाय हुम्।

श्चर्य—यह श्चातमा नित्य, सर्वगत ( सब जगह जा सकने-वाला ), स्थायीरूप से रहनेवाला, श्चरल श्चौर श्चनादि है। ( यह मन्त्र पढ़ दाहने हाथ से वाएँ स्ववे का श्चौर बाएँ हाथ से दाहने स्ववे का स्पर्श करते हैं। )

पश्य मे पार्थ रूपाणि शतशोऽय सहस्रशः । इति नेत्रश्रयाय त्रीपट् ।

श्चर्य — हे श्रजुंन ! तू मेरे इन सैकड़ों श्रीर हज़ारों रूपों को देख । (यह मन्त्र पढ़ दाहने हाय से नेत्रों को छुते हैं।)

नानाविधानि दिव्यानि नानावर्णाकृतीनि च। इति अस्राय फट्।

श्चर्य—जो दिव्य रूप नाना प्रकार के रहीं भौर भाकृति के हैं। (यह मन्त्र पदकर दाइने हाथ की तर्जनी श्रीर मध्यमा इन दोनों श्रेगुलियों को वाएँ हाथ की हथेली पर मारते हैं।)

#### इति श्रङ्गस्यासः।

श्रीकृष्णप्रीत्यर्थे जये त्रिनियोगः । इति संकल्पः ।

श्रथं — यह संकल्प पढ़कर इस प्रकार की भावना करे कि 'मैं यह पाठ भगवान् श्रीकृत्याचन्द्र महाराज के प्रसन्न होने के लिए करता हूँ।' संकल्प के वाद भगवान् का किस प्रकार ध्यान करना चाहिए यह नीचे दिया जाता है —

ध्यान कुरुचेत्र के मैदान में ज्योनीश्वर तीर्थ पर दोनों सेनाश्रों के बीच में श्वेत घोड़ों से जुते रथ पर बैठे हुए भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र क्रार्जुन की ब्रह्मज्ञान का उपदेश दे रहे हैं। भगवान् का स्वरूप कैसा है कि उनके चरण-कमलों के अंगुटों में भोने के ख़रुले पहे हुए है, उनके पेरों में सोने के कड़े तथा पंचरंगी मिणियों से जड़ी हुई चाँदी-सोने की पेँजनी भी हैं। पीली धोती, जिस पर नाना रंगों के बेलब्टे बने हैं श्रीर जिसमें लाल किनारी लगी है, भगवान् उसे पहिने हैं। वे पँचरंगा बेलदार खँगरखा, जिसमें जगह-जगह गोटा-पट्टा लगा है, पहने हुए हैं ; उसके नीचे लाल रंग का करता भी है। पँचरंगी मिंगु-मोतियों की तथा नाना रंग के सुगन्धित फूलों की मालाएँ भी गन्ने में डालो हुए हैं। वे हाथ की चुँगुलियों में सोने और हीरे की चुँगुठियाँ तथा हाथों में सोने के कड़े श्रीर बाहों में जड़ाऊ वाजूबन्द पहने हुए है ; गुन्ने-नारी दुपटे से कमर कसी है। घूँघरवाले वालों में इस 🔳 फुलेल पहा है ; सिर पर किनारीदार बमन्ती दुपट्टा बँधा हुन्ना है ; कानी में हीरे-मोतियों के बाले लटक रहे हैं। एक हाथ में लड़ी शोभित है भीर दूसरे में ज्ञानसुदा बनाये हुए हैं। उनके दांतों की चसक प्रातःकाल के सूर्य के समान है। उनके कमल के समान होडों पर श्रद्भुत लाली है। उनके बहे-बहे नेत्र हैं, जिनमें सुरमा लगा हुश्रा है और रक्त डोरे खिचे हुए हैं। चेहरा भरा हुआ और चौदी, उभरी हुई छाती है। उनका रंग नीजे कमल के समान श्रथवा नीक्षे मिणायों के सदश है, श्रीर उन्होंने मस्तक पर चन्द्रवर तिलक धारण कर रक्ला है। ऐसे श्रीकृष्ण महाराज मेरे हृद्य में बाम करें।

गीता के पाठ करनेवालों को प्रथम गीता का ध्यान श्रीर स्तुति करना श्रावस्यक है, वह इस प्रकार है—

### त्र्यथ गीताध्यानम्

पार्थाय प्रतिबोधितां भगवता नारायणेन स्वयं ब्यासेन प्रथितां पुराणमुनिना मध्ये महाभारते। अहैतःमृतः पि एति भगवती नष्टादशाच्या िनी-मन्द्र त्वा मनमा द्रधानि भगवहीते भवहेषि एतिम् ॥१॥

श्रथं—हे भगवद्गीते ! तुम माचात् श्रीकृष्ण भ वान् द्वारा धर्जुन को समकाई गई हो । महाभारत के भीष्मपर्व में प्राचीन मुनि व्यास द्वारा गूँथी गई श्रधांत् लिकी गई हो । हे भगवद्गीते ! तुम श्रहारह श्रध्यायवाकी, श्रद्धेन श्रम्भत की वर्षा करनेवाली श्रीर संसार से द्वेष करनेवाली हो श्रधांत् इप श्रमार संसार के दुःवीं श्रीर पापों से खुदानेवाली हो, इम्लिंग हे मानः ! में शुद्ध मन से ध्यान कर तुम्हें श्रपने हृद्य में धारण करता हूँ ॥ १ ॥

नमोऽस्तु ते व्याम विशालबुद्धे फुज्ञारविन्दायतपत्रनेत्र । येन त्वया भारततैलपूर्णः प्रव्वालितो ज्ञानमयः प्रदीयः ॥ २॥

श्रथं—हे विशालनुद्धे (जिनकी बुद्धि विशाल हैं श्रथांत् जो बढ़े वृद्धिमान् है), हे फुल्लारिक्ट्रायनपत्रनेत्र (जिनके नेत्र फूले हुए कमल-दल (पंखरी) केसमान हैं) व्यामजी, श्रापने तेल से भरे हुए दीपक की अञ्चित्त करने के समान ज्ञान के संदार महाभारत ग्रंथ की बनाया, ऐसे श्रापकी प्रणाम हैं॥ २॥

> प्रपन्नपारिजाताय तोत्रश्रेत्रैकपाण्ये। ज्ञानमुद्राय कृष्णाय गीतामृतदुहे नमः ॥ ३ ॥

श्रथं—श्रीकृष्णचन्द्रजी भदाराज भक्ती के लिए करुपवृत्त हैं। उनके एक हाथ में चायुक (घोड़ों को हाँकनेवाला) है और दूपरे हाथ से ज्ञानमुद्रा बनाये हुए (नर्जनी ख्रांगुजी से ख्रांगुठा मिलाये हुए) श्राजुंन को उपत्रेश देने हैं। उन्होंने गीतारूप असृत दुद्रा है। उन भगवान् कृष्णचन्द्रजी को नमस्कार है॥ ३॥

> सर्वोपितपदो गायो दोग्धा गोदालनन्दनः। पार्थो वन्सः सुधीभोंका दुग्धं गीतामृतं महत्॥ ४॥

अर्थ — सब उपनिषद् गायों के समान, दुहनेवाले भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी, बल्ज्डा अर्जुन चीर दूध अस्त के समान श्रीमद्भगव-द्गीता है। बुद्धिम न् उस दूध को पीते हैं अर्थात् जो ज्ञानवान् हैं वे गीता का पाठ करते हैं और वे फिर जन्म नहीं सेते। इसी लिए गीता-पाठ को अस्त के समान कहा है। ४॥

> वसुदेवसुतं देवं कंसचाण्यमर्दनम् । देवकीपरमानन्दं कृष्णां वन्दे जगद्गुरुम् ॥ ५ ॥

मर्थ-समुदेव के पुत्र, कंस भीर चाण्र की मारनेवाजे, देवकी को परमानन्द देनेवाजे, जगत् के गुरु श्रीकृष्णचन्द्रजी को मैं नमस्कार करता हूँ ॥ ४ ॥

भीष्मद्रोगतटा जयद्रथजला गान्धारनीलात्पला शल्यमाह्वती कृपेण वहनी कर्गोन वेलाकुला। श्रम्बत्थामविकर्णघोरमकरा दुर्योधनावर्तिनी सोत्तीर्णाखलुपाएडवै: कुरुनदी कैवर्त्तके केशवे॥६॥

मर्थ — श्रीकृष्णचन्द्रजी की सहायता से पाँचों पायदव कुरुनदी के पार उतरे प्रथात् कुरुवंशी दुर्योधन मादि को परास्त किया। भीष्म और द्रोण उस नदी के दो किनारे थे। जयद्र्य उस नदी का जलस्वरूप था। गांधारी के पुत्र नील कमल थे। शस्य उस नदी में प्राहरूप था। कृपाचार्य उस नदी का प्रवाह, कर्ण तर्झ, अश्वत्थामा और विकर्ण भयानक मगर और दुर्योधन उस नदी का प्रावर्ष (भँवर या चक्र) था। कर्णधाररूप श्रीकृष्णजी ने पायदवीं को उम नदी के पार उसार दिया, प्रथात् श्रीकृष्णजी की सहायता से पायदवीं ने कौरवीं को जीता। ६ ॥

पाराशर्यवचःसरोजममलं गीतार्थगन्धीत्कटं

नानाख्यानककेसरं हरिकथासम्बोधनाबोधितम्।

लोके सञ्जनषट्पदैरहरहः पेपीयमानं मुदा भूयाद्वारतपंक्तजं कलिमलप्रध्वंसि नः श्रेयसे॥ ७॥

शर्थ—महाभारतरूप इसारा कल्याण करे। यह महा-भारत-रूप कमल व्यासजी के वचन-रूप सरोवर से उत्पन्न हुआ है। यह निर्मल है, उसमें श्रीमद्भगवद्गीता का श्रयं तीव सुगन्ध है, श्रमेक श्रास्थान केसर है, यह श्रीकृष्णचन्द्रजी की कथा के ज्ञान से खिला हुशा है, सजन-रूप अमर वहे श्रानन्द से प्रतिदिन इस के रस को पीते हैं। यह महाभारत-रूप कमल कलियुग के पापों का नाश करनेवाला है॥ ७॥

> मूकं करोति वाचालं पंगुं लंघयते गिरिम् । यत्कृपा तमहं वन्दे परमानन्दमाधवम् ॥ ८॥

श्चर्य—ित्रन परमानन्द्रस्वरूप, जश्मीजी के पति की कृपा से गुँगे बोजने जगते है धौर पंगु ( जँगड़े-जूबे ) पहाड़ पर चढ़ने योग्य हो जाते हैं, उनको में नमस्कार करता हूँ ॥ ६ ॥

यं त्रह्मावरुणेन्द्ररुद्रमरुनः स्तुन्वन्ति दिव्यैः स्तवै-वेदैः सांगपदक्रमोपनिषदैर्णयन्ति यं सामगाः ।

ध्यानावस्थिततद्गतेन मनसा परथन्ति यं योगिनो

यस्यान्तं न विदृः सुरासुरगगा देवाय तस्मै नमः ॥ र ॥ अर्थ- अक्षा, वरुष, इन्द्र, रुद्ध और मरुद्गगा दिव्य स्तोत्रों से जिनकी स्तुति करते हैं; सामवेद के गानेवाचे श्रंग और पदक्रम के सहित उपनिपदों और वेदों द्वारा जिनके गुणों का गान करते हैं; योगी ध्यान जगाकर मन को स्थिर करके जिनको देखते हैं, देवता और दैन्य जिनके श्रम्त को नहीं जानते, उन परमात्मा को मैं नमस्कार करता हूँ ॥ १ ॥

इति ध्यानम्।







## श्रीमद्भगवद्गीता भाषाटीकासहित

tartatatatatatatatatatatatatatatata

**《本本本本本本本本本本本本本本本》** 

#### पहला ऋध्याय

#### धृतराष्ट्र उवाच--

धर्मचेत्रे कुरुचेत्रे समवेता युयुत्मवः । मामकाः पाग्डवार्श्वेव किमकुर्वत संजय ॥ १ ॥

पदच्छेद--

धर्म-चेत्रे, कुरु-चेत्रे, समवेताः, युयुत्सवः । मामकाः, पाण्डवाः, च, एव, किम्, अकुर्वत, संजय ॥ श्रन्वयः

संजैय

#### धृतराष्ट्र ने कहा कि-शब्दार्थ ग्रन्वयः शब्दार्थ =हे संजय ! =धौर स्र =धर्म-भूमि =ऐसे ही एव

≃पायडुके पुत्रों ने

=क्या

=िकया ?

धर्म-स्रे त्रे कुरुं-चे त्रे =कुरु-चेत्र में पागडर्चाः युयुरश्रवः = युद्ध की इच्छा से किम् समवेताः =इकट्टे हुए **अ**कुर्वत

=मेरे मामकाः

१. धतराष्ट्र-यह विचित्रवीर्य की स्त्री स्त्रिम्बका (काशिराज की कन्या ) से उरपन्न हुए थे। इनके अन्धे होने की कथा यों 🖥 कि जब पुत्ररहित इनकी माता विधवा हो गई, तो इनकी सास सत्यवती को वंश लोप होने की बड़ी चिन्ता हुई। उन्होंने श्रपने पुत्र कृष्ण-द्वैपायन व्यास को, तपोबल से पुत्र उत्पन्न करने की, श्राज्ञा दी। ब्यासजी कुरूप थे, इसलिए श्रीविका शांखीं को बन्द करके व्यासजी के सामने गई । इस पर उन्होंने कहा कि इसके श्रन्थी सन्तान होगी।

२. संजय — यह गवल्गन मुनि के पुत्र श्रीर धतराष्ट्र के मन्त्री थे। व्यासदेवजी ने इन्हें दिव्य-दृष्टि दी थी, जिससे इनको कुर-चेत्र का युद्ध प्रत्यच दिखलाई पढ़ता था। श्रन्धराज धतराष्ट्र से ये युद्ध का विस्तारपूर्वक वर्णन करते थे। युद्ध समाप्त हो जाने के बाद धतराष्ट्र इत्यादि के स्वर्गवासी हो जाने पर इन्होंने हिमालय में जाकर घपना शेष जीवन विताया।

३. क्रक्तेत्र - यह स्थान दिल्ली से १०० मील उत्तर पंजाब प्रांत के कर्नील ज़िले में है। महाभारत काल में यह एक बहुत बड़ा उजाड़ मैदान था; परन्तु इस समय वहाँ इसी नाम का एक क्रस्बा आबाद हो गया है।

"४. पाग्दु--ये विचित्रवीर्यं की स्त्री श्रम्बालिका से पैदा हुए

अर्थ — हे संजय ! धर्म-भूमि कुरु-त्रेत्र में, युद्ध की डच्छा से इकट्ठे होकर, मेरे और पाएडु के पुत्रों ने क्या कि । ? (सो मुक्तते कहो )।

#### संजय उवाच--

### हृष्ट्वा तु पाग्डवानीकं व्यूढं दुर्योधनस्तदा । श्राचार्यमुपसंगम्य राजा वचनमब्रवीत् ॥ २ ॥

दृष्ट्वा, तु, पाण्डव-स्रनीकम्, व्यृहम्, दुर्योधनः, तदा। स्राचार्यम्, उप-संगम्य, राजा, वचनम्, स्रव्रवीत्॥

#### संजय ने कहा कि—

| तदा             | =उस समय            | हड्डा       | =देखकर           |
|-----------------|--------------------|-------------|------------------|
| <u> राजा</u>    | =राजा              | तु          | =श्रोर           |
| दु योधनः        | ≂दुर्थोबन          | त्राचार्यम् | =द्रोगौ।चार्य के |
| <b>च्यू</b> ढम् | ≃व्यृह-स्राकार में | उप-संगम्य   | =िनकट जाकर       |
|                 | सदी की गई          | वचनम्       | =( यह ) वचन      |
| पाएडव- )        | पायडवीं की         | श्रव्यात्   | =बोला            |
| श्रनीकम् 🕻      | = सेना को          |             |                  |

थे। जब संतानरहित विचित्रवीर्य की सृत्यु हो गई तो इनकी सास ने व्यासर्जा के द्वारा पुत्र उत्पन्न करने की श्राज्ञा दी। व्यासर्जी के कुरूप होने के कारण श्रम्बालिका का मुँह पीला पड़ गया, इसलिए इनसे एक पुत्र पीलापन लिए हुए उत्पन्न हुआ; श्रतएव रंग के श्रनुसार इनका नाम पागड़ पड़ा।

पागडु के दो श्वियाँ थीं, कुन्ती तथा मादी। भोज की कन्या कुन्ती ने स्वयंवर में पागडु को वरण किया था और मद्रराज की कन्या मादी अर्थ — उस समय, राजा दुर्योधन पाएडव-सेना की व्यूह-रचना यानी सेना की तरतीब या मोर्चेबन्दी को देखकर गुरु द्रोणाचार्य के पास गये और यह बोले:—

## पश्येतां पाग्रङुपुत्रागामाचार्य महतीं चमृम् । व्युढां द्रुपदपुत्रेग् तव शिष्येग् धीमता ॥ ३ ॥

पश्य, एताम्, पाण्डु-पुत्राणाम्, श्राचार्य, महतीम्, चमूम्। व्यूडाम्, द्रुपद-पुत्रेण्, तव, शिष्येण्, धीमता॥

से भीष्म ने इनका विवाह कराया था। कुन्ती के गर्भ से युधिष्ठिर, भीम श्रीर श्रजुंन उत्पन्न हुए तथा मादी के गर्भ से नकुल श्रीर सहदेव। युधिष्ठिर धर्म के, भीम वायु के, श्रजुंन इन्द्र के तथा नकुल श्रीर सहदेव श्रारिवनीकुमारों के श्रंश से थे।

- १. दुर्योधन—यह एतराष्ट्र श्रीर गान्धारी का पुत्र था। ब्यासजी के वरदान से गान्धारी के सी पुत्र होनेवा थे; परन्तु दो वर्ष वक प्रतीक्षा करने पर भी कोई सन्तान न हुई। इतने ही में कुन्ती के युधिष्ठिर के जन्म लेने समाचार हस्तिनापुर पहुँचा। व्यासजी ने इंध्या से श्रपने पेट पर ज़ोर से घूँसा मारा जिससे एक मांसपिंद गिर पड़ा। ब्यासजी ने उसे सी भागों में विभक्त करके प्रथक्-पृथक् घृतपूर्ण कलशों में रख दिया। उन्हीं घड़ों में से एक से दुर्योधन उत्पन्न हुआ।
- २. द्रोगाचार्य—यह भरद्वाज श्राधि के पुत्र थे। इन्होंने श्रीमिन् वेश्य नामक श्राधि से धनुर्विद्या तथा श्राग्नेयास्त्र की शिषा-प्रहण की एवं महेन्द्र पर्वत पर जाकर परशुरामजी से श्रस्नविद्या सीखी। पिता की श्राज्ञा से शरद्वान् की कन्या कृपी को ज्याहा था जिससे श्रश्वत्थामा का जन्म हुआ।

| श्राचार्य    | =हे द्वीगाचार्य!   | तव             | =म्राप ही के      |
|--------------|--------------------|----------------|-------------------|
| पागडु- ो     | _ पायडु के पुत्रों | घीमता          | =बुद्धिमान्       |
| पुत्राणाम् । | = पायदुक पुत्र।    | . शिष्येगा     | =शिष्य            |
| पताम्        | =इ्स               | द्रुपद-पुत्रेग | =द्रुपद कें पुत्र |
| महतीम्       | =बड़ी भारी         |                | ( ५ ह चुन्न ) ने  |
| चमूम्        | ≔सेनाको            | व्युद्धाम्     | ⇒मोर्चा बनाकर     |
| पश्य         | =देखिये            |                | खड़ा किया है      |
|              | ∔िजसे              |                |                   |

श्चर्य हे गुरुजी ! पाएडु के पुत्रों की इस बड़ी भारी सेना को देखिए । आपं ही के बुद्धिमान् शिष्य दुपद के पुत्र धृष्टशुम्न ने इसकी ब्यूह-रचना (मोर्चाबन्दी) की है।

[ पागडवों की सेना में जितने शूरवीर हैं उन्हें दुर्थोधन श्रपने गुरु दोणाचार्य से कहते हैं....]

श्चत्र शूरा महेष्वासा भीमार्जुनसमा युधि । युयुघानो विराटश्च दुपदश्च महारथः ॥ ४ ॥

<sup>•</sup> एष्टसुन्न—पाद्धालराज दुपद के पुत्र श्रीर पृषत चे पीत्र । इन्होंने महाभारत के युद्ध में पुत्रशोकातुर द्रोणाचार्य का सिर काटा था विश्वाचार्य का पुत्र श्रश्वत्थामा मरा नहीं था। यों ही मूठी बात उड़ाई गई थी, ताकि द्रोणाचार्य ब्याकुल हो जायँ। श्रश्वत्थामा ने श्रपने पिता का बदला एष्टसुन्न को मारकर चुकाया। युद्ध समाक्ष होने पर रात के समय एष्टसुन्न पाणडवों के शिविर में सोया था, उसी समय श्रश्वत्थामा को उसे मारने का मौका मिल गया ■ ।

अत्र, श्राः, महा-इष्वासाः, भाम-त्रार्जुन-समाः, युधि। युयुधानः, विराटः, च, द्रुग्दः, च, महा-स्यः॥

| - T          | ⇒इस          | ĺ          | समान हैं      |
|--------------|--------------|------------|---------------|
| युधि         | =युद्ध में   |            | + जैसे        |
| महा-         | _ बड़े बड़े  | युयुधानः 🌯 | =सात्यं कि    |
| इष्वासाः /   | चनुपांवाले । | च          | =ग्रीर        |
| श्र्राः      | =श्रनेक श्र- | विरादः     | ≖राजा विराटें |
|              | वीर          | ਚ          | ≕तथां         |
| भीम-श्रजु न- | _ भीम और     | महारथः     | =महारथी       |
| समाः         | = भ्रजुंन के | द्रुपदः '  | =राजा द्रुपद  |

- १. सान्यिक यह सत्यक के पुत्र यदुवंश के एक विख्यात वीर थे। श्रीकृष्ण श्रीर श्रार्जुन से इन्होंने श्रास्त्रविद्या सीस्त्री थी। यदुकुल के साय इनका भी नाश हुआ। इन्होंने कीरवपच के मृरिश्रवा को मारा था। इनका एक नाम युयुधान भी था।
- २. विराट—यह मत्स्य देश का राजा था। श्रज्ञातवास के समक पाँचों पाण्डव इन्हीं के यहाँ छिपकर रहे थे। इनके साले की चक को भीम ने मार डाला था। यह कि कि विराट् का प्रधान सेनापित श्रीर बहुत बली था। उसने त्रिगर्त देश के राजा सुशर्मा को जीत-कर उसके राज्य पर श्रीधकार कर लिया था। सुशर्मा दुर्योधन की शर्मा लेकर इस्तिनापुर में रहने लगा। की चक का मरना सुनकर सुशर्मा ने की रवी सेना लेकर चिराट की गोशाला पर श्राक्रमण किया श्रीर दिशट को परास्त करके उसे केंद्र करना चाहा; परन्तु युधिष्ठिर की श्राज्ञा से भीम ने बचा लिया। इनने ही में दुर्योधन ने उत्तरा गोगृह पर धावा बोल दिया; परन्तु श्रुजं न ने सामना करके गौशों को बचा लिया। श्रज्ञातवास समाप्त हो जाने पर पाण्डवों से इसका परिचय हुआ। यह द्रोध के हाथ से युद्ध के १५ वें दिन मारा गया था।

अर्थ—इस सेना में भीम और अर्जुन के समान अनेक श्रुपीर और बड़े-बड़े धनुष धारण करनेवाले योद्धा यानी लड़ने-वाले यह हैं—सार-िक, विराट और महास्थ दुपद'।

धृष्टकेतुश्चेकितानः काशिराजश्च वीर्यवान्। पुरुजित्कुन्तिभोजश्च शैंट्यश्च नरपुङ्गवः॥ ५॥

धृष्टकेतुः, चेकितानः, काशिराजः, च, वीर्यवान् । पुरुजित्, कुन्तिभोजः, च, शैव्यः, च, नर-पुङ्कवः॥

धृष्टकेतुः =राजा धृष्टकेतु चेकितानः =राजा चेकितान च =श्रीर चीर्यचान् =बलवान्

१. हुपद—चन्द्रवंश के पृथत राजा का पुत्र । भरद्वाज चौर पृथत में परस्पर मैत्री थी, इसलिए भरद्वाज के पुत्र द्रोण चौर पृथत के पुत्र द्रुपद साथ-साथ खेला करते, जिससे उनमें भी मित्रता हो गई थी। जब दुपद पिता के मरने पर पाञ्चाल देश का राजा हुआ तो द्रोण ने उसके पास जाकर मित्रता का स्मरण दिलाया, परन्तु उसने निरस्कार कर दिया । इस अपमान को द्रोण भू ले नहीं। कौरव पायडकों को अर्खाविया सिखाने के बाद द्रोण ने अर्जु न से दुपद को केंद्र कर लेने की गुरुदिल्ला माँगी। अर्जु न दुपद को केंद्र भी कर लाये थे: परन्तु द्रोण ने उसे छोड़ दिया। द्रुपद ने घोर अपमानित होने से द्रोण को मारने-वाला पुत्र पैदा करने का संकल्प किया और गंगातीरवासी याज और उपयाज नामक स्नातकों से यज्ञ कराया, जिससे एए युक्त पुत्र और द्रौपकी कन्या पैदा हुई और शिखणडी-नामक एक नपुमक पुत्र उत्पन्न हुआ, जिसने भी प्राप्तामह को मारा। युद्ध में द्रोण के हाथों दुपद के मारे जाने पर उसके पुत्र एए युक्न ने द्रोण को मारा द्रुपद के मारे जाने पर उसके पुत्र एए युक्न ने द्रोण को मारा हुए साथ द्रुपद के मारे जाने पर उसके पुत्र एए युक्न ने द्रोण को मारा हुए से मारे जाने पर उसके पुत्र एए युक्न ने द्रोण को मारा हुए से मारे जाने पर उसके पुत्र एए युक्न ने द्रोण को भी मार दाला।

काशिराजें =काशी देश का े कुन्तिभोजः =कुन्तिभोजें राजा च =श्रीर च =तथा नर-पुद्भवः =मनुष्यों में श्रेष्ठ पुरुजित् =श्रीव्य

अर्थ-धृष्टकेतु, राजा चेकितान, बलवान् काशी का राजा, पुरुजित्, कुन्तिभोज और मनुष्यों में श्रेष्ठ शैव्य।

#### युधामन्युश्च विकान्त उत्तमौजाश्च वीर्यवान्। सौभद्रो द्रौपदेयाश्च सर्व एव महारथाः॥ ६॥

युधामन्युः, च, विक्रान्तः, उत्तमीजाः, च, वीर्यवान् । सीभद्रः, द्रीपदेयाः, च, सर्वे, एव, महा-स्थाः॥

<sup>1.</sup> काशिराज - यह काश के पुत्र श्रीर काशी के राजा थे। इनके तीन कन्याएँ श्रम्बा, श्रीम्बका श्रीर श्रम्बालिका थीं। इनके लिए काशिराज ने स्वयंवर रचा। सन्यवती की श्राज्ञा से भीष्मिपतामहजी श्रपने श्रीतेले माई विचित्रवीर्य के लिए कन्या दूँदने निकले श्रीर जबरन् तीनों कन्याश्रों का श्रपहरण किया। श्रन्यान्य राजाश्रों ने युद्ध किया, लेकिन व्या परास्त हुए। श्रम्बा श्राग में जलकर शिखंदी स्था में पेदा हुई श्रीर भीष्मिपतामह को मारकर पूर्व-जन्म का वदला चुकाया। श्रीर श्रम्बालिका तथा श्रीम्बका का विवाह विचित्रवीर्य के साथ हुआ।

२. कुन्सिभोज— वह वसुदेव के पिता शूरसेन की बुन्ना के पुत्र थे वसुदेव के मित्र भी थे। इनको शूरसेन ने श्रपनी कन्या पृथा पालन करने के लिए दे दिया था; क्योंकि उसके कोई संतान न थी। पायडवपच के बढ़े योदा थे।

च = श्रीर
विकान्तः = पराक्रमी
१
युधामन्युः = राजा युधामन्यु
च = श्रीर
वीर्यवान् = बड़ा पराक्रमी

सीभद्रः =सुभद्रा-पुत्र श्रीभमन्यु च =श्रीर द्रीपदेयाः =द्रीपदी के पाँचीं पुत्र सर्वे =सब एव =हीं महारथाः =महारथी हैं

ऋर्थ — पराक्रमी युधामन्यु, बलवान् उत्तमौजा, सुभद्रा का पुत्र अभिमन्यु और द्रीपदी के (पाँचों) पुत्र, ये सभी महारथी यहाँ मौजूद हैं।

[ श्रव दुर्योधन श्रपनी सेना के शूरवीरों के नाम श्रपने गुरु को सुनाते हैं — ]

- युधामन्यु—यह पांचाल देश के राजा थे। युधा = युद्ध में श्रौर मन्यु = क्रोध श्रथांत् युद्ध में क्रोध करनेवाले। इनके दृसरे भाई का नाम उत्तमीजा था। यह दोनों बड़े साहसी वीर थे।
- २. उत्तमौजा—यह पांचालराज के पुत्र थे। इनके दूसरे भाई का नाम युधामन्यु था। इन दोनों ने दुर्योधन से बहुत बड़ा मोरचा लिया था। जब प्रार्जुन ने जयद्रथ-नध की प्रतिज्ञा की थी तो ये दोनों प्रार्जुन के पृष्ठरचक बने थे।
- ३. श्रिभमन्यु ये श्रर्जुन के पुत्र सुभद्रा के गर्भ से पैदा हुए थे। श्रीकृष्ण के भानजे थे। ये सोलह वर्ष की श्रवस्था में महाभारत युद्ध में बड़ी वीरता से लड़े। इन्होंने द्रोणाचार्य के बनाये हुए व्यूह को तोड़ा था। कुछ नीचों ने श्रधमं से इस बालक को उसी व्यूह में घेरकर मार डाला। इनका विवाह राजा विराट की कन्या उत्तरा से हुशा था, जिनसे राजा परीचित का जन्म हुशा।

श्वस्माकं तु विशिष्टा ये तानिबाध द्विजे त्तम । नायका मम मैन्यस्य संज्ञार्थ तान् ब्रवीमि ते ॥ ७ ॥ श्रस्माकम्, तु, विशिष्टाः, ये, तान्, निबोध, द्विज-उत्तम। नायकाः, मम, सैन्यस्य, संज्ञार्थम्, तान्, व्रवीमि, ते ॥

द्विज-उत्तम=हे बाह्यणों में श्रेष्ठ =सेरी सम श्राचार्य ! सैन्यस्य =सेना के ग्रस्म।कम्=इमारी घोर **∔** जो∙जो नायकाः =सरदार हैं तान् =उनको =31 विशिष्टाः = श्रेष्ठ या लास =म्रापके ते (सेनापति) हैं संज्ञार्थम् =ध्यान में रहते =उनको ( श्रर्थात के लिए तान् उनके नाम भी ) ब्रिवीमि =( श्राप से ) कहता हैं तिबोध =जानिए

त्रर्थ हे बाह्मणों में श्रेष्ट, त्राचार्य ! त्रत्र त्रपनी सेना के प्रधान योद्धाश्रों के नाम, त्रापकी जानकारी के लिए, मैं त्रापसे कहता हूँ सुनिए।

[सेनापतियों के नाम ये हैं---]

भवान् भीष्मश्च कर्गाश्च कृपश्च समितिजयः। च्यश्वत्थामा विकर्गाश्च सौमदत्तिस्तथैव च॥ ८॥

भवान्, भीष्मः, च. कर्णः, च, कृपः, च, समिति-जयः। अश्वत्थामा, विकर्णः, च, सौमदत्तः, तथा, एव, च॥

=श्रीर भवान् =श्राप 큠 =घीर =विकर्ण विकर्णः च =मांच्या वितामह भीष्मः =एवं कर्णः सौमदत्तः ≖कर्ण =सोमदत्त का पुत्र भुरिश्रवा श्रश्वन्थामा =श्रश्वन्थामा =वैसे 珆 =तथा तथा समिति जयः=लड़ाई को =ही एव ≐ग्रीर भी हैं जीतनेवाले च =क्रपाचार्य कृपः

१. भीष्म-ये गंगा के गर्भ से उत्पन्न शन्तनु के पुत्र थे। इनका पहला नाम गांगेय या देवबत भी था। इनके पिता शन्तनु ने श्रपनी स्त्री से यह प्रतिज्ञा कर रखी थी कि तुम्हारे किसी कार्य में वाधा न दूँगा और न कुवचन कहूँगा । समयानुसार गंगा के श्राठ पुत्र हुए। जिनमें सात की गंगा ने जल में दुवी दिया। शन्तनु ने एक पुत्र भीष्म की रचा करने के लिए गंगा को कटु वाक्य कहे, इस पर गंगा शन्तनु को छोड़कर चली गई । कुछ दिनों बाद शन्तनु यमुनातीरवासी वसु नामी दासराज की कन्या सत्यवती पर मोहित हो गये; परन्तु दासराज ने इस प्रतिज्ञा पर विवाह करने की इच्छा प्रकट की कि मेरी कन्या का पुत्र ही राज्य का श्रीधकारी होगा, यह प्रस्ताव शन्तनु ने स्वीकार न किया श्रीर दुःखित होकर श्रपनी राजधानी को लीट श्राये। यह बात छिप न सकी । देवब्रत ने भी इस बात को जान लिया । वे दासराज के समीप गये श्रीर उन्होंने प्रतिज्ञा की कि में श्राजनम विवाह न करूँगा श्रीर सत्यवती के गर्भ से उत्पन्न पुत्र ही राजा होगा। देवबत ने इस भीष्म प्रतिज्ञा का पालन किया, ये इसी कारण 'भीष्म' नाम से प्रसिद्ध हुए।

अर्थ-मेरी सेना में आप, भीष्म, कर्या, अश्वरथामा तथा

- १. कर्ण ये कुमारी कुम्ती के सूर्य से उत्पन्न हुए थे। कुम्ती ने लोकलजा के भय से पैदा होते ही इनको एक सम्दूक में रखकर नदी में डलवा दिया था। राधा नाम की किसी सूत की खी ने उस सम्दूक को निकलवा लिया और बच्चे का पालन-पोषण किया, इससे इनका एक नाम राधेय भी है। राधा ने इनका नाम बसुपेण रखा था। इन्होंने बाह्मणवेपधारी इन्द्र को कवच और कान का कुण्डल आंग काटकर दान किया था, तब से इनका नाम कर्ण हुआ। अर्जुन इन्हें स्तपुत्र कहते थे, इस कारण उनसे इनकी लाग-डाँट रहा करती थी। इसलिए इन्होंने दुर्योधन से मित्रता कर ली। द्रोणाचार्य ने भी इन्हें स्तपुत्र होने से अर्खावया नहीं सिखाई। तब इन्होंने एरशुरामजी से अर्खावया सीखी। अर्खावया नहीं सिखाई। तब इन्होंने एक ब्राह्मण की गौ को बाण से मार दिया था, इसलिए ब्राह्मण ने शाप दे दिया कि जिसे तुम मारने की फ्रिक में रहते हो, उसी के हाथ से तुम्हारी मृत्यु होगी। फलतः महाभारत-संग्राम में ये अर्जुन के हाथ से मारे गये।
- २. श्रश्वत्थामा—शरद्वान् की कम्या कृपी से द्रोणाचार्य ने विवाह किया, उससे श्रश्वत्थामा का जन्म हुआ। उत्पन्न होते ही बालक ने उचे:श्रवा घोड़े की भाति शब्द किया, इसलिए देववाणी हुई कि जड़के का नाम श्रश्वत्थामा होगा। इन्होंने श्रपने पिता से ही श्रश्चविद्या सीसी थी। महाभारत युद्ध के श्रान्तिम दिन में दुर्योधन को छिन-भिन्न देखकर इन्होंने पाण्डवों का विनाश करने की प्रतिज्ञा की थी। फलस्वरूप ये पाण्डवों के शिविर में घुस गये श्रीर द्रीपदी के पाँचों पुत्र तथा घृष्ट्युम्न श्रीर शिखण्डी का वध किया। यह सुनकर श्रजुंन श्रश्वत्थामा का वध करने दीड़े; परन्तु कृष्ण ने श्रश्वत्थामा को यह जानकर बचा लिया कि श्रश्वत्थामा की तो श्रमर होने का वस्तान है। श्राव्रिस्कार श्रजुंन द्वारा श्रश्वत्थामा के सिर की मण्डि करवाकर उसे खुद्वा दिया।

लड़ाई को जीतनेवाले कृपाचार्य १, विकर्ण और सोमदत्त के पुत्र ( भूरिश्रवा २ ) तथा और भी ( बहुत से शूरवीर ) हैं।

### श्चन्ये च बहवः शूरा मदर्थे त्यक्तजीविताः । नानाशस्त्रप्रहरगाः सर्वे युद्धविशारदाः ॥ ६ ॥

अन्ये, च, बहवः, शृराः, मद्-स्रर्थं, त्यक्त-जीविताः । नाना-शस्त्र-प्रहर्गाः, सर्वे, युद्ध-विशारदाः ॥

| अन्ये      | =ग्रौर दूसरे    | नाना-शस्त्र- 🊶 | ुश्चनेक प्रकार         |
|------------|-----------------|----------------|------------------------|
| च          | = <b>ਮੀ</b>     | प्रहरणाः ।     | के शस्त्र<br>चलानेवाले |
| बहवः       | =श्रहुत से      | **             |                        |
| श्रूराः    | =शूरवीर         | सर्वे          | =सब के सब              |
| मद्-श्रथें | =मेरे लिए       | युद्ध- ो       | _युद्ध 🖥               |
| त्यक्र- }  | जीवन की श्राशा  | विशागदाः ∫     | चतुर (हैं)             |
| जीविताः 🗲  | ित्याग देनेवाले |                |                        |

अर्थ \_\_ इनके सिवा और भी बहुत से शुरवीर योद्धा हमारी

<sup>1.</sup> कृपाचार्य—इनका जन्म पुराणों में इस प्रकार मिलता है कि धनुर्दिश के स्राचार्य तपस्वी शरहान् श्रपने पृत्र शिशु श्रौर कन्या की वन में छोड़ श्राये। अचानक शन्तनु शिकार खेलने गये तो उन दोनों वचों को उठा लाये श्रौर उनकी कृपा से इन दोनों वचों का पालन-पोपण हुआ। जिससे पुत्र का नाम कृप श्रीर कन्या का नाम कृपी पड़ा। स्थाने होने पर शरहान् श्रपना परिचय देकर श्रपने पुत्र कृप को ले श्राये श्रौर उसे श्रख-शस्त्र की शिचा ही। परन्तु साधारणनः प्रसिद्धियह है कि सरकएडे पर फेंके हुए गौतम ऋषि के वीर्य से इनका जन्म हुआ था।

२, भूरिश्रवा—ये चन्द्रवंशी राजा सोमद्रत के पुत्र थे श्रौर दुर्योधन का पद्ध लेकर बढ़ी वीरता से लड़े थे। श्रर्जुन ने इनका

तरफ़ हैं, जिन्होंने मेरे लिए जीवन की आशा स्थाग दी है, जो नाना प्रकार के शख़ चलानेवाले हैं और ये सबके सब युद्ध-विद्या में चतुर हैं।

#### श्वपर्यातं तद्रसाकं बलं भीष्माभिरिच्चतम् । पर्यातं त्विद्मेतेषां वलं भीमाभिरिच्चतम् ॥ १० ॥

अ-पर्याप्तम्, तत्, अस्माकम्, वलम्, भीष्म-अभिरिच्चितम्। पर्याप्तम्, तु, इदम्, एतेपाम्, वलम्, भीम-अभिरिच्चितम्॥

| <b>अस्माकम्</b> | =हमारी            | ব্ৰ             | =ग्रौर          |
|-----------------|-------------------|-----------------|-----------------|
| तत्             | =वइ               | <b>प्</b> तयाम् | =इनकी           |
| वलम्            | =सेना             | इदम्            | =यह             |
| भीष्म-श्रभि-    | <b>}_भीष्म से</b> | वलम्            | =सेना           |
| रिचितम्         | ्री दक्षा की      | भीम-श्रीभ-      | ( भीमसेन द्वारा |
|                 | हुई (भी)          | रचितम्          | } = रचित        |
| श्च-पर्याप्तम्  | =ग्रसमर्थ जान     | पर्याप्तम्      | =समर्थ माल्म    |
|                 | पड़नी है          |                 | होती हैं        |

ऋर्थ — इतना होते हुए भी हमारी सेना भीष्म द्वारा रित्तत होने पर भी, समर्थ नहीं जान पड़ती और भीमसेन से रित्तत पाएडव-मेना समर्थ जान पड़ती है।

हाथ काटा और सान्यिक ने इनका सिर । सुना जाता है, काशी (रामनगर) के पास भुइली ब्राम में इनकी राजधानी थी। यहाँ एक हनुमान्जी की मृति है। जिसके विषय में कहा जाता है कि इन्होंने ही इस मृति की स्थापना की थी। इस ब्राम में कुछ ट्टे-फूटे खंडहर है, उन खंडहरों को लोग उसी समय का बतलाते है।

#### श्रयनेषु च सर्वेषु यथाभागमवास्थताः । भीष्ममेवाभिरचन्तु भवन्तः सर्व एव हि ॥ ११॥

श्रयनेषु, च, सर्वेषु, यधा-भागम्, श्रवस्थिताः । भीष्मम्, एत्र, अभिरत्तन्तु, भवन्तः, सर्वे, एत्र, हि ॥

=ग्रौर (इसलिए) सर्वेषु ≕सव श्रयनेषु =मोर्ची पर यथा-भागम्=श्रपनी-भपनी श्रवस्थिताः=स्थित हए (जमे हुए) =ग्राप लोग भवन्तः

सर्वे पच =ही हि =िनश्चय करके भीष्मम् =भीष्मपितामह की =हो पंच अभिरज्ञन्तु=चारों श्रोर से रचा

अर्थ-इसलिए सब ओर अपने-अपने मोची पर डटकर सबके सब भीष्म पितामह की ही सब छोर से रचा करें।

तस्य संजनयन् हर्षे कुरुवृद्धः पितामहः। सिंहनादं विनद्योच्चैः शङ्कं दध्मौ प्रतापवान् ॥१२॥

तस्य, संजनयन्, हर्यम्, कुरु-बृद्धः, पितामहः। सिंह-नादम्, त्रिनद्य, उचै:, शंखम्, दध्मौ, प्रतापत्रान् ॥

कुरु-वृद्धः = कुरुवंशियों में | उद्योः = उँचे स्वर से प्रतापवान् =प्रतापी पितामहः =भीष्मपितामह ने विनदा =गर्जकर

सबसे बड़े सिंह-नादम्=शेर की गर्ज के

तस्य = उसके (दुर्योधन | संजनयन् = उत्पन्न करते हुए के ) शांखम् = शांख हर्षम् = हर्षको दध्मी = बजाबा

श्रर्थ—दुर्योधन को प्रसन्न करने के लिए कुरुवंशियों में बड़े बूढ़े प्रतापी भीष्मपितामह ने शेर की तरह ऊँचे स्वर से गर्जकर शंख बजाया।

## ततः शङ्काश्च भेर्यश्च पणवानवगोमुखाः। सहसैवाभ्यहन्यन्त स शब्दस्तुमुलोऽभवत्॥ १३।

ततः, शंखाः, च, भेर्यः, च, पराव-त्र्यानक-गोमुखाः । सहसा, एव, अभ्यहन्यन्त, सः, शब्दः, तुमुलः, स्रभवत् ॥

=उसके वाद ततः सहसा =एक साथ शंखाः -=शंख =ही एव =धौर ≔बजाये जाने अभ्यहम्यन्त भेर्यः =नगारे लगे =ग्रोर ਚ • सः ≃वह प्णव-श्रानक- } \_ दोल, मृदङ्ग गोमुखाः } श्रीर नरसिंहा शब्दः =शब्द =बड़ा घोर तुमुलः श्रादि ग्रभवत् =हम्रा बाजे

अर्थ—उसके पीछे राजा दुर्योधन की सेना में शंख, मेरी मृदंग, ढोल और नरसिंहे आदि नाना प्रकार के बाजे एक साथ ही बजाये जाने लगे। उन सबकी ध्वनि ( आवाज ) से भारी कोलाहलकारी शब्द हुआ यानी शोर मच गया।

ततः श्वेतैईयैर्युक्ते महति स्यन्दने स्थितौ ।

माधवः पागडवश्चैव दिव्यौ शङ्कौ प्रदध्मतुः ॥ १४ ॥

ततः, श्वेतैः, हयैः, युक्ते, महति, स्यन्दने, स्थितौ ।

माधवः, पाण्डवः, च, एव, दिव्यौ, शङ्कौ, प्रदक्ष्मतुः ॥

=इसके बाद =ग्राहेर ततः ਬਾ = ऋर्जुन ने श्वेतैः ≕सफ़ेद पाग्डवः हयै: =भी ≃घोड़ों से एव =जुड़े हुए +अपने-भपने युक्त दिव्यौ =चलौं किक महति =बडे श्रङ्गी =शङ्ख स्यन्दने =रथ में स्थितौ =बैठे हुए ≃बजाये प्रद्ध्मतुः । =श्रीकृष्ग्चन्द्र

श्रर्थ—इसके बाद सफ़ोद घोड़ों के रथ पर बैठे हुए माधव यानी भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र श्रीर श्रर्जुन ने भी अपने-श्रपने श्रलीकिक शंख बजाये।

[ जिन शंलों को भगवान् कृष्णचन्द्र तथा श्रन्य योद्धाश्रों ने बजाया, उनके नाम, संजय धृतराष्ट्र से, श्रमले चार श्लोकों में वर्णन करते हैं—]

पाञ्चजन्यं हवीकेशो देवदत्तं धनञ्जयः।
पौग्ड्रं दध्मो महाशङ्कं भीमकर्मा वृकोदरः॥ ५४॥
पाञ्चजन्यम्, द्वविकेशः, देवदत्तम्, धनञ्जयः।
पौर्ड्रम्, दध्मौ, महा-शङ्कम्, भीम-कर्मा, वृकोदरः॥

+श्रौर ह्रषीकेशः =भगवान् भीम-कर्मा =भयंकर कर्म श्रीकृष्ण ने करनेवाले =पञ्चित्रस्य ना-पाञ्चजन्यम् मक शङ्ख को वृक्तोद्रः = =भीमसेन ने =पौरह नामक **पौ**गडम् =ग्रज़्न ने धनेअयः =महाशंख को =देवद्त्त नामक महा-शृङ्खम् देवदत्तम् दध्मी =बजाया शक्त को

अर्थ-'पाञ्चजन्य' नामक शंख को श्रीकृष्ण ने, 'देवदत्त' नामक शंख को अर्जुन ने और 'पौरुड्र' नामक महाशंख को भयानक कर्म करनेवाले भीमसेन ने बजाया।

श्रनन्तित्रियं राजा कुन्तीपुत्रो युधिष्ठिरः। नकुलः सहदेवश्च सुधोषमिणिपुष्पकौ ॥ १६॥

द्यनन्त-त्रिजयम् , राजा, कुन्ती-पुत्रः, युधिष्टिरः । नकुलः, सहदेवः, च, सुघोष-मशिषुष्पकौ ॥

+न्रा र =क्नती के पुत्र कुन्ती-पुत्रः =सहदेव ने सहदेवः =राजा राजा युधिष्टिरः =युधिष्टिर ने ्रे सुघोव श्रीर = मणि पुष्पक सुधोष-श्रनन्तविजयम्=श्रनन्त-विजय मिश्पूष्पकी नामक शंख =तथा ਚ नक्लः =नकुल +बजाये

\* वृक+उद्रः ऋथीत् भेड़िये के समान पेटवाला (भीमसेन), जिसमें बहुत-सा श्रत्र पचाने की शक्ति हो। अर्थ — कुन्ती-पुत्र राजा युविष्ठिर ने अनन्तविजय, नकुल और सहदेव ने सुघोष तथा मणिपुष्पक नामक शंख वजाये।

कारयश्च परमेष्वासः शिखगडी च महारथः। धृष्टचुम्नो विराटश्च सात्यिकश्चापराजितः॥ १७॥

काश्यः, च, परम-इष्वासः, शिखग्डी, च, महारथः । धृष्टबुम्नः, विराटः, च, सात्यिकिः, च, अ-पराजितः ॥

परम-इध्वासः =वइ धनुषवाजा धृष्टद्युमः =ध्ष्ट्युम काश्यः =काशी का राजा च =श्रीर विरादः =िवराद च =एव महारथः =महारथी शिखगडी =शिखगडी च =तथा सास्यिकः =सास्यिक

श्चर्य—( हे धृतराष्ट्र!) बड़े धनुषवाले काशी के राजा, महा-रथी शिखएडी, धृष्टबुम्न, विराट, किसीसे न हारनेवाले सात्यिक,

द्वपदो द्रौपदेयाश्च सर्वशः पृथिवीपते । सौभद्रश्च महाब्रह्यः शङ्कान्दध्मुः पृथकपृथक् ॥ १ ⊏॥

द्रुपदः, द्रौपदेयाः, च, सर्वशः, पृथिवी-पते । सौभद्रः, च, महावाहः, शङ्कान्, दध्मुः, पृथक्-पृथक् ॥

दुपदः =राजा द्रुपद द्रोपदेयाः =होपदी के पुत्र च =त्रीर च =तथा महा-वाहुः =बड़ी भुजावाला पृथिवी-पते =हे महाराज! सीमदः =सुभवा का पुत्र पृथक्-पृथक् =श्रलग-मलग (श्रिभमन्यु) शङ्कान् =शङ्क सर्वशः =इन सब ने दृध्मुः =बजाये

अर्थ—राजा द्रुपद, द्रीपदी के (पाँचों) पुत्र, बड़ी भुजाओं-वाला सुभद्रा का पुत्र—अभिमन्यु—इन सबने हे राजन्! अलग-अलग अपने-अपने शंख बजाये।

स घोषो धार्तराष्ट्राणां हृदयानि व्यदारयत् । नभश्च पृथिवीं चैव तुमुलो व्यनुनादयन् ॥ १९॥

सः, घोषः, धार्तराष्ट्राणाम्, हृदयानि, वि-श्रदारयत्। नभः, च, पृथिवीम्, च, एव, तुमुलः, वि-श्रनुनादयन्॥

पृथिचीम् = पृथिबी को =ग्रीर च एव सः =3स =बड़े भारी वि-श्रनुमाद्यन्=प्रतिध्वति से तुमुलः पूर्ण करते हुए भयंकर धार्तराष्ट्राणाम्=धनराष्ट्र के =शोर ने घोपः पुत्रों के (शब्द ने) =कलेजों को =ग्राकाश नभः वि-स्रदार्यत् =धड्का दिया =श्रीर ਚ

त्रर्थ—पांडवों के वड़े बड़े शंखों की उस भयंकर ध्वित ने त्र्याकाश त्र्यौर पृथिवी में गूँजकर त्र्यापके पुत्रों ( ऋरीर सम्बन्धियों ) के कलेजे फाड़ डाले। श्रथ व्यवस्थितान् दृष्ट्वा धार्तराष्ट्रान् किष्वजः। प्रवृत्ते शस्त्रसंपाते धनुरुद्यम्य पाग्रडवः॥ २०॥ हृषीकेशं तदा वाक्यमिदमाह महीपते। सेनयोरुभयोर्भध्ये रथं स्थापय मेऽच्युत ॥ २१॥

श्रथ, व्यवस्थितान्, दृष्ट्वा, धार्तराष्ट्रान्, कपि-ध्वजः । प्रवृत्ते, शस्त्रसंपाते, धनुः, उद्यम्य, पाएडवः ॥ दृषीकेशम्, तदा, वाक्यम्, इदम्, स्राह, मही-पते । सेनयोः, उभयोः, मध्ये, रथम्, स्थापय, मे, स्रच्युत ॥

| मही-पते              | ≃हे पृथिवी    |            | के समय    |
|----------------------|---------------|------------|-----------|
|                      | के स्वामी!    | धनुः       | =धनुष     |
| <b>স্থ</b> য         | =इसके         | उद्यस्य    | ≃उठाकर    |
|                      | श्रनस्तर      | तदा        | =उस समय   |
| कपि-ध्वजः            | =वानर की      | हर्षाकेशम् | =कृष्स    |
|                      | ध्वजावाला     |            | महाराज से |
| पाग्डवः              | =म्रजु'न      | इदम्       | ″ =यह     |
| धार्तराष्ट्रान् 💎    | =दुर्योधन     | वाष्यम्    | =वचन      |
|                      | आदि कौरवीं    | आह         | =बोला     |
| ;                    | को            |            | ( कि )    |
| <b>च्यव</b> स्थितान् | =भन्ने प्रकार | श्रच्युत   | =हे भगवान |
|                      | खड़े हुए      |            | कृष्ण !   |
| द्य                  | =देखकर        | मे         | =मेरे     |
| शस्त्र-सम्पाते }     | _शस्त्रचलने   | रथम्       | =स्थ को   |
| प्रवृत्तं ∫          | की तैयारी     | उभयोः      | =दोनीं    |

=सेनाओं के सेनयोः स्थापय =खड़ा मध्ये =बीच सें की जिए

ऋर्थ — हे पृथ्वीनाथ ! इसके अनन्तर वानर की घ्वडावाले अर्जुन ने जब देखा कि कीरव-सेना सब तरह से लड़ने को तैयार ' खड़ी है और हथियार चलाना ही चाहती है, उस समय उसने अपना धनुष सँभालकर भगवान् श्रीकृष्ण से इस प्रकार कहा-"हे अच्युत! \* दोनों सेनाओं के बीच में मेरा रथ खड़ा कीजिए।"

## यावदेत। निरीचेऽहं योद्ध् कामानवस्थितान्। कैर्मया सह योद्धव्यमस्मिन् रण्समुद्यमे ॥ २२ ॥

यात्रत्, एतान्, निरीन्ने, अहम्, योद्धु कामान्, अवस्थितान्। कैः, मया, सह, योद्भव्यम्, अस्मिन्, रगा-समुद्यमे ॥

=जिससे (ताकि) श्रस्मिन् =इस यावत ≛हन पतान् योद्ध-कामान्=युद्ध करने की इच्छा से अवस्थितान्=लडे हुए ( योधात्रों को ) सह अहम् निरीचे =ग्रच्छी तरह से देख लूँ (कि)

रण-समुद्यमे=रण के प्रारम मया =मुक्ते कै: =िकनके =साथ योद्धव्यम् =युद्ध करना चाहिए

अर्थ —तािक मैं इन युद्ध की कामना से खड़े हुए योधाओं को अध्दी तरह देख लूँ अर्थात् मैं यह देखना चाहता हूँ कि कीन-कान मुक्तने युद्ध करने की इच्छा करते हैं और मुक्ते किन-किन के साथ युद्ध करना चाहिए।

योत्स्यमानानवेचेऽहं य एतेऽत्र समागताः । धार्तराष्ट्रस्य दुर्बुद्धर्युद्धे प्रियचिक्रीषेत्रः ॥ २३ ॥

योत्स्यमानान्, अवेत्ते, अहम्, ये, एते, अत्र, समागताः । धार्तराष्ट्रस्य, दुर्बुद्धेः, युद्धे, प्रिय-चिकीर्धवः ॥

=दुवृ'दि दुर्बु द्धे : युद्ध =युद्ध भें धार्तराष्ट्रस्य =दुर्योधन की समागनाः = बाये हैं प्रिय-चिकीर्षवः=भलाई चाइने-+ उन वाले योतस्यमानान्=युद्ध करनेवाली =जो-जो ये =ये (ग्रन्य देशों पते ग्रहम के राजा लोग) ≔देख श्रवेत्ते 경작 =इस

अर्थ — जो धृतराष्ट्र के दुर्बुद्धि पुत्र — दुर्योधन — की भलाई चाहनेवाले राजा लोग, इस रणभूमि में, युद्ध करने के लिए आये हैं, उन्हें मैं अञ्जी तरह से देखना चाहता हूँ।

#### संजय उवाच-

एवमुक्तो हवीकेशो गुडाकेशेन भारत। मेनयोरुभयोर्भध्ये स्थापयित्वा रथोत्तमम्॥ २४॥

# भीष्मद्रोग्। प्रमुखतः सर्वेषां च मही चिताम्। उवाच पार्थ पश्येतान् समवेतान् कुरूनिति ॥ २४॥

एवम्, उक्तः, हपीकेशः, गुडाकेशेन, भारत । सेनयोः, उभयोः, मध्ये, स्थापयित्वा, स्थ-उत्तमम् ॥ भीष्म-द्रोण-अमुखतः, सर्वेषाम्, च, महीचिताम् । उवाच, पार्थ, परय, एतान्, समवेनान्, कुरून्, इति ॥

#### संजय ने कहा--

| भारत           | =हे भरत की       | सर्वेपाम्   | ≕सब                        |
|----------------|------------------|-------------|----------------------------|
|                | संतान धतराष्ट्र! | महीचिताम्   | =राजात्रों के              |
| गुडाकेशेन      | = श्रजुंन द्वारा |             | सामने                      |
| पवम्           | =इस प्रकार       | रथ-उत्तमम्  | =उत्तम रथ को               |
| उक्तः          | =कहे जाने पर     | स्थापयित्वा | =खड़ा करके                 |
| हपीकेश:        | =श्रीकृष्या ने   | इति         | =यह                        |
| <b>उभयोः</b>   | =दोनों           | उवाच        | ⇒कहा (कि)                  |
| सेनयोः         | =सेनार्ग्रों के  | पार्ध       | =हे अर्जु <sup>*</sup> न ! |
| मध्ये          | ≃वीच में         | पनान्       | =इन                        |
| भीष्म-द्रोग्-ो | _ भीष्म श्रौर    | समवेतान्    | =इक्ट्ठे हुए               |
| प्रमुखतः       | = द्रोग के       |             | ( एकत्र हुए )              |
|                | सामने            | कुद्भन्     | =कौरवों को                 |
| च              | =तथा             | पश्य        | =तृ देख                    |

अर्थ-हे भरत की सन्तान धृतराष्ट्र । इस प्रकार निद्रा को जीतनेवाले अर्जुन ने जब अपने रथ को दोनों सेनाओं के बीच में ले जाने की प्रार्थना की, तब इन्द्रियों के स्वामी भगवान् कृष्ण- चन्द्र ने उस उत्तम रथ को दोनों सेनाओं के बीच में खड़ा करके, भीष्म, दोशा और सब राजाओं के सामने अर्जुन से कहा—"हे पार्थ! \* इन एकत्र हुए कौरवों को तृ देख।"

तत्रापश्यितस्थतान्पार्थः वितृ्नथ वितामहान् । याचार्यान्मातुलान्म्रातृन्वत्रान्वौत्रान्सर्खीस्तथा । श्वशुरान्सुहदश्चैव सेनयोरुभयोरवि ॥ २६ ॥

तत्र, अपश्यत्, स्थितान्, पार्थः, पितृन्, अथ, पितामहान् । आचार्यान्, मातुलान्, आतृन्, पुत्रान् , पौत्रान् , सखीन्, तथा । श्वशुरान् ,सुहदः, च, एव, सेनयोः उभयोः, अपि ॥

| श्रथ<br>पार्थः | =तय<br>=श्रजु <sup>°</sup> न ने | मातुलान्<br>भ्रातृन् | =मामात्रों<br>=भाइयों |
|----------------|---------------------------------|----------------------|-----------------------|
| तत्र           | =उस रणभूमि में                  | पुत्रान्             | =पुत्रों              |
| उभयोः          | =दोनों                          | पौत्रान्             | =पौत्रों              |
| श्रिप          | =ही                             | तथा                  | =श्रीर                |
| सेनयोः         | =सेनान्नों में                  | सर्खान्              | =मित्रों              |
| स्थितान्       | =खड़े हुए                       | श्वशुरान्            | =ससुरो                |
| पितृन्         | =पिता के भाइयों                 | च                    | ≕तथा                  |
| £              | या चाचात्रों                    | सुहदः                | =सुह्दॉं को           |
| पितामहान्      | =दादाश्रों                      | एव                   | =ही                   |
| त्राचार्यान्   | =गुरुश्रों                      | श्रपश्यत्            | =देखा                 |

अर्थ-वहाँ अर्जुन ने दोनों सेनाओं के बीच में खड़े हुए

पार्थ — पृथा अर्थात् कुन्ती का पुत्र ।

चाचाओं, भीष्म आदि दादाओं, डोणाचार्य आदि आचायों, मामाओं, भाइयों, पुत्रों, पौत्रों, भित्रों, ससुरों और सुहदों को ही देखा ।

## तान्समीच्य स कौन्तेयः सर्वान्बन्यूनवस्थितान्। कृपया परयाविष्टो विषीद्त्रिदमव्रवीत्॥ २७॥

तान् ,समीद्यः, सः, कौन्तेयः, सर्वान् , वन्यून् , अवस्थितान् । कृपया, परया, आविष्टः, विधीदन् , इदम् , अववीत् ॥

=इया से कृपया तान् =3 न त्राविष्टः =युक्र हो श्रवस्थितान् =इक्ट्<u>टे</u> हुए विषीदन् =दुःसित होता सर्वान बन्धून् = बन्धुन्नों को हशा ( उदास होकर ) समीच्य =देवकर =यह (वचन) =35 इदम् सः कौन्तेयः =कुन्ती-पुत्र ब्रजुंन श्रव्रवीत् =बोला = भ्रारयस्त परया

अर्थ—रणभूमि में उन सब स्वजनों को खड़ा देखकर अर्जुन के जी में बड़ी द्या उत्पन्न हो गई और वह दुखी होकर यह कहने लगा—

#### अर्जुन उवाच-

ह्येमं स्वजनं कृष्ण युयुत्सुं समुपस्थितम् । सीदन्ति मम गात्राणि मुखञ्च परिशुष्यति ॥ २८॥ वेपथुरच शरीरे मे रोमहर्षश्च जायते ॥ २८॥ दृष्ट्वा, इमम् , स्व-जनम् , कृष्णा, युयुत्सुम् , समुपस्थितम् । सीदन्ति, मम, गात्राणाि, मुखम् , च, परिशुष्यति ॥ वेपथुः, च, शरीरे, मे, रोम-हर्षः, च, जायते ॥

#### अर्जुन बोला कि-

| कुच्ल           | =हे कृष्ण !        | च          | =म्रौर          |
|-----------------|--------------------|------------|-----------------|
| इमम्            | =इस                | मुखम्      | ≃मुख            |
| युयुत्सुम्      | =युद्ध की इच्छा से | परिशुष्यति | =स्खा जाता है   |
| समुपस्थितम्     | =खड़े हुए          | च          | =तथा            |
| स्व-जनम्        | =भ्रपने बन्धुश्रों | मे         | =मेरे           |
| ì               | को                 | शरीरे      | =शरीर में       |
| <b>र</b> ष्ट्रा | =देखकर             | वेपथुः     | =कम्प हो रहा है |
| मम              | =मेरे              | অ          | =एवं            |
| गात्राणि        | =স্বরূ             | रोम-हर्षः  | =रोमाञ्च        |
| सीदन्ति         | ≕डी से होते        | जायते      | =हो रहा है      |
|                 | जाते हैं           |            |                 |

अर्थ—हे कृष्ण ! इन अपने भाई-वन्धुओं को युद्ध करने की इच्छा से तैयार खड़े हुए देखकर, मेरे अंग ढीले होते जाते हैं। मेरा मुँह सूखा जाता है, मेरा शरीर काँप रहा है और मेरे रोम खड़े हो रहे हैं।

गाग्डीवं स्नंसते हस्तात्त्वक् चैव परिदह्यते । न च शक्नोम्यवस्थातुं भ्रमतीव च म मनः ॥ ३०॥

गाएडीवम्, स्र सते, हस्तात्, त्वक्. च, एव, परिदछते । न, च, शक्कोमि, अवस्थातुम्, अमति, इव, च, मे, मनः ॥

=श्रोर =हाथ से हस्तात श्रवस्थानुम्=बर् रहने के बिर गाग्हीसम् =गार्डीव धनुष | ■ शक्तोमि =में समर्थ नहीं हूँ स्रंसते =िफसला जा रहा =श्रीर ਚ च मे =मेरा त्वक् ≃:वचा =भी एव मनः = # = भ्रमति इव =मानो 💵 रहा है परिदहाते = ब्रजी जाती है

अर्थ—गाएडीव \* धनुप हाथ से फिसला जा रहा है; मेरी त्वचा अथवा मेरा शरीर जला जाता है; मुक्तमें खड़े होने की शिक्त नहीं है और मेरा मन मानों अम रहा है अर्थात् चकर खा रहा है।

### निमित्तानि च पश्यामि विपरीतानि केशव। न च श्रेयोऽनुपश्यामि हत्वा स्वजनमाहवे॥ ३१॥

निमित्तानि, च, परयामि, विपरीतानि, केशव । न, च, श्रेयः, अनुपरयामि, हरवा, स्व-जनम् , आहवे ॥

च = श्रौर पश्यामि = ( मैं ) देखता हूँ केश्रव = हे कृष्ण ! श्राहवे = युद्ध में विपरीतानि = उलटे, विपरीत स्व-जनम् = श्रपने अध्वन्धियाँ ( ही ) को निमत्तानि = शकुनों को हत्वा = मारकर

<sup>•</sup>गारिएड — गाँठ को कहते हैं। श्रजुंन के धनुष में गाँठें होने के कारण वह गाएडीव कहलाता था।

| श्रेयः | =कल्याय | [ <del> </del> | ≖नहीं      |
|--------|---------|----------------|------------|
| व      | ≃भी     | अनु पश्यामि    | =देखता हूँ |
|        | +₩      |                |            |

अर्थ — और हे केशव ! मुक्ते शकुन भी बुरे दिखाई देते हैं।
युद्ध में अपने भाई-बन्धु इत्यादि स्वजनों को मारने में मुक्ते
तो कुछ लाभ नजर नहीं आता।

#### न काङ्क्ते विजयं कृष्ण न च राज्यं सुखानि च। किं नोराज्येनगोविन्द किं भोगैर्जीवितेन वा॥ ३२॥

न, काड्चे, विजयम्, कृष्ण, न, च, राज्यम्, सुखानि, च। किम्, नः, राज्येन, गोविन्द, किम्, भोगैः, जीवितेन, वा॥

| <b>कृष्</b> ण | =हे ऋष्ण !    | गोविन्द | = हे भगवन् !   |
|---------------|---------------|---------|----------------|
|               | +में          | नः      | =हमको          |
| विजयम्        | ≃विजय         | राज्येन | =राज्य से      |
| न             | =नहीं         | किम्    | =क्या( मतलब )  |
| काङ्चे        | =चाइता हूँ    |         | § 3            |
| च             | =श्रीर        | वा      | =स्रथवा        |
| राज्यम्       | =राज्य        | भोगैः   | =भोगें। से     |
| च             | ≃तथा          |         | +या            |
| सुखानि        | =सुखों को(भी) | जीवितेन | =जीवन से       |
| न             | =नहीं         | किम्    | =क्या(प्रयोजन) |
|               | +चाइता हूँ    |         | <b>=€</b> ?    |

अर्थ-हे कृष्ण ! में श्रापने बन्युओं को मारकर, विजय, राज्य और मुख नहीं चाहता । हे गोविन्द ! तब फिर राज्य, सुख-भोग श्रीर जीवन से हमें क्या प्रयोजन है ? मतलव यह है कि राज्य करने में कुछ श्रानन्द नहीं है । केवल परमानन्दस्करण श्रात्मा का यथार्थ ज्ञान होने से ही परमानन्द है।

येषामर्थे काङ्चितं नो राज्यं भोगाः सुखानि च । तइमेऽवस्थिता युद्धे प्राणांस्त्यक्तवःधनानि च॥ ३३॥ येषाम्, अर्थे, काङ्चितम्, नः, राज्यम्, भोगाः, सुखानि, च । ते, इमे, अवस्थिताः, युद्धे, प्राणान्, त्यक्तवा, धनानि, च ॥

+क्यों कि =वे (ही) येषाम् =जिनके हमे =ये सव ( जोग) युद्धे =िलए ऋथं =युद्ध में प्राणान् =प्राणी =इम नः =चीर राज्यम =र13य च धनानि =धन की (माशा) =भोग भोगाः =धौर =स्यागकर त्यक्त्वा अवस्थिता:=बर् हैं सुखानि =मुख काङ्चितम् =चाहिए

ऋर्य—जिनके लिए हम राज्य, भोग और सुख चाहने हैं वे ही लोग धन चौर प्राणों की आशा त्यागकर यहाँ रणभूमि में मरने-मारने को खड़े हैं।

मातुलाः श्वितरः पुत्रास्तयैव च पितामहाः । मातुलाः श्वशुराः पौत्राः श्यालाः सम्बन्धिनस्तथा ॥ ३ ४॥ श्राचार्याः, पितरः, पुत्राः, तथा, एव, च, पितामहाः । मातुलाः, श्वशुराः भौताः, श्यालाः, सम्बन्धिनः, तथा ॥

| त्राचार्याः | =ग्राचा ं ( गुरु- | पितामहाः   | =भीष्म सादि   |
|-------------|-------------------|------------|---------------|
|             | जन                |            | पितामह        |
| पितरः       | =िपता के भाई      | मानुलाः    | =मामे         |
|             | (ताऊ या चाचे)     | श्वशुराः   | =ससृर         |
| पुत्राः     | =पुत्र            | पौत्राः    | =पोते         |
| च           | =श्रीर            | श्यालाः    | =साबे         |
| तथा         | =वैसे             | तथा        | =तथा ( धन्य ) |
| एव          | =ही               | सम्बन्धिनः | =सम्बन्धी या  |
|             |                   |            | रिश्तेदार हैं |

अर्थ—हे भगवन् ! इस युद्ध में हमारे गुरु हैं, ताऊ, चाचा हैं, पुत्र और भतीजे हैं, भीष्म आदि पितामह हैं और ऐसे ही मामे, ससुर, पोते, साले तथा अन्य सम्बन्धी या रिश्तेदार हैं।

### एतान्न हन्तुमिच्छामि ध्नतोऽपि मधुसूदन । श्रापि त्रैलोक्यराज्यस्य हेतोः किं नु महीकृते ॥३४॥

एतान्, न, हन्तुम्, इच्छामि, काः, अपि, मधु-स्दन । अपि, त्रै-लोक्य-राज्यस्य, हेतोः, ंतम्, नु, मही-कृते ॥

| मधु-सूदन   | =हे मधु दैस्य  | हेतोः   | =कारय      |
|------------|----------------|---------|------------|
| - '        | को मारनेवाबी   | ऋपि     | =भी        |
|            | भगवान् कृष्ण ! | पतान्   | =इन सबको   |
| झतः        | =मारे जाने पर  |         | + भें      |
| ऋपि        | =भी ( चौर )    | इन्तुम् | =मारना     |
| त्र-लोक्य- | _तीन लोक के    | न       | =नडीं      |
| राज्यस्य   | राज्य के       | इच्छामि | =चाहता हूँ |

ऋर्य—हे मधु दैत्य को मारनेवाले कृष्ण ! चाहे ये सब वान्धव मुक्ते मार ही डालें, पर मैं इन्हें इस पृथ्वी के लिए तो क्या, तीनों लोकों के राज्य के लिए भी मारना नहीं चाहता ; विक्ति उलटा इनसे मारा जाना मैं उत्तम समकता हूँ॥

# निहत्य धार्तगष्ट्रान्नः का प्रीतिः स्याज्जनार्दन । पापमेवाश्रयेदस्मान् हत्वैतानाततायिनः ॥ ३६ ॥

निहत्य, धार्तशष्ट्रान्, नः, का, प्रीतिः, स्यात्, जनार्दन । पापम्, एव, त्र्याश्रयेत्, त्र्यस्मान्, हत्वा, एतान्, त्र्याततायिनः ॥

=हे जनादंन ! | प्रीतिः जनार्दन =होगा (हे कृष्य!) स्यात् धार्तराष्ट्रान् =धतराष्ट्रके पुत्रां एतान् ≃इन श्राततःयिनः=भ्राततःवियों • को (दुष्ट पापियों ) निहत्य =मारकर =हमं नः =मारकर (भी तो) हत्वा का =क्या

■ त्राततायी.—त्राग लगानेवाला, विष देनेवाला, हथियार लेकर मदमत्त किसी का वध करने की तुला हुन्या, धन का चीर, खेत का हर जेनेवाला और खीचोर ये छुः प्रकार के लोग आततायी कहलाते हैं। थथा—

> श्रिग्निदो गरद्रभैव शस्त्रोम्मत्तो धनापहः । स्रेत्रदारहरश्येतान् षड् विद्यादाततायिनः ॥ ( गुक्रनीति )

श्रस्मान् =हम लोगों को एव =ही प।पम् =पाप श्राश्रयेत् =लगेगा

अर्थ—हे जनार्दन! \* पृतराष्ट्र के पुत्रों को मारकर मला हमें क्या ख़ुशी होगी? विक्कि इन दुष्ट पापियों को मारकर हमें उलटा पाप ही लगेगा।

# तस्मान्नाही वयं हन्तुं धार्तराष्ट्रान्स्वबान्धवान् । स्वजनं हि कथं हत्वा सुखिनः स्याम माधव ॥३७॥

तस्मात्, न, ऋर्हाः, वयम्, हन्तुम्, धार्तराष्ट्रान्, स्व-बान्धवान् । स्व-जनम्, हि, कथम्, हत्वा, सुखिनः, स्याम, माधव ॥

| तस्मात्         | =इसिंखए                | माधव     | =हे साधव!       |
|-----------------|------------------------|----------|-----------------|
|                 | =श्रपने भाई-बन्धु      | स्व-जनम् | =चपने बन्धुक्षी |
| धार्तराष्ट्रान् | =धृतराष्ट्र के पुत्री  |          | को              |
| हन्तुम्         | को<br>=सारने के वास्ते | हत्वा    | =मारकर          |
| वयम्            | =हम                    |          | <b>+हम</b>      |
| न               | ======                 | कथम्     | =कैसे           |
| श्रहाः          | =योग्य हैं             | सुखिनः   | =सुखी           |
| हि              | =क्योंकि               | स्याम    | =होगे ?         |

<sup>\*</sup> जनार्दन सिष्ट में परमात्मारूप से रहनेवाले। संसार को ब्रह्म-रूप से उत्पन्न करनेवाले, मनुष्यों को पुरुषार्थ भौर मुक्ति देनेवाले, समुद्र में रहनेवाले, दैत्य-विशेष को मारनेवाले भगवान् कृष्ण का नाम है।

अर्थ — इसलिए अपने भाई-बन्धु धृतराष्ट्र के पुत्रों को हमें मारना उचित नहीं हैं । क्योंकि हे माधव ! ■ अपने ही प्रियजनों को मारकर हम कैसे सुखी होंगे ?

# यद्यप्येते न पश्यन्ति लोभोपहतचेतसः। कुलज्ञयकृतं दोषं मित्रद्रोहे च पातकम्॥ ३८॥

यद्यपि, एते, न, प्रयन्ति, लोभ-उपहत-चेतसः। कुल-क्य-कृतम्, दोषम्, मित्र-द्रोहे, च, पातकम्॥

लोभउपहतचित्रका चित्र

उपहत=लोभ से अण्ट
हो गया है ऐसे
पते =ये लोग

यद्यपि =ययपि (श्रगरचे)
कुल के नाश

कुल के नाश

चत्रम् | =से उत्पन्न होनेवास्रे | =स्रियन्त =देश्वते हैं
+तथापि

ऋर्य—गद्यपि इन दुर्गोधनादि की मित राज्य पाने के लालच से मारी गई है ऋरीर इन्हें कुल के नाश होने में पाप ऋरीर मित्रों से शत्रुता करने में दोष नहीं दिखाई देता है (तथापि)

माधव — मा=लच्मी, धव=पीत अर्थात् लच्मी के पीत
 मधुकुलवाला — यादव वंश में जो उत्पन्न हुन्ना श्रयीत् कृष्ण मगवान्।

# कथं न ज्ञेषमस्मामिः पापादम्मानिवार्तेतुम् । कुलज्ञयकृतं दोषं प्रपश्यद्विजनार्दन ॥ ३६॥

क्यम्, न, क्रेयम्, अस्माभिः, पापात्, अस्मात्, निवर्तितुम्। कुल-त्रप-कृतम्, दोषम्, प्रपश्यद्भिः, जनार्दन् ॥

अर्थ—हे जनार्दन! कुल के नाश होने में जो बुराइयाँ हैं उन्हें देखते हुए हम पाप से निवृत्त होने अर्थात् बचने का उपाय क्यों न करें ? कारण यह है कि,

# कुलच्चये प्रगाश्यन्ति कुलधर्माः मनातनाः । धर्मे नष्टे कुलं कृत्स्नमधर्मोऽभिभवत्युत ॥ ४० ॥

कुल-च्यं, प्रगारयन्ति, कुल-धर्माः, सनातनाः । धर्मे, नष्टे, कुलम्, कृत्स्नम्, अधर्मः, अभिभवति, उत ॥

कुल-त्तये =कुल के नाश कुल-धर्माः =कुलधर्म होने पर प्रश्यिनत =नाश हो जाते हैं सनातनाः =सनातन +श्रीर धर्में =धर्म के उत = फिर नधे =नष्ट होने पर श्रधर्मः =ग्रधर्मे कृतस्त्रम् =सारे (समस्त) श्रभिभवति =द्वा देता है कुलम् =कुल को

अर्थ — कुल के नाश हो जाने पर, सनातन कुल-धर्म नष्ट हो जाते हैं। परम्परा से चले आनेवाले धर्म के नाश हो जाने पर सारे कुल में अधर्म छा जाता है यानी वंश के सब आदमी अधर्मी हो जाते हैं।

## श्रधर्माभिभवात्कृष्ण प्रदुष्यन्ति कुलस्त्रियः। स्त्रीषु दुष्टासु वाष्ण्यं जायते वर्णसंकरः॥ ४१॥

अधर्म-अभिभवात्. कृष्ण, प्रदुष्यन्ति, कुल-स्नियः। स्नीपु, दुष्टासु, वाष्णेय, जायते, वर्णसंकरः॥

श्रापु, दुष्टासु, वाष्ण्य, कृष्ण =हे कृष्ण अधर्म-अभि-अभि-भवात् =से मवात् =स्त की दिनगाँ

कुल-स्त्रियः =कुल की स्त्रियां प्रदुष्यन्ति =अष्ट हो जाती हैं वार्ष्णय =हे वृष्यि-वंश में उत्पन्न होने-

वासे (भगवान्
इन्स )!
स्त्रीषु =िस्त्रयों के
दुष्टासु =दुप्टा या अप्ट
होने पर
वर्षसंकरः =वर्षसंकर
जायते =उत्पन्न होता है

त्रर्थ—हे कृष्ण ! त्रधर्म के बढ़ जाने से कुल की खियाँ दूपित हो जाती हैं क्रीर हे कृष्ण ! खियों के खराब हो जाने पर वर्णसंकर • उत्पन्न होते हैं।

वर्णसंकर--वद्वलन क्वियों की सन्तान को "वर्णसंकर" कहते हैं।

# संकरो नरकायैव कुलब्नानां कुलस्य च । पतान्ति पितरो होषां लुप्तिप्रहोदकक्रियाः ॥४२॥

संकरः, नरकाय, एव, कुलध्नानाम्, कुलस्य, च । पतन्ति, पितरः, हि, एपाम्, लुप्त-पिण्ड-उदक-क्रियाः ॥

=वर्ण संकर संकरः लप्त पिएड और जल विण्ड-=की क्रिया के कुल्यानाम् =कुल नाश करने-उदक-कोप होने वालों क्रियाः =श्रीर च एयाम् =इनके कुलस्य =कुल को =िवतर पितरः =नरक की ऋोर नरकाय +स्वर्ग से तो जाने के लिए नरक में =ही एव =गिर जाते हैं पतन्ति +होता है =क्यों कि हि

ऋर्थ—व्यभिचारिए। सियों से जो वर्णसंकर पैदा होते हैं वे वास्तव में, उस सारे कुल के नाश करनेवालों को नरक में ले जाने के लिए ही होते हैं; क्योंकि उनका दिया हुआ पिएड और जल उनके पितरों को नहीं पहुँचता; अतएव उनके पूर्व ज स्वर्ग से नरक में गिर जाते हैं।

दोषैरेतैः कुलघ्नानां वर्णसंकरकारकैः । उत्साद्यन्ते जातिधर्माः कुलधर्माश्च शाश्वताः॥ ४ ३॥ दोषै:, एतै:, कुलध्नानाम्, वर्णसंकर-कारकैः । उत्साद्यन्ते, जाति-धर्माः, कुलधर्माः, च, शारवताः ॥

कुलझानाम् =कुलधातकों के दोष्टेः =शेपाँ से
(कुल के नाश प्राश्वताः =परव्परागठ
करनेवालों के)
सुल-धर्माः =कुल-धर्मः
पतैः =इन
वर्णसंकरवर्णसंकर
जाति-धर्माः =ग्राति-धर्म
करिकः = वनानेवाले उत्साद्यन्ते =नष्ट हो जाते हैं

अर्थ—हे भगवन् ! कुलनाशक पुरुषों के इन वर्णसंकर वनानेवाले दोषों ■ जाति और कुल के सनातन धर्म का नाश हो जाता है ।

# उत्मन्नकुलधर्माणां मनुष्याणां जनार्दन । नरके नियतं वासो भवतीत्यनुशुश्रुम ॥ ४४ ॥

उत्सन-कुल-धर्माणाम्, मनुष्याणाम्, जनार्दन । नरके, नियतम्, वासः, भवति, इति, अनुशुश्रुम ∎

=निश्चय ही िनियनम् जन।र्द्रन =हे कृष्ण ! =निवास वासः उत्सन्ध-> ≖कूल-धर्म नह ≕होता 🖁 भवति कुल-धर्माणाम् 📗 हुए =ऐसा इति मनुष्याणाम् =मनुष्यों का +हमने शास्त्रों में नरके =नरक में अनुशुभुम =सुना है

अर्थ-हे जनाईन ! जिन पुरुषों के कुल-धर्म नष्ट हो जाते

हैं उन्हें निश्चय ही नरक में जाना पड़ता है; ऐसा हमने (शास्त्रों में) सुना है।

# श्रहो बत महत्वापं कर्तु व्यवसिता वयम्। यद्राज्यसुखलोभेन हन्तुं स्वजनमुद्यताः॥ ४५॥

त्रहो, बत, महत्, पापम्, कर्तुम्, व्यवसिताः, वयम्। यत्, राज्य-सुख-लोभेन, हन्तुम्, स्व-जनम्, उद्यताः ॥

=हाय (श्रहो) यत् त्रहो ≖ओ =शोक ! ( श्रफ्- रात्य-सुख ∤ =राज्य-सुख के वत लोभ से लोभेन सोस!) =चपने सम्ब-स्व-जनम् महत् =बड़ा भारी निधयों को पापम् =पाप =मारने की कतुम् हन्तुम् =करने की = उद्यत हुए हैं = इम लोग उद्यताः वयम =तैयार दुए हैं ब्यवसिताः **।** 

अर्थ—अर्जुन कहता है कि बड़े अफ़सोस की बात है जो हम लोग राज्य सम्बन्धी सुख के लिए अपने बन्धुजनों को मारने एवं इस प्रकार भारी पाप करने को तैयार हो गये हैं।

# यदि मामप्रतीकारमशस्त्रं शस्त्रपाण्यः । धार्त्तराष्ट्रा रगो हन्युस्तनमे दामतरं भवेत् ॥ ४६ ॥

यदि, माम्, अ-प्रतीकारम्, अ-शस्त्रम्, शस्त्र-पाण्यः। धार्तराष्ट्राः, रणे, इन्युः, तत्, मे, स्मतरम्, भवेत्॥

ध।तंराष्ट्राः यदि =धनराष्ट्र के पृत्र =चरगर =लकाइं में ररो माम् =मुक्त श्र-प्रतीकारम्=सामना न करनेः =मार (भी) हन्यः वासे ( बदला दाखें न जेनेवाले ) =तरे ( वह ) तत् .... ग्र-शस्त्रम् =हाथ में हथि-म =मेरे जिए यार न रखने-क्षमनरम् =ध्रम्यस्त वासे कंस्याया कारक शस्त्र-पाण्यः =शस्त्र हाथ में भवेत = होगा लिए हुए

अर्थ—हे कृष्ण ! धृतराष्ट्र के पुत्र, हाथों में शस्त्र लंकर, मुक्ते ऐसी हालत में, जब कि मेरे हाथों में हथियार न हों और मैं मुकाबला भी न करूं, मुक्ते रण में मार डालें, तो कहीं अच्छा होंगा।

#### संजय उवाच-

एवमुक्त्वार्जुनः संख्ये रथोपस्थ उपाविशत् । िस्डय सशरं चापं शोकसंविग्नमानसः॥ ४७॥

एवम्, उक्तवा, अर्जुनः, संख्ये, रथ-उपस्थे, उपाविशत् । विस्टन्य, स-शरम्, चापम्, शोक-संविग्न-मानसः ॥

#### संजय वोला कि-

शोक-संविग्न-स्रांकि से भरें मानसः हुए मनवाका स-शरम् =तीर सहित

| चापम्   | =धनुष को   | उक्तवा     | ======              |
|---------|------------|------------|---------------------|
| विस्ज्य | =छुरेदकर   | रथ-उपस्थे  | = त्थ के विद्युत्ती |
|         | +धौर       |            | भाग में             |
| पवम्    | =इस प्रकार | उपाविशत् 🏻 | =वैठ गया            |

अर्थ—संजय बोला—"हे धृतराष्ट्र ! ऐसा कह, रणभूि में बाणसहित धनुष को फेंककर, शोक में डूबा हुआ अर्जुन रथ के पिछले भाग में जाकर बैठ गया।"

प्रथम श्रध्याय समाप्त

### गीता के पहले अध्याय का माहात्म्य

एक बार पार्वतीजी ने महादेवजी से पूछा—"भगवन्! श्रापने वैकुएउ लोक प्राप्त करने के लिए अनेक प्रकार के धर्मी का वर्णन किया, अब में गीता का माहात्म्य सुनना चाहती हूँ, जिसे सुनकर भगवान् विष्णु में भिक्त बढ़ती है श्रीर अन्त में वैकुएउलोक प्राप्त होता है। यदि श्राप मुक्ते प्यार करते हैं तो कृपा करके गीता का माहात्म्य कहिए।"

पार्वतीजी के उस प्रकार पूळुने पर भगवान् शंकर सब लोकों के पूज्य विष्णु को नमस्कार करके कहने लगे—'हे देवि! विष्णु ने लदमी के पूळुने पर श्रीभगवद्गीना का जो माहात्म्य उनसे कहा था, वही मैं तुमसे कहता हूँ. घ्यान देकर सुना। एक वार लदमीजी ने भगवान् विष्णु से पूळुा—''भगवन्! श्राप सब लोकों से विरक्त होकर चीरसमुद्र में अकेले क्यों सोते हैं, इसका क्या कारणा है ?' विष्णु जी ने उत्तर दिया—'हे प्रिये! हम यहाँ सोने नहीं हैं, हम उस स्थनादि, अखण्ड, अचर, उयोतिस्वरूप को दिव्य दृष्टि से देखते हैं, जिसके घ्यान में योगीजन सदा मग्न रहते हैं स्थीर महात्मा व्यामजी ने जिसके तत्त्व को समक्षकर सम्पूर्ण वेद-शाखरूपी समुद्र को मयकर गीता शास्त्र निकाला है: उसी स्थानन्दस्वरूप में मग्न रहकर हम इस चारसमुद्र में सोने हुए के समान निवास करते हैं।'' विष्णु भगवान् के मुँह से गीताशास्त्र की यह महिमा

सुनकर लच्मीजी ने पूछा—भगवन् ! जिस गीताशास्त्र को व्यासजी ने सम्पूर्ण व द-शास्त्ररूपी समुद्र से निकाला है, उसका माहात्म्य मुक्तसे कहिए।

भगवान् ने कहा-शीभगवद्गीता वाङ्मयी ईरवर की मूर्ति है। आदि के पाँच अध्याय उस मूर्ति के मुख हैं, छुठे से पंद्रहवें तक दस अध्याय उसकी भुजाएँ, सोलहवाँ अध्याय उसका उदर, सन्नहवाँ श्रीर अठारहवाँ अध्याय उसके चरण हैं। उस माहेरवर-मूर्ति का दर्शन केवल ज्ञान-दृष्टि से होता है, और जो पुरुष उस मूर्ति का दर्शन करता है, उसके सब पाप छूट जाते हैं। गीता का एक अध्याय, आधा अध्याय, एक रलोक, आधा रलोक अथवा केवल चौधाई रलोक का अभ्यास करने से मनुष्य सुशर्मा के समान निष्पाप होकर वैकुएठलोक को जाता है। लद्मी ने पूछा--भगवन् ! सुरामी कौन या और कैसे उसकी मुिक हुई, सो मुक्से कहिए। भगवान् ने कहा-हे देवि ! सुशर्मा नाम का एक दुराचारी बाल ए। वह पाप-कर्म करने के सिवा जप, होम अधवा अतिथि-सत्कार कभी नहीं करता था। वह खेती करता, मदिरा पीता, मांस खाता ऋौर हमेशा विषय-भीग में समय बिताता था। वह एक दिन बकरी को खिलाने के लिए बाग में पत्ते तोड़ने गया। वहाँ उसे साँप ने काट खाया। वह मरकर यमलोक को गया। अपने पार्शे के फल से बहुत वर्षे तक, नरक में रहकर फिर मृत्युनोक में आकर बैल हुआ। उस बैल को एक भिखमंगे लँगड़ ने मोल लिया। वह उस पर चढ़कर भीख माँगता था। पेट भर चाग न पाने से बह बैल बहुत दुवला हो गया। एक दिन, मार्ग में चलते-चलते.

थककर गिर पड़ा और वेहोश हो गया। उसकी आँखें निकल आई, मुँह से फेना निकलने लगा, किन्तु इतने पर भी, पूर्व जनम के पापों के फल से, उसके प्राण नहीं निकलते थे। गाँव के लोग वहाँ इकट्ठा हो गये, उसका दु:ख देखकर सबको तरस आया । उसकी शीव मृत्यु हो जाय और वह इसक्लेश से छुटकारा पा जाय, सब लोग ईरवर से यही प्रार्थना करने लगे । कोई-कोई कहने लगे-- "हम अपना अमुक पुण्य इस बैल को देते हैं, उसके प्रभाव से इसका दु:ख झूट जाय।" भीड़ देखकर एक वेश्या भी वहाँ आ गई। उसने भी कहा-"'हमारे पुण्य के प्रताप से इस बैल का दु:ख छूट जाय।" यद्यपि उसने अपनी जान में कोई पुण्य तो किया नहीं था-उसने केवल हँसी में यह कह दिया था-किन्तु वह बेल उसी दम मर गया और उस वेश्या के पुरुष के प्रमाव से उसने एक ब्राह्मण के घर में जन्म लिया। उसी पुराय के फल से उसे अपने पूर्व जन्म का सब वृत्तान्त स्मरण (याद) था। उसने वेश्या के पास जाकर उससे पूझा-- 'तुमने वह कीन बड़ा पुरुष किया था, जिसके प्रभाव से हमको बैल की योनि से झुटकारा दिलाकर शहाए के घर में जन्म दिलाया ! क्या हमको भी उस शुभ कर्म का उपदेश दे सकती हो !" वेश्या ने उत्तर दिया- 'हमने अपनी समक में तो कभी कोई पुर्व किया नहीं, आपको क्या बतावें। हाँ, हमारे यहाँ यह तोता पला है, यह सबेरे कुछ पढ़ता है। इसकी बोली हमको बहुत प्यारी लगती है, और इम उसे ध्यान से सुना करती हैं।" तव उस ब्राह्मण ने तोते से पूझा—"तुम क्या पढ़ते हो ?" तोते ने कहा-"इम पहले एक मुनि के आश्रम पर

रहते थे। मुनि के शिष्य प्रतिदिन गीता के पहले अध्याय का पाठ किया करते थे। हम भी उनसे सुनकर वह ऋध्याय पढ़ने लगे। एक बहेलिया हमको वहाँ से पकड़ लाया श्रीर इस वेरया के हाथ बेच दिया, तब से हम इस पिंजरे में रहते हैं और रोज सुबह गीता का पहला अध्याय-जिसे मृनि के श्राश्रम पर सीखा था--पदते हैं। '' तोने की यह बात सुन-कर वह बाह्यण उसी दिन से प्रतिदिन गीता के पहिले श्रध्याय का पाठ करने लगा।

विष्णाजी ने लक्ष्मी से कहा ... हे देति! अन्त की वे तीनों-तोता, वेश्या और बाह्मण-गीता के पहिले अध्याय के प्रभाव से वैकुएठधाम को गये।



# दूसरा अध्याय

-XX

### संजय उवाच-

तं तथा कृषयाविष्टमश्रुपूर्णाकुलेचराम्। विषेदन्तमिदं वाक्यमुवाच मधुसूदनः॥ १॥

तम्. तथा, कृपया, आविष्टम्. अशुपूर्ण-आकुल-ईच्रणम् । विषीदन्तम्, इदम्, वाक्यम्, उवाच, मधुसूद्नः॥

#### संजय ने कहा-

तथा = इस प्रकार

क्रपया = दस प्रकार

क्रपया = दश से

मधु-स्द्रनः = मीकृष्य महा
ग्राविष्टम् = युक्त (परिपृष')

ग्राप्तुन्यं ) ग्रासुन्नों से पृषं

ग्राकुल | चार ध्याकुन | द्रम् = यह

ग्राकुल | नेत्रवाने

विपादन्तम् = दुःश्री

अर्थ संजय ने कहा "दिस प्रकार दया से परिपूर्ण, आँखों में आँसू भरे हुए और ज्याकुल नेत्रवाले दुःखी अर्जुन से मधुसूदन अर्थात् कृष्ण भगवान् यह कहने लगे" —





11 -1 1 1/20 1

-

### श्रीभगवानुवाच—

## कुतस्त्वा कश्मलमिदं विषमे समुप स्थतम् । यनार्थजुष्टमस्वर्ग्यमकीर्तिकरमर्जुन ॥ २ ॥

कुतः, त्वां, कश्मलम्, इदम्, विषमे, समुपस्थितम्। अनार्य-जुष्टम्, अ-स्वर्ग्यम्, अ-कीर्ति-करम्, अर्जुन॥

#### भगवान् ने कहा-

श्रार्कुन ≔हे श्रजुंन! सम्परिथतम्=श्रागया ? त्वा =तुमे + क्योंकि यह इदम् =45 अनार्य-जुरुम् ≃श्रेष्ठ पुरुषों के कश्मलम् = अज्ञान या योग्य नहीं है (मलिनता) श्च-स्वर्यम् =नरक में ले जाने-कायरपना वाला है विषमे = इस संकट (रण) +योग ži . =कहाँ बा या किस अ-कार्ति । अण्यश फेलाने-कारण से करम । =वाला है कृतः कारण से करम्

शर्थ —हे अर्जुन ! इस रणभ्मि में, तुके यह अज्ञान या कायरपन कहाँ से आ गया ! इस प्रकार लड़ाई से मुँह मोड़ना आर्य पुरुषों को शोभा नहीं देता । यह कायरता स्वर्ग से रहित करनेवाली अर्थात् नरक में ले जानेवाली है और लोक-परलोक में अपकीर्ति फैलानेवाली है ।

कैन्यं मा रम गमः पार्थ नैतत्त्वय्युग्पद्यते । चुदं हरयदौर्बल्यं त्यक्त्वोत्तिष्ठ परंतप ॥ ३ ॥ होटयम्, मा, स्म, गमः, पार्थ, न, एतत् स्वयि, उपप्रवते । चुद्रम्, इदय-दीर्बक्यम्, स्यक्त्वा, उत्तिष्ठ, परं-तप ॥

पार्थ =हे ऋजुँन ! (त्) **अपानेवासे** =नपुंसकता को ( भ्रजुन )! क्रैव्यम् =तुरख मा त्रम् =मत हर्य- ) हृहरव की दुवं-दीवंल्यम् जता को गमः =प्राप्त =हो स्म ⇒त्यागकर ( छोद-त्यक्षा प्तत् = यह कर ) =तेरे लिए त्विय + त् ≕नहीं उत्तिष्ठ =उठ खदा हो =योग्य है उपपद्यते =हे शत्रुकों को परं-तप

अर्थ—हे पृथा-पुत्र अर्जुन ! तू नपु सक अर्थात् कायर मत बन । यह कायरता तेरे जैस श्रुशीर के योग्य नहीं । हे शत्रुओं के तपानेवाले ( अर्जुन ) ! अपने हृदय की इस तुच्छ दुर्बलता को त्यागकर, तू युद्ध के लिए उट खड़ा हो ।

## अर्जुन उवाच-

कथं भीष्ममहं संख्ये द्रोगां च मधुसृरन । इपुभिः प्रति योत्स्यामि पूजाहीवरिसृदन ॥ ४॥

कथम्, भीष्मम्, ऋहम्, संख्ये, द्रोराम्, च, मधु-स्द्न। इपुभि:, प्रति, योतस्यामि, पूजा-ऋहौं, ऋरि-स्दन॥

### तब अर्जुन ने कहा---

| मधुसूद्दन      | ≔हे मधुसूदन ! | कथम्       | =िकस प्रकार        |
|----------------|---------------|------------|--------------------|
| संख्ये         | =रण में       | योत्स्यामि | =युद्ध कर्रुंगा    |
| द्रोगम्        | =द्रोगाचार्य  |            | +क्योंकि           |
|                | =श्रीर        | श्ररि-सूदन | =हे शत्रुष्ठों को  |
| भीष्मम्        | =भीष्मपितामह  |            | मारनेवा ले         |
|                | के            |            | श्रीकृष्याचन्द्र ! |
| प्रति          | =साथ          |            | + ये दोनों ही      |
| <b>इ</b> षुभिः | =बायों से     | पूजा-ऋहीं  | =पूजा के योग्य हैं |
| शहम            | =#            |            |                    |

ऋर्य-तब ऋर्जुन बोला कि हे मधु दैत्य के मारनेवाले, हे शत्रु ऋों का नाश करनेवाले भगवान् कृष्णचन्द्र! भीष्मितामह श्रीर द्रोणाचार्य मेरे पूज्य हैं। युद्ध में इन दंग्नों पर बाण कैसे चलाऊँ ? मतलब यह है कि इनके साथ युद्ध करना उचित नहीं है।

गुरूनहत्वा हि महानुभावान् श्रेयो भोक्तुं भैच्यमपीह लोके। हत्वार्थकामांस्तु गुरूनिहैव भुज्जीय भोगान् रुधिरप्रदिग्धान्॥ ॥॥

गुरून्, अन्हत्वा, हि, महानुभावान्, श्रेयः, मोक्तुम्, मैच्यम्, अपि, इह, लोके । इत्वा, अर्थ-कामान्, तु, गुरून्, इह, एव, भुजीय, भोगान्, रुधिर-प्रदिग्धान् ॥

| मद्दानुभाव | ान्=वदे-धनःपराःली | अर्थ-कामान् =पर्यं की कामना-         |
|------------|-------------------|--------------------------------------|
| गुकन्      | =गुरुजनों को      | वासे (याने                           |
| श्च-इत्या  | =न सारकर          | भ्रथं-लोसुप )                        |
| <b>美星</b>  | = ६ म             | गुरुन् अनुरुषों को                   |
| लोके       | =लोक में          | इत्वा =म'≀कर                         |
| भेदयम्     | =भिका का सम       | इह एव इस संसार में                   |
|            | (भीस माँग         | धी                                   |
|            | <b>कर</b> )       | हिचर-<br>प्रदिग्धान् = द्वृत से स्ते |
| ऋपि        | =ਸੀ               | प्रदिग्धान् ∫ दुए                    |
| भोक्तुम्   | ⇒लाना             | भोगान् =भोगे को                      |
| हि         | =ि:सन्देह         | +9                                   |
| अयः        | =श्रेष्ठ है       | भुञ्जीय =भोगूँगा                     |
| तु         | =भाौर             | 1                                    |

अर्थ—इन महाप्रतापी पूत्रनीय गुरुखों को मान्ने की अपेचा यदि इस लोक में मुके भीख माँगना भी पढ़े तो ऐसा करना मेरे लिए श्रेष्ट है। धन के लोभी गुरुखों को खगर में मारू तो इस लोक में ही मैं ख़न से सने हुए भोगों को भोगू गा।

न चैतहिदाः कतरको गरीयो यहा जयम यदि वा नो जयेयुः । यानेव हत्वा न जिजीविषाम-स्तेऽवस्थिताः प्रमुखे धार्तेराष्ट्राः ॥ ६ ॥

न, च, एतत्, विद्मः, कतरत्, नः, गरीयः, यद्वा, जयेम,

यदि, बा, नः, जयेयुः । यान्, एव, हत्वा, न, जिजीविषामः, ते, अवस्थिताः, प्रमुखे, धार्तराष्ट्राः ॥

=हमको =भौर नः व =वे जीतंगे जयेयुः =यह पतत् =ि जनको यान् 4-11 न विद्मः ≕इम नहीं जानते ≕मारकर हरवा हैं कि 十百井 =हमारे विष् मः कतरत् =क्या =श्रेष्ठ है ? गरीयः ते. एव +डम यह भी नशीं धार्तराष्ट्राः =धतराष्ट्र के पुत्र सकते कि प्रमुखे =सामने ( हमारे =किंवा (भागा) यद्वा मुकाबसे में ) =इम जीनेंगे जयेम =ग्रयवा (या) अवस्थिताः =बदे हुए हैं यदि वा

श्रर्थ\_हे भगवन् ! मैं नहीं जानता कि मेरे लिए भीख माँगना या युद्ध करना, इन दोनों में से कीनसा धर्म श्रेष्ठ है ! हम यह भी नहीं जानते कि हम कीरवों को जीतेंगे या वे हमें ! जिनको मास्कर हम जीना नहीं चाहते चे ही सब धृतराष्ट्र के पुत्र इत्यादि सम्मुख लड़ने के लिए खड़े हैं ।

कार्पग्यदोषोपहतस्वभावः पृच्छामि त्वां धर्मसंमूढचेताः।

# यच्छ्रेयः स्यानिश्चितं ब्राहि तन्मे शिष्यस्तेऽहं शाधि मां त्वां प्रपन्नम् ॥ ७ ॥

कार्पण्य-दोप-उपहत-स्वभावः, गृच्छामि, त्वाम्, धर्म-संमूढ-चेताः । यत्, श्रेयः, स्यात्, निश्चितम्, ब्रूहि, तत्, मे, शिष्यः, ते, श्रहम्, शाधि, माम्, त्वाम, प्रपन्नम् ॥

=उसको कार्पस्य-) कृपस्ता कायस्ता तत् या भ्रज्ञान के निश्चितम् =निश्चय करके उपहत- =िशंष से नष्ट हुए =मुक्ससे मे ₹नभावः 🕽 स्वभाव वाला =करिए महि + क्योंकि धर्म-संमुद- । धर्म के विषय में चेताः । = मूर चित्रवाला श्रहम् =प्रापका शिष्यः =शिष्य ह त्वाम् =चापसे =प्रापके त्वाम् पृच्छामि =पृद्धता हुँ कि =शरक्भात यत् =बो प्रपंश्वम् =मुक्तको माम् श्रेयः =श्रेष =उपदेश दीबिए =होसे शाधि स्यात्

अर्थ—कायरता अथवा आत्मज्ञान के न होने के कारण मेरी बुद्धि मारी गई है. मोह के कारण मैं अपने धर्म (कर्तव्या-कर्तव्य ) को भी नहीं जान सकता ; इसलिए जो इस समय कर्तव्य हो, वह करने की इच्हा से, मैं आपसे पूछता हूँ कि जिससे मरी भजाई हो वही मुक्ते निश्चय करके बनाइए। ैं क्या का शिष्य हूँ; मैं अपनि शरण अपया हूँ; मुक्ते शिकादीजिए।

# न हि प्रपश्यामि मनापनुद्याः द्यच्छोकमुच्छोषणमिन्द्रियाणाम् । श्रवाप्य भूमावसपत्रमृद्धं राज्यं सुराणामपि चाधिपत्यम् ॥ ८॥

न, हि, प्रपश्यामि, मम, अपनुद्यात्, यत्, शोकम्, उच्छो-पणम्, इन्द्रियाणाम् । अवाष्य, भूमी, अ-सपन्नम्, ऋद्भम्, राज्यम्, सुरार्णाम्, अपि, च, आधिपत्यम् ।

| भूमी         | =पृथिवी पर     | श्रवाप्य      | ≕पाकर                       |
|--------------|----------------|---------------|-----------------------------|
| भ्र-सपत्नम्  | =शत्रुर हित    |               | +में ऐसा साधन               |
|              | (निष्करटक)     | न             | =======                     |
| भूदम्        | =ऋद्भि-सिद्धि  | प्रपश्यामि    | ≔देखता हुँ                  |
|              | सम्पन्न (धन-   | यत्           | =जो                         |
|              | धान्य-पूर्व )  | मम            | =मेरी                       |
| राज्यम्      | =राज्य         | इन्द्रियागाम् | =इन्द्रियों के              |
| च            | ≕श्रौर         | उच्छोषणम्     | <b>≃</b> सुखानेवा <b>ले</b> |
| सुराणाम्     | =देवताओं के    | शोकम्         | =(इस) शोक को                |
| भ्रिप        | = <b>ਮ</b> ੀ   | हि            | ≃िनस्संदे <mark>ह</mark>    |
| श्राधिपत्यम् | ≖म्राधिपत्य को | त्रपनुद्यात्  | =रूर कर सके                 |

व्यर्थ-हें भगवन् ! आपसे उपदेश लेने का एक बढ़ा

मारी कारण यह भी है कि यदि मैं शत्रुरहित धन-धान्य पूर्व पृथिवी का मालिक भी हो जाऊँ और इन्द्र आदि देवताओं पर भी मैं शासन करने लगूँ, तो भी मुक्ते कोई ऐसा साधन या उपाय नजर नहीं आता, जो मेरी इन्द्रियों के सुखानेवाले इस शोक को दूर कर सके।

#### संजय उवाच

एवमुक्तवा हवीकेशं गुडाकेशः परन्तपः। न योत्स्य इति गोविन्दमुक्तवा तूप्णीं बभृव हा।॥॥

एवम्, उक्त्वा, ह्यांकेशम्, गुहाकेशः, परंतपः।
न, योत्स्ये, इति, गोविन्दम्, उक्त्वा, तूष्णीम्, वभूव, ह ॥

#### संजय ने कड़ा-

| परंतपः   | =शत्रुभों को         | न         | =नहीं     |
|----------|----------------------|-----------|-----------|
|          | तपानेवाला            | योरस्ये   | ≕खद्ँगा   |
|          | चौर                  | इति       | ≕ऐसा      |
| गुडाकेशः | =निद्रा को जीतने-    | गोविन्दम् | =कृष्ण से |
|          | वाला—श्रजु न         |           | ⇒स्पष्ट   |
| इपकिशम्  | =श्रीकृष्याचन्द्र से | उक्त्वा   | = क ह कर  |
| पवम्     | =इस प्रकार           | तुष्णीम्  | =चुप      |
| उक्त्वा  | =कहकर (कि मैं)       | वभूव      | =हो गया   |

अर्थ—संजय बोला,—''हे धृतराष्ट्र ! निद्रा को जीतने-वाला तथा शत्रुओं को तपानेवाला अर्जुन गोविन्द से यह कह कर कि ''मैं युद्ध नहीं करूँगा" चुप हो गया।

### तमुत्राच हशीकेशः प्रहमन्निव भारत । सेनयारुभयोर्भध्ये विषीदन्तामिदं वचः ॥ १०॥

तम्, उवाच, दृषीकेशः, प्रहसन्, इव, भारत । सेनयोः, उभयोः, मध्ये, विषीदन्तम्, इदम्, वचः ॥

=हे राजन् ! प्रष्टसन् = मुसकराते हुए भारत =इोनॉ उभयोः 💎 हचीकेशः =श्रीकृष्ण महा-सेनयोः =सेनात्रों के राज सध्ये =श्रीष हदम् = 48 वचः =वचन तम् = इस विषीदन्तम् =श्रीत दुखित उवाच =कहने लगे भजुंन से

श्रर्थं \_\_इसके उपरान्त हे राजन् ! ह्यिकेश श्रर्थात् भगवान् कृष्ण ने, दोनों सेनाश्रों के बीच में, उस दुखी अर्जुन से हँसते हुए इस प्रकार कहा—

### श्रीभगवानुवाच-

श्रशोच्यानन्त्रशोचस्त्वं प्रज्ञावादांश्च भाषसे । गनासूनगतासूंश्च नानुशोचन्ति परिष्ठताः ॥ ११ ॥

अ-शोध्यान्, अनु-अशोचः, त्वम, प्रज्ञा-वादान, च, भाषसे। गत-अस्न्, अ-गत-अस्न्, च, न, अनुशोचन्ति, परिडताः॥

#### भगवान् बोले-

श्र-शोच्यान् = मो शोक करने | स्वम् = त् योग्य नहीं श्रानु-श्रशोचः = शोक करता | उनका च = चौर प्रशा-चादान् =पिरदर्तो की + भौर

तरह बातें ग्र-गत-ग्रस्न् = जीते हुओं
भाषसे =कहता है (जीवितों) के जिए
पिरहताः =पिरहत जोग न,ग्रनुशो- = शोक नहीं
गत-ग्रस्न् =मरे हुओं चिनत = करते

अर्थ—हे अर्जुन! जो शोक करने योग्य नहीं, उनका तू शोक करता है और पण्डितों की सी वार्ते कहता है; किन्तु पण्डित लोग मरे हुए अथवा जीते हुए किसी भी प्राणी के लिए शोक नहीं करते।

न त्वेवाहं जातु नासं न त्वं नेमे जनाधियाः। न चैव न भविष्यामः सर्वे वयमतः परम्॥ १२॥

न, तु, एव, ऋहम्, जातु, न, ऋासम्, न, त्वंम्, न, इमे, जन-ऋधियाः । न, च, एव, न, भविष्यामः, सर्वे, वयम्, अतः, परम् ॥

| ব্ৰ            | =चीर          | न           | ≂नहीं           |
|----------------|---------------|-------------|-----------------|
| पव             | <b>⇒</b> ऐसा  |             | +था             |
| न              | ≕नडीं है (कि) | इमे         | =ये             |
| श्रहम्         | ≕             | जन-श्रधिपाः | =राजा लोग       |
| जातु           | <b>=कभी</b>   | न           | =नहीं           |
| п              | =नहीं         |             | +1              |
| <b>ज्ञासम्</b> | ≔था           | च           | =घौर            |
|                | +या 💮         | न           | <sup>:</sup> =न |
| स्वम्          | ==q ==        | एव          | =ऐसा ही है      |

|       | + 年   | सर्वे     | =सब     |
|-------|-------|-----------|---------|
| श्रतः | =इसके |           | =नर्ही  |
| परम्  | =बाद  | भविष्यामः | =रहेंगे |
| वयम   | =हम   |           |         |

श्रर्थ—मैं, तू श्रीर ये राजा लोग पहिले कभी नहीं थे, ऐसा नहीं है; श्रीर इसी तरह इस शरीर के छूटने पर इस सब लोग न रहेंगे, ऐसा भी नहीं है।

देहिनोऽस्मिन्यथा देहे कोमारं योवनं जरा।
तथा देहान्तरप्राप्तिधीरस्तत्र न मुह्यति॥ १३॥
देहिनः, अस्मिन्, यथा, देहे, कीमारम्, यौवनम्, जरा
तथा, देह-अन्तर-प्राप्तिः, धीरः, तत्र, न, मुह्यति॥

| यथा       | =त्रैसे           | वंद्य-           | ) एक देह 🖥 बाद    |
|-----------|-------------------|------------------|-------------------|
| देहिनः    | =जीवास्मा का      | श्रन्तर-         | = वूसरे देह की    |
| ग्रस्मिन् | =इस               | <b>प्राप्तिः</b> | प्राप्ति होती है  |
| देहे      | =रेह में          | तत्र             | =उस विषय में      |
| कीमारम्   | ≕वचपन             | धीरः             | =धीर (वृद्धिमान्) |
| यीवनम्    | =जवानी            |                  | पुरुष को          |
|           | +धीर              | न मुद्यति        | =मोइ नहीं होता    |
| जरा       | ≖बुदापा द्दोता है |                  |                   |
| तथा       | =वैसे ही          |                  |                   |

अर्थ--जिस प्रकार जीव इस शरीर में वालपन, जवानी अरेर बुढ़ापे का अनुभव करता है, उसी प्रकार वह एक देह कोड़ कर दूसरा देह बदलता है। धीर पुरुष इस बात में मोह नहीं करते अर्थात् एक देह के नाश होने पर अथवा नए के प्राप्त होने पर न तो घवराते हैं और न शोक करते हैं, क्योंकि जीव अर्थात् आत्मा नित्य, अचल, निर्विकार और अविनाशी है।

# मात्रास्पर्शास्तु कैंन्तेय शीताष्णासुखदुःखद्ः। त्राममापायिनोऽनित्यास्तांस्तितित्तस्य भारतं॥१४॥

मात्रा-स्पर्शाः, तु, कौन्तेय, शीत-उष्ण-मुख-दुःख-दाः। श्रागम-श्रपायिनः, अनित्याः, तान्, तितिज्ञस्व, भारत॥

=भौर श्रधीत क्षय-=हे कुन्नीपृत्र ! भंग्र मान्ना-स्पर्शाः =इन्द्रियों के माथ +धौर विषयों के श्रनित्याः =नाशवान हैं · +इस्रलिए सम्बन्ध ही शीत-उध्मा-े सदी-मधी वर्व ≕हे अर्जुन ! भारत सुस्त-दुःस्त- रे =मुप्त-दुःम्व के दाः े देनेवाचे हैं =उनके संयोग-तान वियोग को आगम / ( जो ) माने-तितिचस्य =( त् ) सहनदर श्रप।यिनः ) जानेवाले

अर्थ—हे कुन्ती-पुत्र ! इन्द्रियों के साथ विषयों का सम्बन्ध होने से ही सर्दों, गर्मी और सुख-दु:ख होते हैं। वे सब आने-जानेवाले अर्थात् ज्ञणभङ्गुर और अनित्य हैं। हे अर्जुन ! तू उनको सहन कर।

# यं हि न व्यथयन्त्येते पुरुषं पुरुषर्षम । समदुःखसुखं धीरं सोऽमृतत्वाय कल्पते ॥ १५॥

यम्, हि, न, व्यथयन्ति, एते, पुरुषम्, पुरुष-ऋषभ । सम-दुःख-सुखम्, धीरम्, सः, अमृतत्वाय, कल्पते ॥

हि = क्योंकि पुरुष-ऋषभ = हे पुरुषों मे श्रेष्ट अर्जु न !

सम-दुःख-सुसम् } = समान सम-समेवाले

यम् ≃िजस धीरम् =बुद्धिमान् पुरुषम् =पुरुष को

पते =ये (विषय)

न ट्यथयन्ति =नहीं सताते हैं

सः =वह मनुष्य

श्रमृतत्वाय =मोक्ष के लिए
कल्पने =योग्य सममा

जाता है

अर्थ—हे पुरुषों में श्रेष्ठ अर्जुन ! जिस ज्ञानी पुरुष को ये इन्द्रियों के विषय दुःख नहीं पहुँचाते, जो सुख और दुःख को समान समकता है, वह निस्तन्देह मोच पाने का अधिकारी हो जाता है।

नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः। उभयोरिप दृष्टोऽन्तस्त्वनयोस्तत्त्वदर्शिभिः॥ १६॥ न, असतः, विद्यते, भावः, न, अभावः, विद्यते, सतः। उभयोः, अपि, दृष्टः, अन्तः, तु, अनयोः, तत्त्व-दर्शिभिः॥

श्रसतः =श्रसत्का न विद्यते =नहीं होता है भावः =भाव (श्रस्तिस्व) तु =श्रीर

=यत् 📰 ऋषि सतः =भी श्रमावः =प्रभाव ग्रन्तः अयार या सरव न विद्यतं ≃नहीं होता है तस्य-द्धिभिः ⇒तश्वदशी पुरुषी ञ्चनयोः =इन द्वारा उभयोः =दोनों का =देखा गया है र एः

श्रधं—हे अर्जुन! असत् जो देहादिक वस्तु हैं उनका भाव नहीं होता, अर्थात् वे नित्य स्थिर नहीं रहती और सत् जो निर्विकार अचल आरमा है उसका अभाव यानी नाश नहीं होता। तत्त्वज्ञानियों ने इन दोनों का अन्त अर्थात् भेद भले प्रकार अनुभव किया है। मतलव यह कि वह शरीर असत् है—यथार्थ में नहीं है—इसीलिए नाशवान् है; किन्तु आरमा सत् है—यथार्थ में है—इसी में उसका कभी नाश नहीं होता। सत् वस्तु का नाश नहीं है और असत् वस्तुओं की सत्ता ही नहीं है। आरमा सत् है इसलिए उसका कभी नाश नहीं होता, वाकी सब असत् हैं अतः वे सभी नाशवान् हैं।

श्राविनाशि तु तदि । येन सर्विमदं ततम् । विनाशमन्ययस्यास्य न किश्चित्कर्तुमहिति ॥ १७॥ अविनाशि. तु, तत्, विद्धि, येन, सर्वम्, इदम्, ततन् । विनाशम्, अ-व्ययस्य, अस्य, न, कश्चित्, कर्तुम्, अहिति ॥

तु ≃श्रीर विद्धि =(त्) जान तत् = उसको येन =ितससे स्रविनाशि =श्रविनाशी | इद्म् =यइ सर्वम् =सब ( ग्रसिल प्रितनाशी प्रितनाशी प्रितनाशी प्रितनाशम् =नाश विनाशम् =नाश कर्तम् =करने को क्रियन् =हस कश्यित् =कोई भी श्रु-द्ययस्य =न घटनेवाले या न श्रुहिति =समर्थनहीं

श्चर्य—हे श्चर्जन ! जिससे यह सारा जगत् व्याप्त है श्चर्थात् जो इस तमाम दुनिया श्चीर श्राकाश में छा ग्हा है उसे त् श्रविनाशी जान ; उसे ही तू श्चात्मस्वरूप ब्रह्म समझ । उस श्विनाशी ब्रह्म का कोई भी नाश नहीं कर सकता ।

# श्चन्तवन्त इमे देहा नित्यस्योक्ताः शरीरिणः। श्वनाशिनोऽप्रमेयस्य तस्माद्युध्यस्य भारत ॥१८॥

श्चन्तवन्तः, इमे, देहाः, नित्यस्य, उक्ताः, शरीरिणः । श्च-नाशिनः, श्च-प्रमेयस्य, तस्मात, युध्यस्व, भाग्त ॥

| इमे           | =थे ( नाम-रूपा- |          | प्रमाण्य हित       |
|---------------|-----------------|----------|--------------------|
|               | स्मक )          | शरीरिंगः | =जीवात्मा की       |
| ग्रन्तवन्तः   | =नाशवान्        |          | (इति)              |
| देहाः         | <b>=</b> देहें  | उक्ताः   | =कही गई हैं        |
| नित्यस्य      | =निस्य          | तस्मात्  | =इसलिए             |
| ञ-नाशिनः      | =श्रविनाशी      | भारत     | =हे श्रजुंन ! (त्) |
| श्र-प्रमेयस्य | =श्रप्रमेय या   | युध्यस्व | =युद्ध कर          |

श्रर्थ—मनुष्य दो वस्तुत्रों का बना हुआ दिखाई देता है, एक आत्मा (सत्, अर्थात् नित्य वस्तु ) और दूसरी अनात्मा (असत् अर्थात् अनित्य वस्तु ), आत्मा, जैसा ऊपर कहा गया है, अविनार्शि हैं ; और यह देह नाशकान् और जिनस्य है।

अब यह देह नाशकान् हैं ; तो फिर शोक और मोह कैसा !

मनसव यह है कि उस देह में रहनेवाला आरमा निस्प, अवि..

नाशी और अप्रमेय अर्थात् प्रमाण-रहिन या स्वन सिद्ध है ;

किन्तु यह शरीर नाशवान् हैं इसलिए हे अर्जुन ! नृ युद्ध कर ।

# य एनं वेक्ति इन्तारं यश्चैनं मन्यते इतम्। उभौ तौनविजानीनो नायं हन्ति नहन्यते॥ १६॥

यः, एनम्, वेत्ति, हन्तारम्, यः, चं, एनम्, मन्यते, हतम्। उभी, ती, न, विज्ञानीतः, न, अयम्, हन्ति, न, हन्यते ॥

| यः       | =31            | उभौ      | =शेनों ही       |
|----------|----------------|----------|-----------------|
| एनम्     | =हम शरीरधाशी   | न        | =====           |
|          | जीव (भ्राप्ता) | विजानीतः | =बामते हैं      |
|          | को             |          | +4416           |
| इन्तारम् | ≔मारनेवासा     | भ्रयम्   | =यह ( शरीर-     |
| वेति     | =समधना         |          | पारी भीव )      |
| ख        | =1017          |          | चारमा           |
| यः       | ≕तो            | न        | =न तो (किसी को) |
| पनम्     | ≂हम चान्या को  | हन्ति    | =मारता          |
| इतम्     | =मरा हुचा      |          | +चीर            |
| मन्यते   | =पानना है      | न        | =न (कियो चे)    |
| तौ       | ====           | इन्यते   | =मारा जाता है   |

अर्थ — जो यह समकता है कि आत्मा मारनेवाला है तथा जो इसको मरा हुआ जानता है, वे दोनों ( पुरुष ) अजानी अर्थात् मूर्ख हैं। यह आत्मा न तो किसी को मारता है और न किसी से मारा ही जाता है।

न जायते म्रियते वा कदाचि-न्नायं भूत्वा भविता वा न भूयः। त्राजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुरागो न हन्यते हन्यमाने शरीरे॥२०॥

न, जायते, श्रियते, वा, कदाचित्, न, श्रयम्, भ्रवा, भविता, वा, न, भूयः । श्रजः, नित्यः, शाश्वतः, श्रयम्, पुराणः, न, इत्यते, इत्यमाने, शरीरे ॥

| श्रयम्  | =यह ऋस्मा     | भविता         | ≕इोगा          |
|---------|---------------|---------------|----------------|
| कदाचित् | =िकसी समय में |               | +क्योंकि       |
|         | भी            | <b>ग्रयम्</b> | = 2 इ          |
| न जायते | ≔न तो जन्म    | श्रजः         | ≕क्षजनमा (जनमः |
|         | स्रोता है     |               | रहिन)          |
| वा      | =ग्रीर        | निस्यः        | =निस्य         |
| न       | =न            | शाश्वतः       | =पुक सभाव      |
| म्रियते | =मस्ता है     |               | रहनेवाला       |
| वा      | ≕प्रथवा       |               | +श्रीर         |
|         | + ऐसा भी नहीं | पुराखः        | ≕मनावन ( सच    |
|         | है कि         | 1             | का ग्रादि      |
| भूत्वा  | =हो करके      | ,             | कारमः ) है     |
| भूयः    | =फिर          |               | + तथा          |
| . त     | 그런 '          |               |                |

शरीरे =शरीर | +यह आश्मा इन्यमाने =नाश होने पर भी न हन्यते =नाश नहीं होता

अर्थ—हे अर्जुन ! यह आतमा न कभी जन्म लेता है और न कभी मरता है । इसी प्रकार ऐसा भी कभी नहीं होता कि वह पहले न हो और बाद को हो, या पहले हो और बाद को न हो । यह अजन्मा, नित्य, सदा एक समान रहनेवाला और सनातन है अर्थात् यह आत्मा सदा रहनेवाला और सबका आदि कारण है । शरीर के नाश होने पर भी इसका नाश नहीं होता ।

## वेदाविनाशिनं नित्यं य एनमजमब्ययम्। कथं स पुरुषः पार्थे कं घातयति हन्ति कम्॥ २१॥

षेद, अविनाशिनम्, नित्यम्, यः, एनम्, अजम्, अव्ययम्। कथम्, सः, पुरुषः, पार्य, कम्, धातयति, इन्ति, कम्।।

| d:               | =जो :         | पार्थ  | =हे अर्जुन ! |
|------------------|---------------|--------|--------------|
| <b>एनम्</b>      | =इसको यानी इस | सः .   | =व <b>इ</b>  |
|                  | चारमा को      | पुरुष: | =पुरुष       |
| <b>अ</b> विनाशिन | म्≕ग्रविनाशी  | कथम्   | =कैसे        |
| नित्यम्          | ≕िनत्य        | कम्    | =िकसको       |
| <b>अ</b> जम्     | =श्रजन्मा     | घातयति | =मरवाता 🖁 ?  |
| अन्ययम्          | =झब्यय यानी   |        | +भौर         |
|                  | निर्विकार     | कम्    | =िकसको       |
| वेद              | =जानता है     | इन्ति  | =मारतां 🖁 🖁  |

अर्थ—हे अर्जुन! जो पुरुष इस आत्मा को अविनाशी,

नित्य, श्रजनमा और निर्विकार जानता है वह किसी को कैसे मरवा सकता है या मार सकता है ?

# वासांसि जीर्गानि यथा विहाय नवानि गृह्णाति नरोऽपरागि । तथा शरीरागि विहाय जीर्गा-न्यन्यानि संयाति नवानि देही ॥२२॥

षासांसि, जीर्णानि, यथा, तिहाय, नतानि, गृह्धाति, नरः, अपराणि। तथा, शरीराणि, विहाय, जीर्णानि, अन्यानि, संयाति, नवानि, देही॥

=देही सर्थात =जिस प्रकार देही धधा जीवात्मा ≕मनुष्य नरः जीर्गानि =पुराने जीर्गानि =पुराने शरीगारिंग =शरीरों को वासांसि =कपदी को चिहाय = छोडकर विद्वाय =होदकर श्रपराणि =दसरे श्रन्यानि =दूसरे नवानि =नये (शरीरों) नवानि =नये कपडों को गृह्णाति =प्रहण करता है =प्राप्त होता है ं संयाति । =उसी प्रकार तथा

त्रर्थ—जिस प्रकार मनुष्य फटे-पुराने कपड़ों को त्यागकर नये कपड़े धारण करता है, उसी प्रकार शरीर में रहनेवाला— भारमा—पुराने शरीरों को छोड़कर दूसरे नये शरीगें को धारण करता है। स्याख्या—कपहे ही पुराने होते, फटते और मैं बो होते हैं; किन्तु उनका पहननेवाला न पुराना होता है और न मरता है; उसी तरह शरीर ही पैदा होता है, शरीर ही घटता-बढ़ता, दुर्बल होता और उसी का नाश होता है, किन्तु शरीर रूपी कपहे ऑ पहिननेवाले आत्मा में कोई तटदीली नहीं होती। इससे साफ ज़ाहिर है कि शरीर और इन्ट्रिय आदि से आत्मा अलग है। वह निस्य अवि-नाशी और सब विकारों से रहित है। हे अर्जुन ! फिर तुमें युद करने में भय और शोक कैमा ?

#### ननं छिन्दन्ति शस्त्राणि नैनं दहति पावकः । न चैनं क्रेदयन्त्यापो न शोषयति मारुतः ॥ २३॥

न, एनम् , स्त्रिन्दन्ति, शस्त्राणि, न, एनम् , दहति, पावकः । न, च, एनम् , स्रोदयन्ति, ऋापः, न, शोपयति, मारुतः ॥

=इस प्रात्मा को श्रापः =जव एनम् ≔नहीं शस्त्राखि =ग्रस्त्र =नहीं क्रे दयस्ति =गजा सकता छिन्दन्ति =काट मकते हैं =ग्रीर =इसको + इसको एनम् पावकः =म्राग =वायु मारुतः =नहीं =नहीं Ħ ≃बला सकती 📗 दहति शोपयति =सुन्ना सकता है =इमको पनम

अर्थ—हे अर्जुन ! शस्त्र इमे छेर नहीं सकते. अग्नि इसे जला नहीं सकती, जल इसे गला नहीं सकता और त्रायु इसे युखा नहीं सकता।

#### ग्रच्छेचोऽयमदाह्योऽयमक्केचोऽशोष्य एव च । नित्यः सर्वगतः स्थागुरचलोऽयं सनातनः ॥ २४॥

अ-च्ब्रेदः, अयम् , अ-दाह्यः, अयम् , अ-क्रेदः, अ-शोष्यः, एव, च । नित्यः, सर्वगतः, स्थाणुः, अचलः, अयम् , सनातनः ॥

=यह जीवात्मा ( सुखाने ) योग्य अयम् =न काटने योग्य ही है श्र-च्छेद्यः अयम =यह नित्यः =निग्य श्रयम् =यह सर्वागतः =सर्वच्यापक =न जलाने योग्य श्र-दाह्यः स्थाणुः =स्थिर अचलः =श्रचल +45 +ग्रीर श्र-क्रोचः =न गलाने योग्य सनातनः 💮 ≕यनातन ( भनादि ) =भीर ਜ਼ श्च-शोध्यः एव =न शोधण

अर्थ—यह न तो काटा जा सकता है, न जलाया जा सकता है, न जल डालकर गलाया जा सकता है और न वायु द्वारा सोखा जा सकता है। यह नित्य है, सर्वव्यापक है, अटल है, इसलिए अचल है। यह किसी कारण से पैदा नहीं हुआ है, नया नहीं है; अतएव सनातन है।

ग्रन्यक्तोऽयमचिन्त्योऽयमविकार्योऽयमुच्यते । तस्मादेवं विदित्वैनं नानुशोचितुमर्हसि॥ २५॥ श्चन्यकः, श्रयम् , अचिन्त्यः, अयम् , अविकार्यः, अयम् , उच्यते। तस्मात् , एवम् , विदित्वा, एनम् , न, अनुशोचितुम्, अर्हसि ॥

=इ्सन्निए तस्मात् =यह आतमा ग्रयम् एनम् =इस चारमा को ग्रन्यकः =भ्राप्तर या मूर्ति-रहित एवम् =इस प्रकार विद्दिवा श्रयम् =यह श्रान्सा =म्रानकर ग्रचिन्त्यः =ग्रचिन्त्य अयम् =यह आस्मा अविकार्यः =विकाररहित उच्यते =कहा जाता है न श्रहंसि =योग्य नहीं है

अर्थ—यह आत्मा अव्यक्त अर्थात् अप्रकट या मूर्ति-रहित है। यह अचिन्त्य है अर्थात् इसकी स्रत ध्यान में नहीं आ सकती; यह अनिकार्य है अर्थात् आत्मा में विकार या फेरफार नहीं होता; इसलिए इस आत्मा को ऐसा समक्षकर तुमे शोक न करना चाहिए।

## श्रथ चैनं नित्यजातं नित्यं वा मन्यसे मृतम्। तथापि त्वं महाबाहो नैवं शोचितुमईसि॥ २६॥

अथ, च, एनम्, नित्य-जातम्, नित्यम्, वा, मन्यसे, मृतम्। तथा, अपि, त्वम्, महावाहो, न, एवम्, शोचितुम्, अर्हसि॥

च = भौर जीवात्मा ) को

सथ = भगर नित्य-जातम् = नित्व अन्यता

+ त् हुआ

पनम् = इस ( देइधारी | वा = भौर

| नित्यम्    | =नित्व (सदा) | महाचाहो   | =हे बदी भुजाधी-           |
|------------|--------------|-----------|---------------------------|
| मृतम्      | =मरता हुचा   |           | वाले अजु <sup>९</sup> न ! |
| मन्यसे     | =मानता है    | पवम्      | =इस प्रकार                |
| तथा, श्रिप | =तो भी       | शोचितुम्  | =शोक करना                 |
| त्वम्      | =तुमे        | न श्रहंसि | =उचित नहीं                |

श्रर्थ—श्रीर यदि तू इस श्रात्मा को नित्य जन्म लेनेवाला श्रीर नित्य मरनेवाला मानता है, तो भी हे श्रर्जुन ! तुभे इस प्रकार शोक न करना चाहिए।।

# जातस्य हि ध्रुवो मृत्युर्ध्रुवं जन्म मृतस्य च । तस्मादपरिहार्थेऽथें न त्वं शोचितुमईसि ॥ २७ ॥

जातस्य, हि, ध्रुतः, मृत्युः, ध्रुतम्, जन्म, मृतस्य, च । तस्मात्, अपरिहार्ये, अर्थे, न, त्वम्, शोचितुम्, अर्हसि ॥

| हि              | =क्योंकि         |                | (यह निश्चय है) |
|-----------------|------------------|----------------|----------------|
| जातस्य          | =जनमें हुएं की ै | तस्मात्        | =इ्सजिए        |
| <b>मृ</b> त्युः | =सृत्यु          | श्चवसिद्धार्ये | =न टलनेवाली    |
| ध्रुवः          | =निश्चित दै      | **             | (म्रामिट)      |
| व               | =चौर             | श्रयं          | =वात में       |
| मृतस्य          | ≕सरे हुए का      | त्वम्          | =7             |
| जन्म            | =जन्म            | शोचितुम्       | =शोक करने      |
| भुवम्           | ≖श्रवश्य होता है | न श्रहंसि      | =योग्य नहीं    |

श्रर्थ--जिसने जन्म लिया है, उसकी मृत्यु श्रवस्य ही होगी और जो मर गया है वह श्रवस्य ही जन्म लेगा; इसलिए तुओं इस अमिट या न टलनेवाली बात पर शोक करना उचित नहीं है।

#### च्चव्यक्तादीनि भृतानि व्यक्तमध्यानि भारत। च्चव्यक्तनिधनान्येव तत्र का परिदेवना।। २८॥

त्रव्यक्त-त्रादीनि, भ्वानि, व्यक्त-मध्यानि, भारत । अव्यक्त-निधनानि, एव, तत्र, का, परिदेवना ॥

| भारत     | ≔हे भर्जुन !      |          | दिखाई देते हैं )                     |
|----------|-------------------|----------|--------------------------------------|
| भूतानि   | =भूतों ( प्राखि-  | अञ्यक्त- | अन्त फिर अ-                          |
|          | यों या पदार्थी )  | निघनानि  | =ध्यक्र है ( यानी<br>सरने के बाद फिर |
|          | का                | एव       | ) सरने के बाद फिर                    |
| अव्यक्त- | ् ाबादि अन्यक्त 🎚 |          | नहीं दीसते )                         |
| आदीनि ।  | ( यानी भार-       | तत्र     | =ऐसों के लिए                         |
|          | म्भ में किसी      |          | अथवा उनके                            |
|          | को दिखाई नहीं     |          | विषय में                             |
|          | देते)             | का       | =क्या                                |
| स्यक्त-  | ्रमध्य व्यक्त 🛮   | पिदेवना  | =शोक है ?                            |
| मध्यानि  | े वानी बीच में    |          |                                      |

शर्थ—हे अर्जुन ! भूतों (प्राणियों या पदाधों) का आदि अव्यक्त है, मध्य व्यक्त है और उनका अन्त फिर अव्यक्त है, इसलिए उनके विषय में विलाप कैसा ! मतलब यह कि ये प्राणी प्रारम्भ में किसी को दिखाई नहीं देते, बीच में दिखाई देने हैं और अन्त में मरने के बाद फिर नहीं दीखते । ऐसों के लिए शोक करने की क्या जरूरत है !

ब्याख्या-ये सब प्राणी श्रीन, जल, वायु, श्राकाश श्रीर पृथ्वी इन पाँच तत्त्वों के मेल से बने हैं। पैदा होने के पहले ये हमें नज़र नहीं आते थे। श्रव हम इन्हें देखते हैं। इसी तरह नाश होने पर हमें फिर न दीखेंगे। जो चीज़ श्रादि ग्रीर ग्रन्त 📕 न दीले, ख़ाली बीच में दीले. उसे वास्तव में कुछ न समकता चाहिए। स्त्री, पुत्र, बाप, दादे, बेटे, पोते प्रादि स्वसवत् है। इस समय तृ इन्हें देख रहा है। पहले तूने इन्हें कभी न देखा था ऋरीर मरने के बाद तृ इन्हें फिर न देखेगा ! ये चानित्य चौर नाशवानु है। यह पाँच तत्त्वों से बना शरीर नाश होने पर इन्हीं 🗎 सिख जायगा। इसजिए इसे रस्सी के साँप के समान भूटा समम्रकर हरगित रंज न कर।

## श्राश्चर्यवत्परयति कश्चिदेन-माश्चर्यवहदाति तथैव चान्यः । भाश्चर्यवचैनमन्यः शृगोति श्रुत्वाप्येनं वेद न चैव कश्चित् ॥ २६ ॥

आरचर्यवत्, पश्यति, कश्चित्, एनम्, आश्चर्यवत्, वदति, तथा, एव, च, अन्यः । आश्चयंवत्, च, एनम्, अन्यः, शृणोति, श्रुत्वा, अपि, एनम्, वेद, न, च, एव, कश्चित्॥

कश्चित = होई प्नम आश्चर्यवत् =भारवर्य की पनम् =इसकी नाई

पश्यति =देखता है =धौर

तथा पच =वैसे ही =इस आत्मा को अन्यः =कोई

आश्चर्यवत् =श्राश्चर्यं ज्यो

बदति = कहता है

=श्रीर ਕ

| श्रन्यः       | =कोई           | भुत्वा       | =सुनकर          |
|---------------|----------------|--------------|-----------------|
| पनम्          | =इसको          | श्रपि        | =भी             |
| श्राश्चर्यवत् | =ग्राश्चर्य की | <b>ए</b> नम् | =इस ग्रात्मा को |
|               | नाई            | कश्चित्      | ≕को <b>ई</b>    |
| शृणोति        | ≕सुनता है      | वेद          | =ज्ञान          |
| च             | =न्त्रीर       | एव न         | =नहीं सकता      |

श्रर्थ—हे श्रर्जुन ! इस श्रात्मा को कोई श्रारचर्यजनक चीज की तरह देखता है; कोई इसे श्रारचर्यजनक चीज की तरह कहता है; कोई इसे श्रारचर्यजनक चीज की तरह सुनता है: सुनका भी कोई इसको ठीक-ठीक समम नहीं पाता श्रर्थीत् कोई बिरला ही इसे ठीक तरह से समक्त पाता है।

## देही नित्यमवध्योऽयं देहे सर्वस्य भारत । तरमात्सर्वाणि भूतानि न त्वं शोचितुमईास ॥३०॥

देही, नित्यम्, अवध्यः, अयम्, देहे, सर्वस्य, भारत । तस्मात्, सर्वाणि, भूतानि, न, त्वम्, शोचितुम्, अर्हसि ।

| भारत     | ≖हे श्रज् <b>र</b>           |           | नहीं 🖟 )          |
|----------|------------------------------|-----------|-------------------|
| अयम्     | =यह                          | तस्मात्   | =इसिवए            |
| वेही     | =जीवास्मा                    | सर्वावि   | =स <b>व</b>       |
| सर्वस्य  | =सबके                        | भूतानि    | =प्राशियों के बिर |
| देहे .   | =शरीर में                    | त्वम्     | =त्               |
| नित्यम्  | =नित्य ही                    | शोचितुम्  | =शोक करने         |
| श्चवच्यः | =ज्ञवस्य हैं( कभी            | श्रद्दंसि | ≕योग्य            |
|          | ्रमारे जानेवाला <sup>।</sup> | न         | =महीं             |

अर्थ—हे अर्जुन! सब प्राणियों के शरीर में रहनेवाला श्रात्मा सदा अवध्य (कभी न मारा जा सकनेवाला) है; इस-लिए तुभे किसी भी प्राणी के लिए शोक न करना चाहिए।

स्याख्या— किसी भी प्राणी के शरीर का नाश क्यों न हो जाय, किन्तु इस आत्मा का नाश कभी नहीं होता; क्योंकि यह अजर, अमर और निर्विकार है। इसलिए आत्मा के लिए शोक करने की आवश्यकता नहीं। रहा शरीर, यह एक न एक दिन जरूर नष्ट होगा, अतएव इसके लिए भी शोक करने की ज़रूरत नहीं है।

## स्वधर्ममिप चावेक्ष्य न विकस्पितुमहिसि । धर्म्याद्यि युद्धाच्छ्रेयोऽन्यत्त्वत्रियस्य न विद्यते॥३ ५॥

स्व-धर्मम्, अपि, च, अवेद्य, न, विकस्पितुम्, अर्हसि । धर्म्यात्, हि, युद्धात्, श्रेयः, अन्यत्, चत्रियस्य, न, विद्यते ॥

| च            | =श्रीर          | हि              | =निश्चय ही     |
|--------------|-----------------|-----------------|----------------|
| स्व-धर्मम्   | =श्रपने धर्म को | धर्म्यात्       | =धर्मयुक्र     |
| ऋपि          | = <b>भी</b>     | युद्धात्        | =युद्ध से बदकर |
| त्रवेद्य     | =देख करके       | श्चन्यत्        | =श्रीर कोई     |
| विकस्पितुम्  | =काँपने (डोलने) |                 | (काम)          |
|              | के              | <b>च्चियस्य</b> | =स्तिय के लिए  |
| <b>अ</b> ईसि | =योग्य          | श्रेयः          | =श्रेष्ठ       |
|              | + त्            | न               | =नहीं          |
| न            | =नहीं है        | विद्यते         | =ह             |

अर्थ-अर्थार अपने ज्ञिय-धर्म को देखकर भी तुभे युद्ध करने से विचलित न होना चाहिए; क्योंकि च्रत्रियों के लिए धर्म-युद्ध से बदकर और कोई उत्तम कर्म नहीं है। यहच्छ्या चोषपत्नं स्वर्गद्वारमपातृतम् । सुखिनः त्तत्रियाः पार्थ लभन्ते युद्धमीदशम्॥३२॥ यहच्छ्या, च, उपपनम्, स्वर्ग-द्वारम्, अपातृतम् । सुखिनः, त्तत्रियाः, पार्थः, लभन्ते, युद्धम्, ईदशम्॥

च = शौर ई हशम् = ऐसे

श्रपावृतम् = व्वला हुशा युद्धम् = युद्ध को
स्वर्ग-द्वारम् = स्वर्ग का दरवाज्ञा सुस्थितः = भाग्यवान्

यटच्छ्या = श्रपने श्राप त्रतियाः = चित्रव उपपन्नम् = श्राप्त हुशा है +ही

पार्थ = हे श्रजुन ! लभन्ते = पाते हैं

अर्थ—हे अर्जुन ! अपने-आप प्राप्त हुआ युद्ध करने का ऐसा सु-अवसर स्वर्ग का दरवाजा है। ऐसा मौका बढ़े भाग्य-वान् चत्रिय ही पाते हैं; यानी युद्ध-भूमि में लड़कर मरने से चत्रिय सीधा विना रोक-टोक स्वर्ग में चला जाता है।

ष्यथ चेत्त्वामेमं धर्म्य संग्रामं न करिष्यासे । ततः स्वधर्म कीर्ति च हित्वा पापमवाप्स्यासे ॥३३॥

श्रथ, चेत्, त्वम्, इमम्, धर्म्यम्, संग्रामम्, न, करिष्यसि । ततः, स्व धर्मम्, कोर्तिम्, च, हित्वा, पापम्, अवाप्स्यसि ॥

त्रध =त्रीर धर्म्यम् =धर्मरूप चेत् =चगर संग्रामम् =संग्राम को रवम् =त्र् न =नहीं रमम् =र्च करिष्यसि =करेगा ततः =ती हित्वा =त्यागकर
स्व-धर्मम् =त्रपने धर्म पापम् =पाप को
स्व =त्रीत को स्वाप्ट्यसि =प्राप्त होगा

श्चर्य-श्चीर अगर तृ इस धर्मस्य संग्राम में नहीं लड़ेगा, तो अपने त्त्रिय-धर्म श्चीर कीर्ति को खोकर पाप का भागी बनेगा।

#### श्रकीर्ति चापि भूतानि कथियध्यन्ति तेऽव्ययाम् । मंभावितस्य चाकीर्तिर्भरणादातिरिच्यते ॥ ३४ ॥

अकीर्तिम्, च, अपि, भूतानि, कथयिष्यन्ति, ते, अव्ययाम् । सम्भावितस्य, च, अकीर्तिः, मरणात्, अतिरिच्यते ॥

=चौर (करते रहेंगे) च =प्रीर भूतानि =प्राणीमात्र 큓 यानी सब लोग | संभावितस्य=माननीय प्रष ≕तेरा =िनरन्तर श्रकीतिः =निन्दा श्रव्ययाम् =मरने से श्रकीतिम् =ग्रपथश मरणात श्चि =भी ( ही ) +毒粉 ्रश्चतिरिच्यते = वहकर होसी कथयिष्यन्ति =कहेंगे

अर्थ—अर्र लोग सदा तेरी निन्दा ही किया करेंगे। माननीय (प्रतिष्ठावान्) पुरुष के लिए अपयश मृत्यु से कहीं बढ़कर होता है, अर्थात् भले आदमी के लिए बदनामी उठाने से मरना कहीं अंच्छा है।

## भयाद्रगादुपरतं मस्यन्ते त्वां महारथाः । येषां च त्वं बहुमतो भृत्वा यास्यसि लाघवम् ॥३४॥

भयात्, रगात्, उपरतम्, मस्यन्ते, स्वाम्, महारथाः । येषाम्, च, स्वम्, बहुमतः, भूस्वा, यास्यसि, लाधंवम् ॥

|           | + हे ग्रर्जन ! | त्वम्   | =নু           |
|-----------|----------------|---------|---------------|
| महार्थाः  | =श्रवीर लोग    |         | +श्राज तक     |
| त्वोम्    | .=तुभको        | बहुमतः  | =बहुत माननीय  |
| भयात्     | =भय के कारण    | भूरवा   | ≃होकर ( रहा ) |
| रणात्     | =रग से         |         | +उनके सामने   |
| उपरतम्    | =हटा हुचा या   |         | त्            |
|           | भागा हुन्ना    | लाधवम्  | =लघुता को     |
| मंस्यन्ते | =समभॅगे        |         | ( खुटाई को )  |
| च         | =ग्रौर         | यास्यसि | =शास होगा .   |
| येषाम्    | ≕जिनका         |         |               |

अर्थ — हे अर्जुन ! महारथी लोग समर्भेगे कि तू भय के कारण रणभूमि से भाग गया है । जो लोग आज तेरा मान करने हैं, उन्हीं की नजरों में तू नीचा हो जायगा।

#### श्रवाच्यवादांश्च बहून्वदिष्यन्ति तवाहिताः । निन्दन्तस्तव सामध्ये ततो दुःखतरे नु किम् ॥३६॥

अवाच्य-वादान्, च, बहून्, वदिष्यन्ति, तव, अ-हिताः । निन्दन्तः, तव, सामर्थ्यम्, ततः, दुःखतरम्, नु, किम् ॥

| च         | =धौर             | श्रवाच्य- ) | चपशब्द (धनु- |
|-----------|------------------|-------------|--------------|
| तव        | ≕तेरे            | वादान् र्र  | =चित वचन )   |
| अ-हिताः   | ≃शत्रु           | वदिष्यन्ति  | =कहेंगे      |
| तव        | =तेरे            | ततः         | =उससे        |
| सामर्थम्  | =पराक्रम की      | दुःखतरम्    | =ग्रधिक दुःख |
| निन्दन्तः | =िनन्दा करते हुए | च           | =िफर ( और )  |
| वह्न्     | =बहुत से         |             | + तुमें      |
|           |                  | किम्        | =क्या होगा ? |

स्र्थ— तेरे शत्रु तेरे बल की निन्दा करते हुए, तेरे लिए बहुत से श्रपशन्द (कायर, डरपोक श्रादि ) कहेंगे श्रीर तरह-तरह की बातें मुनावेंगे, इससे श्रधिक दुःख श्रीर तुके क्या होगा ! ।

## हतो वा प्राप्स्यसि स्वर्ग जित्वा वा मोक्ष्यसे महीम् । तस्मादु।त्रिष्ठ कौन्तेय युद्धाय कृतनिश्चयः ॥ ३७ ॥

हतः, वा, प्राप्स्यसि, स्वर्गम्, जित्वा, वा, भोद्यसे, महीम्। तस्मात्, उत्तिष्ट, कौन्तेय, युद्धाय, कृत-निश्चयः॥

| वा          | =श्रवर         |             | ( राज्य )     |
|-------------|----------------|-------------|---------------|
|             | + त्           | भोद्यसे     | =भोगेगा       |
| इतः         | =नारा गया (तो) | तस्मात्     | =इसलिए        |
| स्वर्गम्    | =स्वगं को      | कौन्तेय     | ≕हे अर्जुन !  |
| प्राप्स्यसि | =प्राप्त होगा  |             | + तृ          |
| वा          | ≈या            | युद्धाय     | =युद्ध के किए |
| जित्वा      | =जीतकर         | कृत-निश्चयः | = निरचय करके  |
| महोम्       | =पृथिवी का     | उत्तिष्ठ    | =उठ खड़ा हो   |

ऋर्य — अगर तू युद्ध में मारा गया तो तुक्ते स्वर्ग प्राप्त होगा, और अगर जीत गया तो पृथिवी का राज्य भोगेगा। इसलिए हे अर्जुन! युद्ध के लिए पका विचार करके तू उठ खड़ा हो।

#### सुखदुःखे समे कृत्वा लाभालाभौ जयाजयौ । ततो युद्धाय युज्यस्व नैवं पापमवाप्स्यसि ॥ ३८ ॥

मुख-दुःखे, समे, कृत्वा, लाभ-श्रलाभी, जय-श्रजयी। ततः, युद्धाय, युज्यस्य, न. एवम्, पापम्, श्रवाप्स्यसि॥

=युद्ध के लिए युद्धाय स्रुख़-दुःस्रे =पुस्र-दुःस युज्यस्य =तैयार हो जा लाभ-छालामी =लाम-हानि + कीर =ऐसा करने से प्यम् जय-श्रजयी ≃जीत-हार को + त् समे ्र पापम् =पाप को =समान =नहीं =समभकर कृत्वा = उसके बाद अवाष्ट्रयसि ततः । =प्राप्त होगा

अर्थ—किसी प्रकार की लाभ-हानि, हार-जीत और सुख-दु:ख की इच्छा से युद्ध मत कर, विके इन सबको समान जानते हुए, युद्ध को अपना धर्म समक्षकर युद्ध करने की तैयारी कर। इस प्रकार युद्ध करने से तू किसी प्रकार के पाप का भागी न होगा।

एवा तेऽभिहिना सांख्ये बुद्धियोंगे त्विमां शृगा । बुद्धां युक्तो यया पार्थ कर्मबन्धं प्रहास्यासे ॥३ ६॥

एषा, ते, अभिहिता, सांख्ये, बुद्धिः, योगे, तु, इमाम्, शृणा । बुद्धचा, युक्तः, यया, पार्थ, कम-बन्धम्, प्रहास्यिसि॥

=यह एषा ते =तुभासे सांख्ये =ग्रात्म-तत्त्व-विषय का बुद्धिः =ज्ञान श्रमिहिता =कहा गया =ग्रब योगे =कर्मयोगीवषय =इस ज्ञान को

≃त् सुन

इमाम्

शृणु

=िजस यया =बुद्धि से बुद्ध्या युक्तः =युक्त हुआ पाथ =हे अजुं न! + तू कर्म करता हुआ भी = कर्मों के बन्धन प्रहास्यांस = जुटकारा पा जायगा

अर्थ--यह मैंने तुभ आतम-ज्ञान बताया। अब कम योग-विषय में तू सुन ; जिस ज्ञान के प्राप्त हो जाने पर, हे ध्यज् न ! तू (कमं करता हुआ भी) कर्मबन्धनों से छुटकारा पा जायगा।

नेहाभिक्रमनाशोऽस्ति प्रत्यवायो न विद्यते। स्वल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात्॥ ४०॥

न, इह, अभिक्रम-नाशः, अस्ति, प्रत्यवायः, न, विद्यते। स्वल्पम्, अपि, अस्य, धर्मस्य, त्रायते, मह्तः, भयात्॥

=इस समत्व नि- आभिक्रम- । प्रारम्भ का नाश काम कर्मयोग में नाशः = (जो कुछ भी इह

|            | ~~~~~~~           | ~~~~         | ~~~~~~          |
|------------|-------------------|--------------|-----------------|
|            | किया जाय उस-      | न            | =नहीं           |
|            | का नाश )          | विद्यते      | =होता           |
|            | =नहीं             | अस्य         | . =इस           |
| श्रस्ति    | <b>=</b> ₿        | धर्मस्य      | =धमं का         |
|            | + और              | स्वल्पम् ऋा  | पे ≕योदा भी जा- |
| प्रत्यवायः | =( विधि का उन्नं- |              | - चरख्          |
|            | घन करने से )      | <b>म</b> हतः | =बड़े भारी      |
|            | उलटा परिकाम       | भयात्        | =भय से          |
|            | या पाप (भी)       | त्रायमे      | ≃वचा देता है    |

श्चर्य—इस निष्काम कर्मयोग में जो कुछ भी किया जाता है वह वेकार नहीं जाता श्रीर न विधि का उल्लंघन करने से इस में उलटा पाप ही लगता है। यह धर्म किसी भी श्रंश में किया जाय, जन्ममृत्युरूप महान् भय से उद्घार कर देता है।

### व्यवसायात्मिका बुद्धिरेकेह कुरुनन्दन । बहुशाखा ह्यनन्ताश्च बुद्धयोऽव्यवसायिनाम् ॥४१॥

व्यवसाय-त्रात्मिका, बुद्धिः, एका, इहं, कुरु-नन्दन । बहु-शाखाः, हि, श्रनन्ताः, च, बुद्धयः, अञ्चवसायिनाम्॥

| कुरु-नन्दन | =ह श्रजुंन!     |            | करनेवाला        |
|------------|-----------------|------------|-----------------|
| इह         | =इस मोच-मार्ग   | बुंद्धिः   | =ज्ञान          |
|            | <b>मॅ</b>       | एका, हि    | =एक ही है       |
| व्यवसाय- ) | कातमा के        | आ-व्यव- ।  | श्रभानी पुरुषों |
| आरिमका 🕽   | =विषय में निरचय | सायिनाम् ∫ | =की             |

बुद्धयः =बुद्धियाँ ग्रामन्ताः =श्रमन्त प्रकार बहु-शाखाः =बहुत भेदवाली की होती हैं च =श्रीर

अर्थ—हे अर्जुन ! इस मोक्त-मार्ग में आतमा के विषय में निरचय करनेवाली बुद्धि तो एक ही है, किन्तु जिनका निरचय दढ़ नहीं है, उनकी नाना प्रकार की शाखावाली अनन्त बुद्धियाँ हैं।

ब्याख्या — जो निश्चलमित हैं उसकी बुद्धि एक ही है। वह योग-मार्ग पर चलकर अपने अन्तःकरण की शुद्ध कर, आत्मज्ञान की प्राप्ति करता है और अन्त में सब भंभटों से छुटकारा पा परमा-नन्द-स्वरूप ब्रह्म में जीन हो जाता है। बेकिन जिसका निश्चय । इद नहीं है, जो चञ्चलमित है वह अनेक राहों में भटकता रहता है और सदा संसार-बन्धन में बंधा रहता है।

यामिमां पुष्पितां वाचं प्रवदन्त्यविपश्चितः। वेदवादरताः पार्थं नान्यदस्तीति वादिनः॥४२॥ कामात्मानः स्वर्गपरा जन्मकर्मफलप्रदाम्। कियाविशेषबहुलां भोगैश्वर्यगतिं प्रति॥४३॥

याम्, इमाम्, पुष्पिताम्, वाचम्, प्रवदन्ति, अ-विपश्चितः । वेद-वाद-रताः, पार्थ, न, अन्यत्, अस्ति, इति, वादिनः ॥ काम-श्रात्मानः, स्वर्ग-पराः, जन्म-कर्म-फल-प्रदाम् । किया-विशेष-बहुलाम्, भोग-ऐश्वर्य-गतिम्, प्रति ॥ पार्थ ≕हे ऋजुंन ! =31 याम वेहों के रोचक इमाम =इस प्रकार की ≅वाक्यों में श्रीति पुष्पिनाम् =मुहावनी रम्बनेवाले =वार्गा वाचम् श्र-विपश्चितः=अविवेकी पुरुष चालते हैं कि प्रवदन्ति + इससे अधिक जन्म-कर्म जन्मरूप कर्म-फल-प्रदाम् ∫ =फल को देने-=धौर क्छ अन्यत् वाजी =नहीं है न ग्रस्ति किया-बहुत से कर्म-इति =ऐसा विशेष-=कारहों के प्रपंच वादिनः =कहनेवाले पुरुष करानेवाली वहुलाम् काम-श्रातमानः≔कामी (विषयी) भोग-+ शीर पेश्वयं-भाग श्रौर ऐश्वर्य स्वर्ग-पराः =स्वर्ग को ही गतिम =की प्राप्ति के लिए पाम श्रेष्ठ प्रति माननेवाले हैं

अर्थ—हे अर्जुन ! जो वेदों के रोचक वाक्यों पर मोहित हैं, जो कहते हैं कि इस वेद-वाद के सिवा और कुछ नहीं है, जो कामी अर्थात् इच्छा से भरे हुए हैं, जो स्वर्ग ही को परम श्रेष्ट माननेवाले हैं, वे अविवेकी अर्थात् मूर्ख हैं। वे कहते हैं कि कमों के पाल से जन्म मिलता है यानी इसी कारण से मनुष्य इस लोक में वारंवार जन्म लेते और मरते हैं तथा अमुक-अमुक कियाओं के करने से इस संसार में सुख तथा ऐस्वर्य की प्राप्ति होती है।

#### भोगैश्वर्यप्रसक्तानां तयापहतचेतमाम् । व्यवसायात्मिका बुद्धिः समाधौ न विधीयते ॥४४॥

भोग-ऐरवर्य-प्रसक्तानाम्, तया, अपहत-चेतसाम्। व्यवसाय-आत्मिका, बुद्धिः, समाधी, न, विधीयते॥

तया =उस सुहावनी हुए चित्तवाकी की की आपहत- जिनका चित्त व्यवसाय- वित्त वित्त व्यवसाय- वित्त व्यवसाय- वित्त व्यवसाय- वित्त व्यवसाय- वित्त व

अर्थ — जिनका चित्त ऐसी मीठी-मीठी बातों से बहँका हुआ है, और जो भोग और ऐश्वर्य में फंसे हुए हैं, ऐसे पुरुषों की निश्चयात्मक बुद्धि ईश्वर-ध्यान में स्थिर नहीं होती।

## त्रैगुग्यविषया वेदा निस्त्रैगुग्यो भवार्जुन । निर्द्धन्द्रो नित्यसत्त्वस्था निर्योगचेम त्रात्मवान् ॥४५॥

त्रै-गुएय-विषयाः, वेदाः, निस्-त्रै-गुएयः, भव, त्रजु न । निर-द्वन्द्वः, नित्य-सत्त्व-स्थः, निर्-योग-क्वेमः, त्रात्मवान् ॥

त्र-गुर्य तिनों गुर्यों विषयाः = सस्व. रज श्रीर तम ) 🖣 विषयवासे

=वेद हैं वेदाः नित्य-सदा सच-गुण सत्त्व-स्थः 🚶 =में स्थित और + इसलिए यज् 🔳 =हे अजु<sup>\*</sup>न ! निर्-योग-योग-ह्येम यानी निस्-त्र-गुराय:=तीनीं गुर्गो से =ग्रप्राप्त वस्तु की स्रेमः प्राप्ति और प्राप्त रहित अर्थात वस्तु की रचा निष्कास या गुणातीत करने के ख्याल से रहित होकर भव =हो निर्-द्वन्द्वः =ग्रपने ( श्रससी =पुल-दुःल चादि आत्मवान् स्वरूप ) श्रात्मा इन्हों से रहित का अनुभव 🞹

अर्थ — वेदों में सतोगुण, रजोगुण, तमोगुण इन तीन गुणों के कार्य का वर्णन है। हे अर्जुन ! तू इन तीनों गुणों से अलग हो जा यानी म्वर्गादि फल की इच्छा से रहित हो जा। सुख-दुःख, जीत-हार, पुरय-पाप आदि द्वन्द्वों का खयाल मत कर। सदा सत्त्व में स्थित हो अर्थात् कायर या अज्ञानी न बनकर हर घड़ी परमात्मा का ध्यान कर। योगच्लेम से रहित हो अर्थात् जो वस्तु नहीं है उसके प्राप्त करने की और जो उसकी रहा करने की चिंता मत कर। आत्मवान् या प्रमादरहित हो अर्थात् संसारी विषयों में न फँसकर और ईरवर को अपना मालिक समक्तकर निरन्तर उसी के ध्यान में रह।

यावानर्थ उदपाने सर्वतः संप्लुतोदके । तावान्सर्वेषु वेदेषु ब्राह्मण्स्य विजानतः ॥ ४६ ॥ यात्रान्, अर्थः, उद-पाने, सर्वतः, संप्लुत-उदके । तात्रान्, सर्वेषु, वेदेषु, ब्राह्मणस्य, त्रिजानतः ॥

=जितना यावान् ग्रर्थः =प्रयोजन =ब्रांटे-छ्रोटे जला-उद-पाने शयों में प्रधांत जगह-जगह अमण करने से सिद्ध होता है =उतना ही तावान सर्चतः । =सब श्रोर से संप्लुत-उदके =भरे हुए समुद्र में ( एक ही जगह सिद्ध हो सता है) **∔ उसी तरह** 

सर्वेषु, वेदेषु =सब वेदों में अर्थात् समस्त वेदोक्र कर्मों से जो श्रानन्द प्राप्त होता है उतना ही या उससे भी बदकर विज्ञानतः =परमार्थ तस्व को जाननेवाले श्राह्मणस्य =परमहंस ब्रह्म-विज्ञानी ब्राह्मण को प्राप्त होता है

श्रथं — जितना मतलब तालाव, वावड़ी, कृप श्रीर नदी इत्यादि से (जगह जगह श्रमण करने से) निकलता है, उतना ही सब श्रीर से उमड़ते हुए परिपूर्ण समुद्र से एक ही जगह निकल जाता है : इसी प्रकार जितना आनन्द अनेक प्रकार के बेदोक (अग्निहोब, अश्वमेध आदि) कर्म करने से मिलता है यानी स्वर्ग और सी, पुत्र आदि से जो सुख प्राप्त होता है, उतना ही बिक्क उससे अधिक आनन्द निष्काम श्रसहांनी

ब्राह्मण को एक मात्र ब्रह्मविद्या या हैरवर के ज्ञान से प्राप्त होता है।

#### कर्मग्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन । मा कर्मफलहेतुर्भृमी ते मङ्गोऽस्त्वकर्मणि ॥४७॥

कर्मिण, एव, अधिकारः, ते. मा, फलेपु, कदाचन । मा, कर्म-फल-हेतुः. भुः, मा. ते, सङ्गः, अस्तु, अकर्मिण।

=तंरा ते मा ≃सत कर्मणि =इर्म में भूः +श्रीर =ही एव अधिकारः =बधिकार है ते =तेरी फलेषु =फल स ऋकर्म शि =चकम में (काम न करने में ) कदाखन ≃कदापि सङ्घः =प्रीति (ग्रामक्रि) =नहीं मा कर्म-फल-हेतुः=कर्मके फलका मा === ं श्रस्त् कारस

अर्थ—हे अर्जुन! तू अभी कर्म करने योग्य है; इसलिए कर्म कर। कर्मों के फलों के लालच से कर्म न कर। जो कर्म तृ करें उसके फल की इच्छा मत कर। इसी प्रकार काम करने ने मुँह भी मन मोड़। कर्म-फल की चाहना ही जन्म-मरगा की जड़ है, अत्राप्य मनुष्य को निष्काम होकर कर्म करना ही सबसे अच्छा है। योगस्थः कुरु कर्माणि सङ्गं त्यंकत्वा धनञ्जय। सिद्धचसिद्धचोः समो भृत्वा समत्वं योग उच्यते॥ ८ ॥

योग-स्थः, कुरु, कर्मािश, सङ्गम्, त्यक्त्वा, धनञ्जय । सिद्धि-श्रसिद्धचोः, समः. भ्त्वा, समत्वम्, योगः, उच्यते ॥

=हे धन अय ! धनञ्जय ∔ ऋौर ्सिद्धि और ग्र-योग-स्थः =योग में स्थित त्रसिद्धयोः } विसिद्ध में (सफ-हो लता-श्रमफलता कर्माणि =कर्मी को ਜੋਂ ) कुरु =零₹ =सम (वरावर) + ऐसा समः भूरवा =होकर समस्वम ≃समस्य ही =फल की लालसा योगः =योग सङ्गम् =त्यागकर उच्यते =कहा जाता त्यकत्वा

अर्थ—हे धनञ्जय! 'योग' ज्ञान का मार्ग है। इसमें स्थिर-चित्त होकर अपने किये हुए कामों के फलों की लालसा छोड़-कर, और सिद्धि-असिद्धि अर्थात् सफलता-असफलता को समान समभते हुए, कामों को कर। सिद्धि असिद्धि में समान रहने का नाम ही "समत्व योग" है।

व्याख्या—जब फल की इच्छा त्यागकर कर्म किये जाते हैं, ■ मन पिवत्र हो जाता है। चित्त के शुद्ध होने पर ज्ञान की प्राप्ति होती है। चित्त का हर्ष-विषाद को प्राप्त न होना, किन्तु सब प्रकार की श्रवस्था में सम रहना ही 'योग' है। श्रतः योग में अटलचित्त होकर केवज परमारमा के लिए तू कर्म कर। दूरेग् ह्यवरं कर्म बुद्धियोगाद्धनञ्जय । बुद्धौ शरग्मिन्वच्छ कृपग्गाः फलहेतवः ॥४९॥

' दूरेण, हि, अवरम्, कर्म, बुद्धि-योगात्, धनञ्जय । बुद्धी, शरणम्, अन्त्रिच्छ, कृपणाः, फल-हेतवः ॥

बुद्धि-योगात्=ज्ञानयोग से शरगम =चाश्रय कर्म =(सकाम) कम श्रन्विच्छ =से =क्योंकि हि दरेश =श्चरयन्त फल-हेतवः =कर्म-फन्न की =निकृष्ट है श्रवरम + इस वास्ते इच्छा से काम करनेवाले =हे श्रज्न ! घनञ्जय ≃वृद्धियोग प्रथात् कृपसाः ≃दीन प्रथवा बुद्धी बजानी होते हैं परमार्थ ज्ञान का

ऋर्य हे धन ऋय! कर्मफल की डच्छा त्यागकर, जो काम किया जाता है, वह कर्मफल की कामना रखकर किये हुए काम से अत्यन्त श्रेष्ठ है । इसलिए तू परमात्मविषयक बुद्धि ऋर्थात् ईश्वरीय ज्ञान की प्राप्ति के लिए निष्काम कर्म-योग का साधन कर। इसके विपरीत जो कर्मफल पाने की इच्छा से कर्म करते हैं, वे मूर्ख हैं।

बुद्धियुक्तो जहातीह उमे सुकृतदुष्कृते। तस्माद्योगाय युज्यस्य योगः कर्मसु कौशलम्॥४०॥ बुद्धि-युक्तः, जहाति, इह, उभे, सुकृत-दुण्कृते । तस्मात्, योगाय, युज्यस्व, योगः, कर्मसु, कौशलम् ॥

बुद्धि-युक्रः =समत्व ज्ञान से तस्मात् =इस वास्ते ≃ज्ञानयोग के युक्त पुरुष योगाय लिए ही =यहाँ (इस लोक 五年 में ही ) युज्यस्य =अयत कर } =पुरुष श्रीर पाप + क्यों कि सुकृत-बुष्कृते कर्मस =कर्मी में ≖इन दोनों को योगः **उमे** ⇒सभत्व ज्ञाम-योग ही = स्वाग देता है कीशलम् =कल्याण्ड्य जद्दाति

व्यर्थ—जो बुद्धियोग (सिद्धि-असिद्धि में समानभाव ) से कर्म करता है, उसका चित्त शुद्ध हो जाता है। चित्त के शुद्ध होने पर झान की प्राप्ति होती है। झान से वह पुरुष-पाप दोनों को इसी लोक में छोड़ देता है, इसलिए तू योग के लिए कर्म में लग जा। कामों के बीच में झानयोग ही कल्याणकर है; क्योंकि इसी रीति से मनुष्य कर्म-बन्धन से कुटकर मोन्न को प्राप्त होता है।

कर्मजं बुद्धियुक्ता हि फलं त्यक्त्वा मनीषिणः। जन्मबन्धविनिर्मुक्ताः पदं गच्छन्त्यनामयम्॥ ५१॥

कर्म-जम्, बुद्धि-युक्ताः, हि, फलम्, त्यक्त्वा, मनीषिणः। जन्म-बन्ध-विनिंमुक्ताः, पदम्, गच्छन्ति, अनामयम्॥

=क्यों कि हि + तथा =समस्व बुद्धि से बुद्धि-युक्काः जन्म-मरग =भ्रादि वन्धनी वन्धः युक्त विनिमेक्ताः 🖷 मुक्त होकर मनीविणः =ज्ञानी पुरुष =दुःख-रहित श्रनामयम् =कर्म से उत्पन्न कत-जम (शान्तिदायक) हुए =परम पद को =( अच्छे-बुरे ) पदम् फलम ≕आस होते हैं 'गच्छुन्ति फल को स्यक्टबा =स्यागकर

अर्थ समस्य बुद्धि से युक्त झानी पुरुष, कर्म से उत्पन्न हुर ( ऋच्छे-बुरे ) फल को त्यागकर, आत्मज्ञान के प्रभाव से जन्म-मरण आदि बन्धनों से मुक्त होकर उस अविनाशी स्थान ( निर्वाण-पद) को चले जाते हैं, जहाँ किसी प्रकार का दुःख नहीं है।

यदा ते मोहकलिलं बुद्धिव्यतितरिष्यति । तदा गन्तासि निर्वेदं श्रोतव्यस्य श्रुतस्य च ॥५२॥

र्यदा, ते, मोह-कलिलम्, बुद्धिः, व्यतितरिष्यति । तदा, गन्ता-स्रसि, निर्वेदम्, श्रोतव्यस्य, श्रुतस्य, च ॥

यदा = जब ह्यति- } अने प्रकार तैर ते = तेरी तिष्यति } कर पार कर बुद्धिः = बुद्धि जायगी माह-कलिलम् = मोह (प्रज्ञान) तहा = सब रूपी दश्वदल को + त् श्चीतच्यस्य = सुनने योग्य (श्चागे जो कुछ सुनेगा) च = श्चीर श्रुतस्य = सुने हुए के (पीछे जो कुछ सुना है) उससे निर्वेदम् =वैशम्य को
गन्ता-श्रसि =माप्त होगा
श्रथीत् भेदवाद
के शाखों के वचन
सुनने से देश

श्रर्थ—जब तेरी बुद्धि मोहरूपी दलदल श्रर्थात् स्नी, पुत्र, धन इत्यादि सांसारिक विषयों को पार कर जायगी, तब कर्मों के स्वर्गादिक फलों के सम्बन्ध में जो कुछ त्ने ध्याज तक सुना है या जो कुछ त् भविष्य में सुनेगा उससे तेरा मन हट जायगा यानी तुभी वैराग्य प्राप्त हो जायगा।

ध्यास्या—जिस समय तेरे अन्तः करण पर से अज्ञान का पर्दां आवगा, इस समय तू आस्मा और शरीर में भेद को समभेगा और तुमे सभी प्राणियों में एक ही श्रीवनाशी आस्मा दिखाई देने सगेगा। जब तुभे यह जगत् स्वप्न की माया के समान दिखाई देने सगेगा, उस समय जो कुछ तू ने सुना है या सुनेगा सबसे पृणा हो जायगी यानी चित्त के शुद्ध होने पर शुक्ते वैराग्य प्राप्त हो जायगा।

श्रुतिविप्रतिपन्ना ते यदा स्थास्यति निश्चला । समाधावचला बुद्धिस्तदा योगमवाप्स्यसि ॥ ४३ ॥

श्रुति-विप्रतिपन्ना, ते, यदा, स्थास्यति, निश्चला । समाधौ, श्रचला, बुद्धिः, तदा, योगम्, श्रवाप्स्यसि ॥

| यदा          | ≕च <b>द</b>            | अचला       | =य्चख             |
|--------------|------------------------|------------|-------------------|
| अति- }       | मनेक शाख-<br>पुराण भीर |            | + भौर             |
| विप्रतिपना 5 |                        | निश्चला    | <b>≎िनरचस</b>     |
|              | श्रुति-स्सृति स्रादि   |            | + होकर            |
|              | के सुनने से            | स्थास्यति  | ⇒ठहर जायगी        |
|              | विचलित होकर            | तदा        | MARKET .          |
|              | भरकती हुई              |            | + स्              |
| ते           | ≈तेरी                  | योगम्      | =समस्य वृद्धि-योग |
| बुद्धिः      | ≡ <b>नु</b> द्धि       |            | को                |
| समाघौ        | <b>≑परमारमा</b> 📱      | अवाष्ट्यस् | र = प्राप्त होगा  |
|              |                        |            |                   |

श्रर्थ—श्रनेक प्रकार के शास्त्र पढ़ने से व नाना प्रकार के बेद-मन्त्र सुनने से तेरी बुद्धि व्याकुल हो गई है। जब मोहजाल को उल्लंघन करके इसका इचर-उचर भटकना वन्द हो आयगा श्रार्थात् जब उसके संशय दूर हो जायँगे, तब बचल क्र्य से परमात्मा के ध्यान में लग जायगी। उसी समय तुमें समस्व बुद्धियोग की प्राप्ति होगी।

#### अर्जुन उवाच--

स्थितप्रज्ञस्य का भाषा समाधिस्थस्य केशव । स्थितधीः किं प्रभाषेत किमासीत व्रजेत किम्॥५४॥

स्थित-प्रज्ञस्य, का, भाषा, समाधि-स्थस्य, केशव । स्थित-धीः, किम्, प्रभाषेत, किम्, स्थासीत, वजेत, किम्॥ श्चर्जुन मे पूछा—

स्थित-धीः =स्थित-बुद्धि =हे केशव ! के शव समाधि-सास्य में =केसे =िजसकी बुद्धि किम् स्थित हो जाती प्रभाषित = =बोलता है ? है सम किम =केसे =बैठता हैं ? स्थित-प्रशस्य = स्थित-बुद्धि त्रासीत + श्रीर पुरुष का =केसे किम् =क्या **\$1** =लक्य है ? अजेन =चलता है ? भाषा

अर्थ—हे केशव ! साम्य में जिसकी बुद्धि स्थित हो जाती है, उस स्थितबुद्धि पुरुष के क्या लक्त्रण हैं ? स्थित-बुद्धि \* पुरुष केंसे बोलता है ? केंसे बैटता है ! व्योग किस तरह चलता है ?

#### श्रीभगवानुबाच-

प्रजहाति यदा कामान्सर्वान्पार्थ मनोगतान्। भारमन्येवारमना तुष्टः स्थितप्रज्ञस्तदोच्यते॥ ५५॥

<sup>•</sup> स्थित बुद्धि अर्थात् आत्मस्यरूप में अटल विश्वास रखनेवाले पुरुष दो प्रकार के होते हैं—एक जो समाधि में तत्पर हैं; दूसरे जो समाधि में तत्पर नहीं हैं। यहाँ अर्जुन दोनों प्रकार के मनुष्यों के उद्या भगवान् कृष्ण से पृष्ठते हैं, जिनका उत्तर भगवान् ४५ वें रजोड़ से अध्याय के अन्त तक देते हैं।

प्रजहाति, यदां, कामान्, सर्वान्, पार्थ, मनः-गतान्। आत्मिनि, एव, झात्मना, तुष्टः, स्थित-प्रज्ञः, तदा, उष्यते॥

#### थीं ऋण्ण भगवान् ने कहा-

| पार्थ            | =हे मर्जुन !         |               | स्वरूप में)       |
|------------------|----------------------|---------------|-------------------|
| यदा              | ≕ज़ब                 | एव            | =ही               |
|                  | +पुरुष               | श्चात्मना     | =मान्सा से        |
| <b>म</b> नःगतान् | =ह्रद्य में प्रविष्ट |               | (चाप ही करके)     |
|                  | हुई                  | <b>नुष्टः</b> | =संतुष्ट (इोता )  |
| सर्वान्          | =सारी की सारी        |               | N .               |
| कामान्           | =इच्छाची को          | तदा           | ≕तव               |
|                  | +नितान्त             |               | + वह              |
| प्रजहाति         | ≕त्याग देता 📗        | स्थित-प्रज्ञः | =स्थित-बुद्धिवासा |
|                  | +धौर                 | उच्यते        | =कहा जाता         |
| श्चारमनि         | ≃प्रात्मा में(भपने   |               |                   |

दुः खेष्यमुहिरनमनाः सुखेषु विगतस्पृहः । बीतसगभयक्रोधः स्थितधीमुनिरुच्यते ॥ ४६॥ दुःखेषु, अनुहिरन-मनाः, सुखेषु, विगत-स्पृहः । बीत-राग-मय-क्रोधः, स्थित-बीः, मुनिः, उच्यते ॥ **दुःखेषु =**दुःखों में वीत-राग- / को राग, सब अनुद्विर<sup>न</sup>-) जिसका मन भय-क्रोधः (= और क्रांच ने मनाः (=अहिग्न नहीं रहित हो स्या है होता + ऐया **मुनिः** +धौर ≄महातम्। ≖ सुखों में सुखेषु स्थित-धीः =स्यर बुहि-विगत-स्पृहः=जिसकी इच्छा वाला या अहा-दूर हो गई है ञ्चानी उच्यते =कहा जाता है

अर्थ—जो दुःख के पड़ने से मन में दुखी नहीं होता जो मुख के समय मुख भोगने की इच्छा नहीं करता, जो किसी चीज से प्रीति नहीं रखता, जिसे किसी से भय नहीं है और जो कोधरहित है वह महात्मा ''स्थिर-बुद्धियाला'' पा बस्ज्ञानी कहा जाता है।

यः सर्वत्रानिस्नेहस्तत्तस्त्राप्य शुभाशुभम् । नामिनन्दति न द्वेष्टि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्टिता ॥ ५७॥

यः, सर्वत्र, अनभि-स्नेहः, तत्,तत्, प्रा'य, शुभ-अशुभम्। न, अभिनन्दति, न ेष्टि, तस्य, प्रज्ञा, प्रतिष्टिता॥

सर्वत्र व्यवत्र ( पुत्र श्रमि-स्नेहः= स्नेह-सहित दोता पीत्रादि ■ स्वर्ग हुन्त्रा श्रादि किसी भी तत्-तत् =उस-उस पदार्थ में ) श्रभ-श्रश्चभम्=शुभ श्रीर

|            | श्रशुभ(प्रिय और  | न           | =7              |
|------------|------------------|-------------|-----------------|
|            | ऋत्रिय पदार्थ)   | द्वेष्ट     | ⇒हेप करता है    |
| प्राप्य    | ≕मिलने पर        | तस्य        | =उसकी           |
| यः         | ≕जो पुरुष        | प्रज्ञा     | ≔वृद्धि         |
| म          | ≖न               | प्रतिष्ठिता | =िस्थर है (उइरी |
| अभिनन्द्ति | ≕त्रसम्ब होता है |             | हुई हैं)        |
|            | ±क्रोड           |             |                 |

श्रर्थ—हे अर्जुन ! पुत्र, पौत्रादि ■ स्वर्ग आदि किसी भी वस्तु में जिसका स्नेह या प्रेम नहीं हैं। जो अच्छी चीज को पाकर प्रसन्न और बुशी चीज को पाकर अप्रसन्न नहीं होता, उस महात्मा की बुद्धि निश्चल या ठहरी हुई है।

#### यदा संहरते चायं कृमोंऽङ्गानीव सर्वशः। इन्द्रियाग्रीन्द्रियार्थेभ्यस्तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ॥५८॥

यदा, संहरते, च, अयस्, कूर्मः, अङ्गानि, इव, सर्वशः । इन्द्रियागि, इन्द्रिय-अर्थेभ्यः, तस्य, प्रज्ञा, प्रतिष्ठिता ॥

| व       | =ग्रौर        | यस्।        | ≕जब              |
|---------|---------------|-------------|------------------|
| कुर्मः  | =कछुश्रा      | अयम्        | ≔यह योगी         |
|         | +ऋपने         | सर्वशः      | =सव श्रांर से    |
| অङ्गानि | =त्रंगों को   |             | + श्रपनी         |
| इव      | =जिस प्रकार   | इन्द्रियारि | ए =इन्द्रियों की |
|         | +भय के समय    | इन्द्रिय- । | इन्द्रियों के    |
|         | सिकोइ सेता है | अधेभ्यः ।   | =विषयों से       |
|         | वसे ही        | संहरत       | ≕र्खीच जेता है   |

(यटोर लेता है) | प्रज्ञा = बुद्धि + तय प्रतिष्ठिता स्थिर है (ऐसा तस्य = उस विद्वान् की जानना चाहिए)

अर्थ — जिस प्रकार कछुआ ( भय के कारण ) सब और सै अपने अंगों को समेट लेना है, उसी प्रकार जब योगी राग-देष आदि के डर से अथवा समाधि में विध्न होने के भय से अपनी आँख, कान आदि इन्द्रियों को उनके विषयों से खींच लेता है, तब उसकी बुद्धि स्थिर कही जाती है।

## विषया विनिवर्तन्ते निराहारस्य देहिनः। रसवर्जे रसोऽप्यस्य परं हृष्ट्वा निवर्तते ॥ ४ ६॥

विषयाः, विनिवर्तन्ते, निराहारस्य, देहिनः । रस-वर्जम्, रसः, अपि, अस्य, परम्, इष्ट्रा, निवर्तते ॥

| निराद्वारस्य | ≕निराहारी       | परम्    | ≔पूर्ण-ब्र <b>हा</b> सचि- |
|--------------|-----------------|---------|---------------------------|
| देहिनः       | =पुरुष के       |         | दानन्द आस्मा              |
| विषयाः       | ≕विषय           |         | ( परमाग्मा) का            |
|              | + तो            | हड़्रा  | =माचान् करके              |
| विनिवर्तन्ते | = चूट जाते हैं  | ञस्य    | =इस (स्थिर बुद्धि-        |
|              | + पर            |         | वाले) का                  |
| रस-वर्जम्    | ≃राग छोड़कर     | रसः     | =राग (विषयों में          |
|              | (धर्धात् विषयों |         | श्रीति)                   |
|              | चे उसकी शीति    | ऋपि     | =भी                       |
|              | दृर नहीं होती ) | निवर्तन | =दूर हो जाता है           |
|              | + किन्तु        |         |                           |

व्यर्थ—निराहार व्यर्थात् इन्द्रियों के द्वारा विषयों को न प्रहण करनेवाले पुरुष की विषयों से निवृत्ति हो जाती है यानी क्रममर्थ होने के कारण वह विषयों की इच्छा नहीं करता, किन्तु विषयों की प्रीति उसके मन से नहीं जाती; किन्तु जो योगी परमात्मा को (व्यात्मसाचात्कार से) साचात् देख लेना है, उसके दृदय में विषयों की प्रीति नहीं रहती (क्योंकि व्यात्मानन्द के सामने विषयानन्द नितान्त तुच्छ है।)

यततो ह्यपि कौन्तेय पुरुषस्य विषश्चितः । इन्द्रियाणि प्रमाथीनि हरन्ति प्रसभं मनः ॥६०॥

यततः, हि. श्रपि, कौन्तेय, पुरुषस्य, त्रिपरिचतः। इन्द्रियाणि, प्रमाथीनि, हरन्ति, प्रसमम्, मनः॥

कौन्तेय ≃हे अर्जुन! =यव करनेवाले प्रमाधीनि =सथन करने यततः । वार्ता (प्रवस) ( उपाय करते इन्द्रियाणि =इन्द्रियाँ हुए ) हि =िनश्चय करके विषश्चितः =विद्वान पुरुषस्य = युरुष कं प्रसभम् = वरदस्ती हरन्ति = इर लेती याना =भन को मनः खींच बेती हैं अपि =भी

अर्थ है अर्जुन । उपाय करते हुए अर्थात् हर समय इन्द्रियों को वश में करने की कोशिश करते रहने पर भी बुद्धि-मान् पुरुष के मन को यह आँख, कान, नाक ब्यादि प्रवर्ष इन्द्रियाँ उसके मन को जबर्दस्ती काबू में ले आती हैं अर्थात् तत्त्र-चिन्तन से हटाकर निषय-चिन्तन में लगा देती हैं।

तानि सर्वाणि संयभ्य युक्त त्रासीत मत्परः। वशे हि यस्येन्द्रियाणि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ॥६ १॥

तानि, सर्वाणि, संयम्य, युक्तः, आसीत, मत्पंरः। वशे, हि, यस्य, इन्द्रियाणि, तस्य, प्रज्ञा, प्रतिष्टिता ॥

+ इसिलए + श्रीर तानि =जिसकी ≄उन यस्य सर्वाणि ≃सब इन्द्रियों को इन्द्रियाशि =इन्द्रियाँ =वश में करके वशे =वश में है संयम्य तस्य ≖उसकी (रोककर) =एकाग्र चित्त हो हि =ही युक्तः - =बृद्धि **+जो** VSI! प्रतिष्ठिता =िर्न्द अथवा =मेरे आश्रय मत्परः उहरी हुई होकर श्रासीत ≔बैठता है

ऋर्थ — अतएव उन सब इन्द्रियों को वश में कर, दढ़ चित हो, जो मनुष्य मुक्त सिचदानन्द के प्यान में की लगाकर बैठता है और जिसने अपनी इन्द्रियों को इस प्रकार वश में कर लिया है उसी मनुष्य की बुद्धि स्थिर है।

विषयों का ध्यान करने से क्या बुराइयाँ होती हैं, यह अगवान् आगे बताते हैं:-

ध्यायतो विषयान्पुंसः सङ्गस्तेपृषजायते । सङ्गात्संजायतेकामः कामात्कोधोऽभिजायते ॥६२॥

ध्यायतः, विषयान्, पुंसः, सङ्गः, तेषु, उपजायते ।

f. सङ्गात्, संजायते, कामः, कामात्, कोधः, अभिजायते॥

<sup>६</sup>शेषयान् = विषयों का पर ( प्रीति से )

पुँभायतः =ध्यान करने से कामः =कामना

र्षुष्ठ : = गुरुव की संजायते = उत्पन्न होती 🖡

तेथुः = उन विषयों में

संगः वित = आसिक (भीति) कामात् =कामना से

उपजायत च्यत्पन्न होती है कोधः =कोध सङ्गात् े-एहयः हो जाने स्राधिजायते =उथन होता ▮

अर्थ — जो पुरुष विश्व हो ध्यान करते हैं, उनके मन में, विषयों के लिए प्रीति उत्पन्न हो जाती है ; प्रीति से काम (इच्छा) उत्पन्न होता है और काम से कोच उत्पन्न होता है।

कोधाद्रवति संमोहः संमोहात्स्मृतिविभ्रमः। स्मृतिभ्रंशाद्बुद्धिनाशो बुद्धिनाशात्प्रग्रयति॥६३॥

कोधात्, भवति, संमोहः, संमोहात्, स्मृतिनिश्रमः । स्मृति-श्रंशात्, बुद्धि-नाशः, बुद्धिनाशात्, प्रणश्यति ॥

कोधात् = कोध से संमोद्यः = चज्रान

भवति = उत्पन्न होता

संमोद्दाल् = चज्ञान मे
स्मृति-चिश्रमः =स्मरण-गिक्र

+फोर

जाता है +श्रौर
+श्रीर खुद्धि-नाशात्=विचार-शिक का
स्मृति-भ्रंशात्=स्मरण-शिक का नाश होने से
नाश होने से
नाश होने से
प्रमुद्धि-नाशः च्छुड़ि नष्ट हो प्रग्रिथित =नष्ट हो जाता है

अर्थ—कोध के पैदा होने से अविवेक या अज्ञान पैदा होता है। मोह अर्थात् अज्ञान से स्मृति का नाश होता है। स्मरणशिक का नाश हो जाने पर बुद्धि (conscience) का नाश होता है और बुद्धि का नाश होने पर मनुष्य आप नष्ट हो जाता है अर्थात् वह आतिमक उन्नित से गिर जाता है।

विचारवान् मनुष्य को चाहिए कि मन को अपने अधीन करने की कोशिश करे, साकि विषयों का ध्यान ही न हो, क्योंकि मन सारथी है और इन्झियां इनके घोड़े हैं। जिस मनुष्य का मन अपने अधीन नहीं है वह भाँति-भाँति के विषयों का ध्यान करता हुआ नष्ट हो जाता है। इन्झियों के वश करने ही से शान्ति और मुख की प्राप्ति होती है। अब आगे भगवान् कृष्ण मोश बे उपाय बतसाते हैं—

## रागद्देषिवयुक्तैस्तु विषयानिन्द्रियैश्चरंन् । भारमवश्यैर्विधेयात्मा प्रसादमधिगच्छति ॥ ६ ८ ॥

राग-द्वेष-त्रियुक्तैः, तु, विषयान्, इन्द्रियैः, चरन्। श्रात्म-वरयैः, विधेय-त्रात्मा, प्रसादम्, व्यधिगन्छ्रति॥ तु =िकन्तु राग-द्वेष- } राग श्रीर द्वेष वियुक्तेः } से रहित श्रात्म-वश्येः =श्रपने वश में की हुई इन्द्रियेः =इन्द्रियों द्वारा

विषयान् =िवपयां को

चरन् =भोगता हुन्ना
विधेय-श्रातमा=िववेकी पुरुष

प्रसादम् =असन्नता को

प्रधिगच्छिति =अस होता

श्चर्य—जिसने अपने मन को अपने वश में कर रक्खा है, वह विवेकी मनुष्य राग-द्वेष से रहित अपने वश में की हुई इन्द्रियों द्वारा, विषयों को भोगता हुआ भी सुख और आनन्द की प्राप्त होता है।

स्याच्या - सत्तवष यह है कि आज्ञानी रागद्वेष से युक्त होकर इन्द्रियों द्वारा विषयों को भोगता है, और ज्ञानी पहले अपने मन को अपने अधीन करना है, उसमें से रागद्वेप को वाहर निकाल देता और तब इन्द्रियों द्वारा अरूरी विषयों का सेवन करना है। इस प्रकार उसका चिस परमारमा के दर्शन करने योग्य हो जाता है और उसे पूर्य शान्ति मिलती है।

प्रसादे सर्वदुःखानां हानिरस्योपजायते । प्रसन्नचेतसो ह्याशु बुद्धिः पर्यवतिष्ठते ॥ ६५ ॥

प्रसादे, सर्व-दुःखानाम्, हानिः, ऋस्य, उपजायते । प्रसन्न-चेतसः, हि, आशु, बुद्धिः, पर्यवितष्ठते ॥

प्रसादे == ब्रह्मानन्द के प्राप्त शान्त श्रीर होने दे पर भायवा प्रसन्न रहने पर वित्त के स्वच्छ श्रस्य = इसके मर्थात्

|                   | परसहंस ज्ञानी   | प्रसन्न-चेतस | =प्रसन्न चित्त-   |
|-------------------|-----------------|--------------|-------------------|
|                   | महापुरुष के     |              | वाले की           |
| सर्घ- ो.          | _सम्पूर्ण दुःखी | बुद्धिः      | =बुद्धि           |
| हुःखानाम्         | का              | স্থায়ু      | =शीव्र            |
|                   | =नाश            |              | +ही               |
| <b>उ</b> पजायते ः | ≔हो जाता है     | पर्यचितष्ठते | =स्थिर या निश्चास |
| हि                | =क्योंकि        |              | हो जाती है        |

श्चर्य—चित्त के स्वच्छ, शान्त और प्रसन्न रहने पर योगी के शारीरिक और मानसिक सब दुःखों का नाश हो जाता है, क्योंकि शुद्ध और प्रसन्न चित्तवाले पुरुष की बुद्धि शीध ही निश्चल या स्थिर हो जाती है।

# नास्ति बुद्धिग्युक्तस्य न चायुक्तस्य भावना । न चाभावयतः शान्तिरशान्तस्य कुतः सुखम्॥६६॥

न, ऋस्ति, बुद्धिः, श्रयुक्तस्य, न, च, श्रयुक्तस्य, भावना । न, च, श्रभावयतः, शान्तिः, श्रशान्तस्य, कुतः, सुखम् ॥

| 4                     |                 |             |                 |
|-----------------------|-----------------|-------------|-----------------|
| <del>अ</del> युक्तस्य | =जिसका चित्त    | व           | =ग्रीर          |
|                       | एकाग्र नहीं हुआ | श्रयुक्तस्य | =ग्रज्ञानी या   |
|                       | पुसे पुरुष की   |             | सम्ध्व-योग-     |
| बुद्धिः               | =बुद्धि         |             | रहित पुरुष की   |
|                       | +स्थिर या निश्च |             | +श्रहा          |
|                       | यारमक           | भावना       | =धात्मज्ञान में |
| न                     | =नहीं           |             | ( आत्मा के      |
| <b>अ</b> स्ति         | ≖होती           |             | ध्यान में )     |
|                       |                 |             |                 |

न = नहीं (होती) + फिर

न्न = और अशान्तस्य = शान्ति-रहित

**प्रभावयतः** श्रहाहीन या ना- पुरुप को

स्तिक पुरुष को । सुलम् अनुव

शास्तिः ⇒शास्ति कृतः =कहां ?

न =नहीं ( निलर्भा )।

ऋर्य—जिसका पन अपने वश में नहीं अर्थात् इधर-डधर विषयों में दीइना न्डन है, उसकी वृद्धि स्थिर या निरचयात्मक नहीं हो सकती: और जिसकी वृद्धि स्थिर नहीं है अथवा जिस ऋज्ञानी की श्रद्धा आत्मज्ञान में नहीं है उसे आत्मज्ञान नहीं हो सकता अर्थात आत्मा के स्वव्य की वह नहीं जान सकता; जिसे आत्मज्ञान नहीं, उस पुरुष को भजा शान्ति कैसे मिल सकती है ! फिर अशान्त चित्तवाले को सुख कहाँ से मिल सकता है !

इन्द्रियाणां हि चरतां यनमनाऽनुविधायते । तदस्य हरति प्रज्ञां वायुर्नायामवास्माम ॥ ६७ ॥ इन्द्रियाणाम्, हि. चरताम्, यत्, भनः, अनुविधीयते । ततः, सस्य. हरति, प्रज्ञान्, वायुः, नावम्, इव, सम्भित्ते ॥

हि =क्योंकि मनः =मन

चरताम =चिपयों में विष- ऋनुविधीयते =अधीन हो जाता

रनेवाजी हैं

इन्द्रियासाम् =हन्द्रियों में से तन् =बही हन्द्रिय

यत =ित्रम इन्द्रिय के ग्रस्य =हम पुरुष की

| प्रशाम् | =युद्धिको      | वायुः   | <b>=</b> यव न |
|---------|----------------|---------|---------------|
|         | +इस प्रकार     | नाचम्   | =नाव को       |
| हरति    | =हर लेती है या | ग्रम्भि | =जल में       |
|         | चल-विचल कर     |         | +डावांडोल कर  |
|         | देती हैं       |         | देता 🗄        |
| इव      | =जैसे          |         |               |

अर्थ—विषयों में भटकनेवाली इन्द्रियों में से जिस एक इन्द्रिय के अधीन मन हो जाता है तो वह इन्द्रिय रोगी की आस्मविषयक वृद्धि को इस प्रकार चल-विचल कर देती है, जिस प्रकार पवन जल में पड़ी हुई नौका को मार्ग से हटाकर कुमार्ग में लगा देता है।

# तस्माचस्य महाबाहो निगृहीतानि सर्वशः । इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेभ्यस्तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिना॥ ६८॥

तस्मात्, यस्य, महाबाहो, निगृहीतानि, सर्वशः । इन्द्रियागाि, इन्द्रिय-ध्ययभ्यः, तस्य, प्रज्ञा, प्रतिष्टिता ॥

| महावाहो      | ≕हे श्रजुंन !       |             | हुई है ( ग्रथांत् |
|--------------|---------------------|-------------|-------------------|
| तस्मात्      | =इसलिए              |             | श्रपने 🞮 सें की   |
| यस्य         | =जिसकी              |             | हुई हैं )         |
| इन्द्रियाणि  | =इन्द्रियाँ         | तस्य        | =उसी इह्यज्ञानी   |
| इन्द्रिय- }  | _इन्द्रियों के शब्द |             | अरि               |
| ऋधेंभ्यः 🖇   | चादि विषयों से      |             | =वृद्धि           |
| सर्वशः       | =सब ऋोर से          | प्रतिष्ठित। | =स्थिर या नि-     |
| निगृद्दीतानि | =िनरुह या रुकी      |             | श्चल होती है      |

ऋर्थ—इसलिए हे अर्जुन! उसी योगी की वृद्धि स्थिर या निश्चल है जिसने अपनी इन्द्रियों को शब्दादिक सब विषयों से हटा लिया है अर्थात् जिसने अपनी सारी इन्द्रियों को अपने वश में कर लिया है।

# या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागर्ति संयमी। यस्यां जायति भृतानि सा निशा पश्यतो मुने:॥६९॥

या, निशा, सर्व-भ्तानाम्, तस्याम्, जार्गात, संयमी । यस्याम्, जाप्रति, भूतानि, सा, निशा, परयतः, मुनेः॥

| या            | =जो<br>=सब प्राणियों की | यस्याम् | =जिसमें (त्रर्थात् |
|---------------|-------------------------|---------|--------------------|
| सर्व-भूतानाम् |                         |         | कर्मनिष्टा में )   |
| निशा          | ≕रात है                 | भूतानि  | ≃सव प्राग्री       |
| तस्याम्       | =उसमें ( अर्थात्        |         | =जागते हैं         |
|               | इतान-निष्ठा में )       | सा      | =बह                |
| संयमी         | =श्रपनी इन्द्रियों      |         | =त्रात्मा का अनु-  |
|               | को वश में रखने          | -       | भव करनेवाले        |
|               | वाला विचार-             | मुनेः   | =ज्ञानी संन्यासी   |
|               | वान् पुरुष              |         | के लिए             |
| जागर्ति       | =जागता है               | निशा    | ≕रात्रि है         |
|               | +श्रीर                  |         |                    |

अर्थ—जो सब प्राणियों की रात है वही अपनी इन्द्रियों को वश में रखनेवाले विचारवान् पुरुषों के लिए जागने का समय है और जिस समय सब प्राणी जागते हैं उस समय तस्वदर्शी कानी संन्यासी के लिए रात है।

स्थाल्या—जहाँ अज्ञानरूपी अँधेरा छाया हुआ है, वह रात के समान है और जहाँ ज्ञानरूपा सूर्य का उद्य है वह दिन ले सदश है। इस सिए अज्ञान को रात की समता दी है और ज्ञान को दिन की। मनुष्यों को प्रायः अपने स्वरूप का ज्ञान नहीं होता, किन्तु बाहरी पदार्थों का ज्ञान खूब होता है, किन्तु संयमी को अपने स्वरूप का ज्ञान खूब होता है, किन्तु संयमी को अपने स्वरूप का ज्ञान खूब होता है, किन्तु संयमी को अपने स्वरूप का ज्ञान खूब होता है, किन्तु संयमान का सूर्य उद्य रहता है। साथ ही संसारी पदार्थों से वह प्रायः अज्ञानी बना रहता है। मतलब यह कि मन को जीतनेवाला पुरुप अपने स्वरूप की ओर से तो ज्ञागता रहता है, किन्तु संसार की खोर से सोता रहता है। इस प्रकार इन दोनों में भेद है जिसे भगवान् ने उपर के रलोक में कहा है।

(२) विषयों में फॅसे हुए मनुष्यों के लिए श्रात्मज्ञान रात के समान है, किन्तु वही श्रात्मज्ञान इन्द्रियों के जीतनेवाले पुरुषों के लिए दिन के समान है। इसी प्रकार इस श्रसार संसार के विषयों का सुख श्रज्ञानियों के लिए दिन के सदश है मगर ज्ञानिया के लिए रात के समान है श्रश्वीत् वे विषय-भोगों को तुच्छ समक्रते हैं।

श्रव भगवान् यह समभाते हैं कि जिसने सब प्रकार की इच्छाश्रों को त्याग दिया है श्रौर जिसकी बुद्धि स्थिर है, वही योगी मोच-जाभ कर सकता है॥

> श्रापूर्यमाग्रमचलप्रतिष्ठं समुद्रमापः प्रविशन्ति यद्वत् । तद्वत्कामा यं प्रविशन्ति सर्वे स शान्तिमाप्तोति न कामकामी ॥ ७०॥

आपूर्यमाणम्, अचल-प्रतिष्टम्, समुद्रम्, आपः, प्रविशन्ति, यह्त् । तहत्, कामाः, यम्, प्रविशन्ति, सर्वे, सः, शान्तिम, आप्नोति, न, काम-कामी ॥ श्राप्यंमा सम्=चारी श्रीर से । यम = जिस पुरुष में भरे हुए =मारी चन्न नर्यादाः **कामाः =कामना**ण अचल • प्रविश्वानित =लय होती ह प्रतिष्ठम् ≔ससृद्ध से ≔वह समुद्रभ् =जैसे शान्तिम् =परम शान्ति हो यद्वत् आप्रोनि =बास होना है =त्रल प्रधीन आपः नदियां ≃न कि न =प्रवेश करती है काम-कार्मा=भोगों की कामना प्रविशक्ति =वेसे ही करनेवाला पृष्ट्य तद्वत्

अर्थ—जिस कार चारों ओर ने मरे हुए समुद्र में निद्यों वहकर उसमें आ गिरती हैं, किन्तु उसकी सीमा—मर्यादा—ड्यों की त्यों वनी रहती है उसी प्रकार को मनुष्य नाना प्रकार की इच्छाओं—निद्यों—के आ भिलने से घटना बढ़ता नहीं किन्तु समुद्र की नाई गर्मार और स्थिरबृद्धि रहता है वही शानित प्राप्त करता है. किन्तु जो इन इच्छाओं के फेर में पड़ जाता है उसे शानित नहीं मिलती।

विहाय कामान्यः सर्वान्युमांश्चरति निःस्पृहः । निर्ममो निरहंकारः स शान्तिमधिगच्छति ॥ ७ १ ॥

विहाय, कामान्, यः, सर्वान्, पुमान्, चरति, निःस्पृहः । निर्-ममः, निर्-अहङ्कारः, सः, शान्तिम्, अधिगच्छति ॥

यः =तो सर्वान् =मव (सारी) पुमान् =मनुष्य । कामान् =कामनाक्षीं क

ध्यवहार करता है विद्याय =छोदकर =बही झानी निःस्पृद्दः =इच्छारहित सः ≃ममतारहित निर्-ममः सनुष्य त्राहेन =शान्ति को शान्तिम् (मोच को) निर-श्रहङ्कार:=श्रहङ्काररहित हो =विचरता है अधिगच्छति =प्राप्त होता है चरति अर्थान जगत् के

अर्थ—इसलिए जो संन्यासी, सब प्रकार की कामनाओं (रुब्बाओं) को त्यागकर विना किसी लाकसा, ममता और शह द्वार के विचरता है अर्थात् किसी चीज के पास न होने पर उसकी रुब्बा नहीं करता, पास होने पर उसमें ममता नहीं रखता और ।जसे अपने ज्ञान का भी श्रहङ्कार नहीं है वहीं स्थिरवृद्धि- माला ज्ञानी शान्ति (मोच ) लाभ करता है अर्थात् वह ब्रह्म- शानी हो जाता है।

एषा बाह्मी स्थितिः पार्थ नैनां प्राप्य विमुद्यति । स्थित्वास्यामन्तकालेऽपि ब्रह्मनिर्वाणमृब्द्यति ॥ ७२॥

एया, ब्राह्मी, स्थिति:, पार्थ, न, एनाम्, प्राप्य, विमुद्यति । स्थित्या, अस्याम्, अन्तकाले, अपि, ब्रह्म-निर्वाणम्, ऋच्छ्रति ।

पार्थ =हे अर्जन! स्थितिः =िध्यित है

पषा =यह
ग्रहासी =व्यह या प्राप्य =पाकर
विषयक या प्राप्य =पाकर
नहा को प्राप्त + शुद्ध प्रन्तःकरानेवाली करणवाला

न विमुहाति =मोह को प्राप्त अस्याम् = इस ब्रह्म- स्थिति में में स्था =िस्थात होकर समय में अह्म-निर्वाणम् =मोर को अप्रिय =भी अह्म-निर्वाणम् =मोर को अप्रिय =भी अह्म-होता है

श्चर्य—हे श्चर्जुन ! यह बाह्मी स्थिति है, जो इस श्चवस्था को पहुँच जाता है वह माया-मोह में नहीं फँसता । श्चन्त काल यानी मरने के समय भी पुरुष, इस स्थिति में स्थित होने से ब्रह्म-निर्वाण को प्राप्त होता है।

द्वितीय अध्याय समाप्त ।



#### गीता के दूसरे अध्याय का माहात्म्य

भगवान् विष्णु ने लद्दभीजी से कहा-''हे देवि ! अब दूसरे अध्याय का माहारम्य कहता हूँ, सुनो । दिक्रिण देश में पुरन्दरपुर नाम का एक नगर था। वहाँ देवशर्मा नाम का एक विद्वान् बाह्य ए रहता था। वह वड़ा थार्मिक था, हमेशा साधु, स्रभ्या-गतों का सत्कार, देवतात्रों और पितरों का पूजन तथा हवन किया करता था, किन्तु ऐसे शुभ त्राचरण करते रहने पर भी, देवशर्मा का मन शान्त न होता था। कुछ दिनों बाद उसे मित्रवान् नाम का एक ब्रह्मज्ञानी शान्तचित्त तपस्वी मिला। देवशर्मा ने मित्रवान् से पूछा-- ''हे तपोधन ! मैं आपसे कुछ पूझना चाहता हूँ, कृपा करके मुक्ते वतलाइए। मैं सदा धर्म का पालन करता हूँ -- धर्म के विरुद्ध कोई आवरण नहीं करता, किन्तु मेरा चित्त शान्त नहीं होता। मैं उस आत्म-तस्व को जानना चाहता हूँ, जो एकमात्र संसार से मुक्त होने का मार्ग है।" ब्राह्मण का यह प्रश्न सुनकर मित्रवान् ने कहा....''मैं इस विषय में एक प्राचीन वृत्तान्त कहता हूँ, तुम ध्यान देकर सुनो। गोदावरी नदी के किनार प्रतिष्ठान नाम का एक नगर है। वहाँ दुर्दम नाम का एक ब्राह्मण रहता था। प्रतिष्ठानपुर राजा विक्रम के राज्य में था। राजा के दान-दित्तगा से ही दुर्दम अपना जीवन-निर्वाह करता था। जब दुर्दम की मृत्यु हुई, तो यमराज के दूत उसके गले में फाँसी लगाकर यमपुरी को ले गये। वहाँ, बहुत दिनों तक, सब नरकों का कष्ट भोगकर उसे फिर एक बाह्य एक के घर में जनम मिला। युवा होने पर, नीचकुल में उत्पन एक कर्कशा स्त्री से उसका

विवाह हुआ। वह दुराचारिएा एक चाएडाल पुरुष से प्रेम करने लगी । अपने पति को विध्नरूप समसकर, एक दिन सोते समय उसका सिर काट डाला । दुईम मरकर यमलोक को गया और अनेक योनियों में भ्रमण करता हुआ अन्त की उसे वाघ का जनम मिला। वह व्यभिचारिए छि भी मरने पर नरकों का कष्ट भोगकर बकरी हुई। एक दिन वन में उस वकरी को देखकर बाघ उसे मारने के लिये भपटा। किन्तु उसके सभीप आते ही वह वैर छोड़कर चुप खड़ा रह गया। वकरी ने कहा-'हे बाध ! तुम हमारा मांस क्यों नहीं खाते हो ! तब वाघ ने उत्तर दिया-इम तुमको मार डालने के जिए दौड़े थे, किन्तु इस स्थान पर आकर, न मालूम क्यों, अब तुमको मारने को हवारा जी नहीं चाहता।' मित्रवान् ने देवशर्मा से कहा-'हे ब्राझ्या ! उस स्थान पर एक ब्रह्मज्ञानी महातमा रहते थे। वे गीता के दूसरे अध्याय का पाठ करते थे। उसी के प्रभाव से वाध का वकरी को भारने का इरादा जाता रहा। वाध और वकरी दोनों बैर छोड़कर उस आश्रम पर वैट गये और गीता का पाठ सुनने लगे। अन्त को वेदोनों शरीर छुटने पर वैक्षरवलोक को गये। अतएव तुम भी गीता के दूसरे अध्याय का पाठ करो, इसी से तुम्हारा चित्त शान्त होगा और शरीर त्यागकर अन्यलोक प्राप्त करोगे। भगवान् शंकर ने पार्वती से कहा-उसी दिन से देवशर्मा गीता के दूसरे अध्याय का पाठ करने लगा। उसी के प्रभाव से वह शान्ति से जीवन विताकर अन्त में विष्णुलोक को गया।"

### तीसरा आध्याय

-8-3-

# अर्नुन उवाच-

ज्यायसी चेत्कर्भण्सते मता बुद्धिर्जनार्दन । तार्किं कर्मिण् घोरे मां नियोजयित केश्व ।। १ ॥ ज्यायसी, चेत्, कर्मणः, ते, मता, बुद्धिः, जनार्दन । तत्, किम्, कर्मणि, घारे, माम्, नियोजयिस, केशव ॥

#### अर्जुन ने प्रश्न कियां कि-

| जनाईन          | ≕हे जनाईन !   | तत्      | =तो किर      |
|----------------|---------------|----------|--------------|
|                | (हे कृष्सा !) | किम्     | = ∓र्थो      |
| चेत्           | =यदि          | घोट      | =भयानक(दिसा- |
| कर्मगुः        | =कर्म से      |          | रमक )        |
| <b>बुद्धिः</b> | ≒ज्ञान        | कर्त्रिण | ≔कने में     |
| ज्यायसी        | =श्रेष्ठ      | केशव     | ≕हं केराव    |
| वै             | ≃ग्राप से     | माम्     | =मुफे        |
| मता            | ≕माना गया     | नियोजयसि | =जगाते हैं   |

अर्थ—हे जनार्दन ! यदि आप कर्मयोग से ज्ञानयोग को श्रेष्ट मानते हैं तो हे केशव ! आप मुक्ते इस मयङ्कर कर्म— युद्ध—में क्यों लगाते हैं ?

# व्यामिश्रेगोव वाक्येन बुद्धि मोहयसीव मे । तदेकं वद निश्चित्य येन श्रेयोऽहमाप्नुयाम् ॥ २ ॥

व्यामिश्रेगा, इव, वाक्येन, बुद्धिम्, मोहयसि, इव, मे । तत्, एकम, वद, निश्चित्य, येन, श्रेयः, ऋहम्, ऋ। मुयाम् ॥

| व्यामिश्रेग | =िमबे हुए (मिले- | तत्        | ≃उस             |
|-------------|------------------|------------|-----------------|
|             | जुले)            | पकम्       | =एक ( मार्ग) को |
| इव          | =जैसे            | निश्चित्य  | =निश्चय करके    |
| वाक्येन     | =वाक्य से        | वद         | =कहिए           |
| मे          | =मेरी            | येन        | =जिससे          |
| बुद्धिम्    | =बुद्धिको        | श्रहम्     | <b>=</b> Ĥ      |
| इव          | =मानो            | श्रेयः     | =कल्यास को      |
| माहयसि      | =आंति कराते हो   | ऋाष्तुयाम् | =प्राप्त होउँ   |
|             | +इसिंतए          |            |                 |

अर्थ — आपकी मिली-जुली उलमनदार वातों के सुनने से मेरी बुद्धि चकरा गई है; इसलिए निश्चय करके केवल एक बात (मार्ग) वतलाइए जिसके अनुसार चलने से मेरा कल्याण हो।

#### श्रीभगवानुवाच-

लोकेऽस्मिन्द्रिविधा निष्ठा पुरा प्रोक्ता मयानघ। ज्ञानयोगेन सांख्यानां कर्मयोगेन योगिनाम्॥ ३॥ लोके, अस्मिन्, दिविधा, निष्टा, पुरा, प्रोक्ता, मया, अनध। ज्ञान-योगेन, सांख्यानाम्, कर्म-योगेन, योगिनाम्।।

#### अर्जु न के पूछने पर भगवान् श्रीकृष्ण वोले-

=हे निष्पाप ! । सांख्यानाम् ⇒विरक्त संन्यासी ग्रनघ (हे श्रजुंन!) शृद्ध घन्तःकरख वालों को श्रस्मिन् ≖इस =लोक में ज्ञान-योगेन =ज्ञान-योग के नोके द्वि-विधा =दो प्रकार की सहारे से + खोर =निष्ठा (साधन निष्टा की प्रवर्धाएँ ) योगिनाम् =कर्म-योगियां =सेंने को मया कर्म-योगेन =कमं-योग के ≕पहिले पुरा सहारे से प्रोक्ता =कड़ी हैं

अर्थ अर्जुन की बात सुनकर भगवान् इस प्रकार कहते हैं—हे अर्जुन ! यह मैं पहिले ही बतला चुका हूँ कि इस लोक में दो प्रकार की राह यानी साधन-अवस्थाएँ हैं— सांख्यवालों के लिए ज्ञान-योग की और कर्म-योगियों के लिए कर्म-योग की ।

# न कर्भगामनारम्भान्नैष्कर्म्य पुरुषोऽश्नुते । न च सन्यसनादेव सिद्धिं समधिगच्छति ॥ ४ ॥

न, कर्मगाम्, अनारम्भात्, नैष्कर्म्यम्, पुरुषः, अरनुते । न, च, संन्यसनःत्, एव, सिद्धिम्, समधिगच्छति ॥

कर्मणाम् =कर्मा के संन्यसनात् =कर्मी के केवल अनार्भात = न करने से त्याग से ( अनारम्भ से ) एव =भी पुरुष: =मनुष्य +पृह्ष नैष्करर्यम् =निष्कर्म भाव सिद्धिम् =ज्ञानरूपी सिदि को ांक =नहीं स =नहीं =प्राप्त होता श्रश्तुते 💎 समधिगच्छति=श्रप्त होता =श्रीर स

अर्थ—हे अर्जुन ! कभी के न करने से कोई पुरुष कर्म-बन्धन से छुटकारा नहीं पा सकता और न कमी के त्याग देने से ही सिद्धि प्राप्त होती है। मतलब यह कि काम न करने से मनुष्य को निष्कर्म भाव प्राप्त नहीं होता, क्योंकि केवल संन्यास लेने से, बिना चित्त की वृत्तियों के शुद्ध हुए, किसी का सिद्ध नहीं प्राप्त होती।

# न हि कश्चित्त्रण्मिष जातु तिष्ठत्यकर्मकृत् । कार्यते ह्यवशः कर्म सर्वः प्रकृतिजैर्गुणैः ॥ ४ ॥

न, १९, कश्चित, इर्णम्, अपि, जातु, तिष्टति, अकर्म-कृत् । कार्यते, हि, अवशः, कर्म, सर्वः, प्रकृतिजैः, गुणैः॥

हि = क्य कि जातु = कभी

किश्चत् = कोई भी पुरुष अक्षम-कृत् = विना काम किये

क्षण्म् = पत्र = हुए

अपि = भी न = नहीं

| तिष्ठति    | चरहता<br>चरहता      | हि      | =निरचय ही    |
|------------|---------------------|---------|--------------|
| सर्वः      | =प्रायमित्र को      | _       | + कुछ्-न-कुछ |
| प्रकृतिजैः | =प्रकृति से उत्पन्न | कर्म    | =कर्म        |
|            | हुए                 | कार्यते | ≔करना ही     |
| गुरौ:      | =गुणों के द्वारा    |         | पड़ता है     |
| श्रवशः     | =विवश होकर          |         |              |

अर्थ—असल वात यह है कि कोई भी पुरुष च्या भर भी विना काम किये नहीं रह सकता; क्यों कि प्रकृति के सत्त्व, रज और तमोगुण के कारण प्राणि-मात्र को विवश होकर काम करना ही पड़ता है।

# कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य त्रास्ते मनसा स्मरन् । इन्द्रियार्थान्विमूढारमा मिथ्याचारः स उच्यते ॥६॥

कर्म-इन्द्रियाशि, संयम्य, यः, श्रास्ते, मनसा, स्मरन् । इन्द्रिय-ऋर्थान्, विमृद्ध-स्थात्मा, मिथ्या-स्थाचारः, सः, उच्यते ॥

| कर्म- ो             | _ कम -इन्द्रियों को | श्रास्ते    | =रहता है      |
|---------------------|---------------------|-------------|---------------|
| इन्द्रियाणि ∫       | =( ज़बरदस्ती )      | सः          | =वह           |
| संयभ्य              | =रोककर              | विमृद्ध-आतम | ा=मिलन भन्तः- |
| यः                  | =जो (म्खं)          |             | करणवाला       |
| इन्द्रिय-   अर्थान् | ्शब्द भादि          |             | (मूर्खं)      |
| श्रर्थान् ∫         | इन्द्रियों के       | मिथ्या- रे  | _मिथ्याचारी   |
|                     | विषयीं दा           | श्राचारः ∫  | = या कपटी     |
| मनसा                | =मन से              | उच्यते      | =कहा जाता है  |
| स्मरन               | इसरण करता           |             |               |

श्रर्थ—जो मूर्ख पुरुष कर्मेन्डियों \* को (जबरदस्ती) रोककर कुछ काम तो नहीं करता, किन्तु मन से इन्डियों के विषयों का स्मरण करता रहता है, वह मिध्याचारी या कपटी है।

यस्तिवन्द्रियाणि मनसा नियम्यारभतेऽर्जुन । कर्मेन्द्रियै: कर्मयोगमसकः स विशिष्यते ॥ ७॥

यः. तु, इन्द्रियाणि, मनसा, नियम्य, त्रारभते, ऋर्जुन । कर्म-इन्द्रियैः, कर्म-योगम्, त्रसक्तः, सः, त्रिशिष्यते ॥

तु =परन्तु ऋर्जुन =हे श्रर्जुन ! यः =जो पुरुष मनसा =मन हारा

मनसा =मन द्वारा इन्द्रियाणि =ज्ञानेन्द्रियों को

तियम्य =रोककर या वश में करके

श्रसङ्गः =फल की इच्छा

न करता हुन्ना

या उनके वि-पर्यों में मन न

बगाकर कर्म-इन्ट्रियेः =कर्मे न्द्रियाँ द्वारा

कर्म-योगम् =कर्म-योगको स्रारमते =स्रारम्भ करता है

सः =त्रह पुरुष

विशिष्यते = श्रेष्ठ है

अर्थ-परन्तु हे अर्जुन ! जो पुरुप आँख, कान आदि

<sup>•</sup> हाथ, पाँच, मुँह, गुदा और लिंग ये पाँच कर्मेन्द्रियाँ हैं। हाथ का विषय काम करना, पाँच का विषय चलना, मुँह का विषय भोजन करना था बोलना, गुदा का विषय मन त्यागना और लिंग का विषय मूर्ज त्यागना है।

ज्ञानेन्द्रियों को मन द्वारा वश करके, उनके विषयों में मन न जगाकर, कर्मेन्द्रियों द्वारा कर्म करता है, वही श्रेष्ट है।

## नियतं कुरु कर्म त्वं कर्म उयायो हाकर्मणः। शरीरयात्रापि च ते न प्रसिद्धोदकर्मणः ॥ = ॥

नियतम्, कुरु, कर्म, त्वम्, कर्म, व्यायः, हि, श्रकर्मणः। शरीर-यात्रा, श्रपि, च, ते, न, प्रसिद्ध्येत्, श्रकर्मणः॥

स्वम् = त् कर्म = कर्म करना (ही)
+ अपने स्वाभा- उयायः = श्रेष्ठ है
विक गुणों के च = ज्यौर
श्रमुसार श्रकर्मणः = विना काम कियै
विग्रतम = नियत अथवा ते = नेरी

नियतम् =िनयत ग्रथवा ते

शास्त्रोक शरीर-यात्रा =( यह ) शरीर्-कर्म

कर्म =कर्म कुरु =कर

जीवन-यात्रा **श्रिप** =भी

हि =क्योंकि

श्रकर्मणः =कर्मन करने से न प्रसिद्ध्येत् =सिद्ध न होगी

अर्थ—इसलिए, तू ( अपने स्वाभाविक गुणों के अनुसार ) नियत कर्म कर; क्योंकि काम न करने से काम करना कहीं अच्छा है। अगर तू अपनी कर्मेन्द्रियों से कुछ भी काम न

<sup>■</sup> श्राँख, कान, नाक, जीभ श्रीर त्वचा ये पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ हैं। श्राँख का काम देखना, कानों का विषय सुनना, नाक का विषय सूँघना, जीभ का विषय चखना श्रीर त्वचा का विषय छूना है, इसी से हमें स्पर्श-ज्ञान होता है।

तेगा यानी काम करना छोड़ देगा तो तेरी यह जीवन-यात्रा भी सफल न होगी। ( अतएव मनुष्य को कर्मेन्द्रियों से काम लेना बड़ा जरूरी है।)

यज्ञार्थातकर्मणोऽन्यत्र लोकोऽयं कर्मबन्धनः। तदर्थं कर्म कौन्तेय मुक्तसङ्गः समाचर॥ ६॥

यज्ञ-अर्थात्, कर्मणः, अन्यत्र, लोकः, अयम्, कर्म-त्रन्धनः। तत्-अर्थम्, कर्म, कीन्तेय, मुक्त-सङ्गः, समाचर।।

यज्ञ-अर्थात् =यज्ञार्थं वानी फॅस जाता है र्डश्वशर्पण + इसितए कोन्तेय निमित्त ≔हे ऋजुंन ! =कम के =फल की इस्हा कर्मगः मुक्त-सङ्गः को त्यागते हुए =ग्रतिरिक् ग्रास्यत्र (सिवा) (निष्काम हो-+ और जितने भी कर ) सकाम कर्म हैं तत्-ऋर्थम् =उस परमेश्वर के जिए उनसे कर्म =(त्) 📧 =यइ श्रयम् ≈जीव ( मनुष्य ) समाचर =कर कर्म-वन्धनः =कर्म-बन्धन में

अर्थ—यज्ञ अथवा इरवर की प्रसन्न करने के लिए जो कर्म किये जाते हैं, वे ही ठीक हैं; इनको छोड़कर जो क किये जाते हैं, उनसे मनुष्य कर्म-बन्धन में फँस जाता है, जिससे जन्म-मरण से छुटकारा नहीं पा सकता। इसलिए है अर्जुन! तू निष्काम होकर, मन में किसी प्रकार की इच्छा न रखकर, केवल उस परमेश्वर के निमित्त ही कर्म कर।

#### सहयज्ञाः प्रजाः सृष्ट्वा पुरोवाच प्रजापितः। धनेन प्रसविष्यध्यमेष वोऽस्तिवष्टकामधुक् ॥ १० ॥

सह-यज्ञाः, प्रजाः, सृष्ट्वा, पुरा, उवाच, प्रजा-पतिः । स्रमेन, प्रसविष्यध्यम् , एषः, वः, श्रस्तु, इष्ट-काम-धुक् ॥

प्रसविष्यध्वम्=तुम बहा (फलो-प्रजा-पतिः =ब्रह्माजी ने =सृष्टिके यादि भैं फ़लां ) पुरा =यज्ञ सहित =यह यज्ञ एषः सह-यज्ञाः ः ≕तुम लोगों को =प्रजार्थी यानी वः प्रजाः इष्ट-काम-धुक् =वां छित सनुष्यों को देनेवाला =उत्पन्न करके सुष्ट्वा =81 उवाच =कहा था श्रस्त + (布 +यह मेरा आशीर्वाव है =इस यज्ञ से श्रानेन

व्यर्थ—व्यादिकाल में सृष्टि-रचना के समय, प्रजापित यानी ब्रह्मा ने यज्ञ-सहित प्रजाव्यों को पैदा करके यह कहा था—"तुम सब इस यज्ञ द्वारा फलो-फूलो ब्यीर यह तुम्हारी व्यभीष्ट इच्छाब्यों को पूर्ण करें।"

व्याख्या— सष्टि-रचना के समय ब्रह्मा ने प्राणि मात्र की उत्पन्न करके कहा था—"तुम लोग यज्ञ करो, यज्ञ करने से तुम्हारी वृद्धि हैंगी और रससे तुम्हें मनचाहा फल मिलेगा।" जैसे वृत्त अपनी वायु मनुष्यों को श्रर्पण करता है शौर मनुष्य श्रपने मुँह की वायु सदा मृत्यों को श्रपण करते हैं, जिससे दोनों की वृद्धि श्रीर पृष्टि होती रहती हैं इसी प्रकार श्रनेक प्रकार के द्रव्यों से यज्ञ द्वारा देवताओं किश्शिशाद्वतियां देने से वे प्रसन्न श्रीर सन्तुष्ट होते हैं श्रीर देवगण वर्षा द्वारा श्रन्न की वृद्धि करते हुए मनुष्यों को प्रसन्न श्रीर सन्तुष्ट करते हैं। सारांश यह कि मनुष्यों को नित्यप्रति यञ्च करना चाहिए।

देवान्भावयतानेन ते देवा भावयन्तु वः। परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवाप्स्यथ ॥ ११॥ देवान्, भावयत, अनेन, ते, देवाः, भावयन्तु, वः।

परस्परम्, भावयन्तः, श्रेयः, परम्, अवापस्यथ ॥

श्रानेन ≔इस ाज्ञ से + इस प्रकार =देवताश्रों को परस्परम् =श्रापस में ( एक देवान् दसरे को ) भावयत =(तुम) प्रसन्न या सन्दुष्ट करो भावयन्तः =सन्तुष्ट करते ते हुए +तुम दोनों देवाः =देवता =तुमको परम् =परम (अत्यन्त ) वः =कज्यास को =बढ़ावें ( अर्थात् । अयः भावयन्त वांचित फल देवें श्रवारस्यथ = प्राप्त होगे

श्रर्थ—इस यज्ञ से तुम देवताश्रों की पूजा करों श्रीर उन्हें सन्तुष्ट करों; वे देवता तुम्हें सन्तुष्ट करेंगे श्रीर तुम्हारी वृद्धि करेंगे। इस प्रकार आपस में एक द्सरे को सन्तुष्ट करने से तुम दोनों का कल्याण होगा।

#### इष्टान्भोगान्हि यो देवा दास्यन्ते यज्ञभाविताः। तैर्दत्तानप्रदायैभ्यो यो भुङक्ते स्तेन एव सः॥ १२॥

इष्टान्, भोगान्, हि, वः, देवाः, दास्यन्ते, यज्ञ-भाविताः । तैः, दत्तान्, ऋप्रदाय, एभ्यः, यः, भुङ्को, स्तेनः, एव, सः ॥

| यज्ञ-भाविताः | =यज्ञ से सन्तुष्ट | दत्तान्          | =िव्ये हुए भोगों |
|--------------|-------------------|------------------|------------------|
|              | हुए               |                  | को               |
| देवाः        | =देवता            | प्रथः            | =उनके तई         |
| वः           | =तुमको            | श्रप्रदाय        | ्न्न देकर        |
|              | + तुम्हारे        | यः 🧓             | -जो पुरुष        |
| इष्टान्      | =इच्छित<br>=      |                  | +केवल आप ही      |
| भोगान्       | =भोग              | <b>भुङ्क्र</b> े | =भोगता है        |
| हि           | =निस्सन्देह       | सः               | =बह              |
| दास्यन्ते    | =देंगे            | एव               | =निश्चय ही       |
| तैः          | =उनसे(देवतात्रों  | स्तेवः           | =चोर है          |
|              | के द्वारा )       |                  |                  |

ऋर्थ—यज्ञ से सन्तुष्ट होकर, देवता तुमको अवस्य इच्छित भोग ( अर्थात् अल, धन, पशु इत्यादि ) देंगे । जो उनके दिये हुए पदार्थों को उनके तई अर्पण न कर, स्वयम् भोगता है, वह निश्चय ही चोर है।

यज्ञशिष्टाशिनः सन्तो मुच्यन्ते सर्विकिल्बिषै: । भुज्जते ते त्वधं पापा ये पचन्त्यात्मकारगात ॥१३॥ यज्ञशिष्ट-त्र्यशिनः, सन्तः, मुच्यन्ते, सर्व-किव्विषैः। मुञ्जते, ते, तु, त्रावम्, पापाः, ये, पचन्ति, त्रात्म-कारणात्॥

यज्ञ से शेप बचे =हुए भाग को ऋशिनः वानेवाले पेट भरने के लिए ही =( अञ्ज ) पकाते पचन्ति सन्तः ≕सजन पुरुष हैं (रसोई बनाते सर्घ-किल्विषेः=सब पापीं से मुच्यन्ते =खूट जाते 🥞 ते =वे (पापी) =किन्त् =पाप का ही तु । श्रधम् ये जारि पन, पापाः =पापी पुरुष भुअते । =भोजन करते हैं अर्थान् पाप को श्रातम- } ज्ञपना श्रीर कारणात् अपने कुटुम्ब का ही भोगते हैं

अर्थ — जो मनुष्य वित्वैश्वदेव आदि पश्चयज्ञ करने के पीछे, वचे हुए अन को खाते हैं, वे सारे पापों से छुटकारा पा जाते हैं, किन्तु जो विना यज्ञ किये अपने श्रीर अपने कुटुम्वियों के वास्ते पकाते श्रीर उसे खाते हैं वे पापी निश्चय ही पापों से भरा हुआ भोजन करते हैं।

<sup>\* (</sup>१) पशु-पत्ती को भोजन श्रीर जल देना भूत-यज्ञ हैं। (२) श्रितिध-श्रभ्यागतों का सत्कार कर भोजन कराना मनुष्य-यज्ञ है। (३) श्राद्ध श्रीर तर्पण करना पिनृ-यज्ञ है। (४) हवन श्रीर बिलवैश्वदेव कर्म करना देव-यज्ञ हैं (४) वेदों का पदाना ब्रह्म-यज्ञ हैं।

श्रनाद्भवन्ति भृतानि पर्जन्यादन्नसंभवः । यज्ञाद्भवति पर्जन्यो यज्ञः कर्मसमुद्भवः ॥ १४॥

त्रकात्, भवन्ति, भ्तानि, पर्जन्यात्, त्रन-सम्भवः । यक्षात्, भवति, पर्जन्यः, यज्ञः, कर्म-समुद्भवः ॥

≕श्रन से यज्ञात श्रनात् । =( सारे ) प्राणी पर्जन्यः =वर्षा भूतानि =उत्पन्न होते हैं भवति =होती है भवन्ति +घोर +धौर पर्जन्यात =वर्षा ( संघ )से यज्ञः ≕यज्ञ श्रज्ञ-सम्भवः =श्रक्त की उत्पत्ति | कर्म-समुद्भवः=कर्म से उत्पन्न होनेवाला है होती है

अर्थ - सब प्राणी अन से उत्पन होते हैं. अन वर्षा होने संपदा होता है, वर्षा यज्ञ से होती है और यज्ञ कर्म से होता है।

कर्भ ब्रह्मोद्धवं विद्धि ब्रह्माच्चरसमुद्धवम् । तस्मात्मर्वगतं ब्रह्म नित्यं यज्ञे प्रतिष्ठितम् ॥ १५॥

कर्म, ब्रह्म-उद्भवम्, विद्धि, ब्रह्म, ब्रह्म-समुद्भवम्। तस्मात्, सर्व-गतम्, ब्रह्म, नित्यम्, यज्ञे, प्रतिष्टितम्।

कर्म =कर्म को से उत्पन्न हुन्ना नेत् विद्धि =कान नन्ना-उद्भवम् =बहा व्यर्थात् प्रकृतिक्षपदारीर ब्रह्म =बहा (प्रजार्शत

वेद या प्रकृति ) सर्वगतम् ≃सर्वध्यापक \_श्रचर यानी श्रद्धार-=परमात्मा ऋविनाशी पर-नित्यम् =निन्य(सदाही) समद्भवम 🔇 मात्मासे उत्पन्न | यज्ञे ≃यज्ञ में प्रतिष्ठितम् =स्थित है हमा है =इसलिए तस्मात

अर्थ—कर्म, ब्रह्म—सजीव शरीर या प्रकृति—से उत्पन्न होता है और यह ब्रह्म अक्तर यानी अविनाशी परमातमा से उत्पन्न होता है। इसलिए उस सर्ब-व्यापक परमातमा को सदा ही यज्ञ में मीजूद जानो।

व्याख्या— मन साने से प्राधियों की जीवन-रचा भौर ठरपांत होती है; क्यों कि अन जब पेट में जाता है तथ उसके रस से की मं, रक्र, रस, मांस, अस्थि, मजा आदि घातुएँ वनती हैं, जो इस मनुष्य-देह को कायम रसती हैं। इन्हीं की कृदि से शरीर की कृदि और इन्हीं के नष्ट होने से शरीर का नाश होता है अतएव प्राधियों की जीवन-रचा अन पर निर्भर है। अन वर्षों से होता है। यदि वर्षों न हो तो अन पैदा ही न हो, इसिलए अन का पैदा होना वर्षा पर निर्भर है। मेह यज्ञ से होता है अर्थात् यज्ञारिन में दी हुई आहुति सूर्य को प्राप्त होकर मेघ बनाती और उससे वृष्टि होती है। अपार यश्च न किया जाय तो बादल ही न वने और जब बादल हो न बनेंगे तो वर्षा कहाँ से होगी? सतलब यह कि वर्षा होने के किए यह करना ज़रूरी है। यज्ञ कर्म से होता है, कर्म शरीर से उत्पन्न होता है। यहाँ कृष्ण अगवान "कर्म" की ही प्रधानता सिद्ध कर रहे हैं।

=ब्रुधा ही

## एवं प्रवर्तितं चक्रं नानुवर्तयतीह यः । श्रघायुरिन्द्रियारामो मोघं पार्थ स जीवति ॥ १६ ॥

एवम्, प्रवर्तितम्, चक्रम्, न, अनुवर्तयित, इह, यः। श्रघ-त्रायुः, इन्द्रिय-श्रारामः, मोघम्, पार्थ, सः, जीवति ॥ पार्थ ≕हे अर्जुन ! यः =जो =इस प्रकार सः = 48 एवम इन्द्रिय- । इन्द्रियों में ही प्रवर्तितम् =प्रचलित (चलाये हुए) । आरामः } मुख का अनुभव करनेवाला =संसार-चक्र के चक्रम् अनुसार नहीं श्रघ-श्रायुः =पाप की सायु-चलता (श्रथांत् वाला प्रत्य न ग्रमुः वर्तयति शास्त्रों के श्रनुसार =इस संसार में इह

=भीवित है जीवति अर्थ-हे अर्जुन! जो मनुष्य इस सृष्टि-चक्र के अनुसार नहीं चलता यानी जो पुरुष जीने जी इस सृष्टि-ऋम के अनुसार काम करना छोड़ रेता है, वह पापी अपनी इन्द्रियों के विषयों में मुख का अनुभव करता हुआ अपने जीवन वधा खोता है।

मोधम

कर्मों को नहीं

करना )

किसे कर्म न करने से पाप नहीं लगता, यह भगवान् आगे वतलाते हें--

यस्त्वात्मरतिरेव स्यादात्मतृप्तश्च मानवः । श्रात्मन्येव च संतुष्टस्तस्य कार्य न विद्यते ॥ १७ ॥ यः, तु, क्रात्म-रतिः, एव, स्यात्, क्रात्म-तृप्तः, च, मानवः। व्यात्मनि, एव, च, संतुष्टः, तस्य, कार्यम्, न, विद्यते॥

श्रातमनि =परन्तु =ब्राध्मा सं तु =जो =ही पव यः =मनुष्य ( ऐसा संतुष्टः =( जो ) संतुष्ट मानवः है कि) स्यात ूबात्मा में ही तस्य = उसके लिए श्रात्म-कार्यम रितः एव 📗 जिसकी भीति हैं =इस्ने योग्य =कुछ भी (कर्म) =ग्रीर ਚ =क्रात्मा में ही नहीं त्रात्म-तृष्तः =\$ जो तृप्त है । विद्यंत

च =तथा

श्चर्य—लेकिन जो पुरुष श्चारमा ( श्चपने श्चाप ) में ही मग्न रहता है ( न कि विषय-मोगों में ), श्चारमा से ही तृष्ट रहता है है ( न कि श्चन्न-पानादि से ), श्चारमा से ही संतुष्ट रहता है ( न कि वाहरी धन-सम्पत्ति से ), ऐसे ( ज्ञानी परमहंस ) पुरुष के लिए कुछ भी कर्म करने की जरूरत नहीं है ।

नेव तस्य कृतेनाथों नाकृतेनेह कश्चन । न चास्य सर्वभृतेषु कश्चिदर्थव्यपाश्रयः ॥ १८॥

न, एव, तस्य, कृतेन, अर्थः, न, आ-कृतेन, इह, भरचन । न, च, आस्य, सर्व-स्तेषु, करिचन, अर्थ-व्यपाश्रयः ॥

इह =इस लोक में शानी को तस्य =डसको यानी कृतेन =कर्म करने से

| 10000000  | 000000000000000000000000000000000000000 |                  |                      |
|-----------|-----------------------------------------|------------------|----------------------|
| पव        | = <b>भ</b> î                            | न                | =नहीं होता           |
|           | +कोई                                    | च                | =तथा                 |
| अर्थः     | =प्रयोजन                                | ग्रस्य 🕠         | <b>≖इस ज्ञानी</b> का |
| न         | =नहीं है                                | सर्व-भूतेषु      | =सव प्राणियों में    |
|           | +यौर                                    | कश्चित्          | =कुछ भी .            |
| श्र-कृतेन | =न करने से(भी)                          | श्चर्य-व्यवाध्यय | ¦≔ब्य क्रिगत         |
|           | +उस ज्ञानी को                           |                  | स्वार्थ-सम्बन्ध      |
| कश्चन     | =कोई                                    | न                | =नहीं रहता है        |
|           | +पाप                                    |                  |                      |

अर्थ—उस ज्ञानी के लिए काम करना और न करना दोनों बराबर हैं। उसे प्राणिमात्र से किसी प्रकार का व्यक्तिगत क् स्वार्थ-सम्बन्ध जोड़ने अथवा प्रयोजन का आश्रय लेने की भी उक्तरन नहीं रहती।

तस्मादसकः सततं कार्यं कर्म समाचर । श्रमको द्याचरन्कर्भ परमाप्तोति पूरुपः ॥ १९ ॥ तस्मात्, श्र-सकः, सततम्, कार्यम्, कर्म, समाचर । श्र-सक्तः, हि, श्राचरन्, कर्म, परम्, श्राप्तोति,पूरुषः ॥

| तस्मात्   | =इ्सलिए        | कर्म      | =कर्मको       |
|-----------|----------------|-----------|---------------|
| श्र-सक्रः | =फल की इच्छा   | समाचर:    | =( नृ ) कर    |
|           | से रहित हो     | हि        | =क्यों कि     |
| सततम्     | =िनरन्तर       | ञ्र-सङ्गः | = मल की इच्छा |
| कार्य     | =करने के योग्य |           | से रहित       |

पूरुषः =पुरुष (भी)
कर्म =कर्म परम् =मोच को
आचरन् =करता हुआ आग्नाति =प्राप्त होता है

अर्थ हे अर्जुन ! इसलिए तू इन्द्रियों को अपने वश में करके, फल की इच्छा से रहित हो, करने के योग्य निरन्तर कर्म कर ; क्योंकि इन्द्रियों को जीतकर. निष्काम कर्म करने. वाला पुरुप ही मोन्न को प्राप्त होता है ( अर्थात् ऐसा ही पुरुप परम पद या परमात्मा को पा सकता है )।

# कर्मगौव हि संसिद्धिमास्थिता जनकाद्यः। लोकसंग्रहमेवापि संपर्यनकर्तुमहिसि॥ २०॥

कर्मग्रा, एव, हि, संसिद्धिम्, आस्थिताः, जनक-आदयः। लोक-संग्रहम्, एव, अपि. संपरयन्, कर्नुम्, अर्हसि॥

लोक-संग्रहम्=लोक-मर्यादा जनक-श्रादयः =जनक श्रादि राजचावि भी (लोकाचार) को =देखते हए कर्मणा =कर्महारा संपश्यन् =हो = भी अपि एव संसिद्धिम् =( बन्तः करण की 中刊 कर्नुभ् =कर्म करने के शदि द्वारा ) ≔ही सबे ज्ञान को एव =प्राप्त हुए हैं श्रहंसि =योग्य है श्रास्थिताः =इस लिए

श्रर्थ-राजा जनक इत्यादि ज्ञानी पुरुष कर्म करते हुए ही

(श्रन्तः करण की शुद्धि द्वारा) परम सिद्धि को प्राप्त हुए हैं। इसलिए तुकों भी लोगों की भलाई के लिये अथवा लोक-मर्यादा के अनुसार ही कर्म करना चाहिए।

### यद्यदाचरति श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरो जनः । स यत्त्रमाणं कुरुते लोकस्तदनुवर्तते ॥ २ १ ॥

यत्, यत्, आचरति, श्रेष्टः, तत्, तत्, एव, इतरः, जनः।। सः, यत्, प्रमागम्, कुरुते, लोकः, तत्, अनुवर्तते॥

| यत्-यत्  | =जिस-जिस कर्म    |                     | +भी करते हैं      |
|----------|------------------|---------------------|-------------------|
|          | को               | सः                  | =वह श्रेष्ठ पुरुष |
| श्रेष्ठः | =श्रेष्ठ पुरुष   | यत्                 | =जिस ( कर्मयोग    |
| श्राचरति | =करता है         |                     | या ज्ञान-योग)     |
| तत्-तत्  | =उस-उस कर्म      | प्र <b>मा</b> ण्म्  | =प्रमाख को        |
|          | को               | कुरुते              | =प्रहण् करता है   |
| पव       | =ही              | लोकः                | =दुनिया भी        |
| इतरः     | =भ्रान्य (भ्रौर) | तत्                 | ≕उसी प्रमाग् को   |
| जनः      | =मनुष्य          | <b>श्र</b> नुवर्तते | =मानती है         |
| -        |                  |                     |                   |

अर्थ—श्रेष्ठ पुरुष जो कुछ करता है, दूसरे साधारण लोग भी उसी के अनुसार चलते हैं। वह श्रेष्ठ पुरुष जिस बान को चला देता है, संसार उसी पर चलने लगता ै।

न मे पार्थारित कर्तव्यं त्रिषु लोकेषु किंचन । नानवाप्तमबाद्यव्यं वर्त एव च कर्माण् ॥ २२॥ न, मे, पार्थ, श्रास्ति, कर्तव्यम्, त्रिपु, लोकेषु, किंचन । न, अनवाप्तम्, अवाप्तव्यम्, वर्ते, एव, च, कर्मणि ॥

| वार्थ       | ≕हे श्रजु न         | 1         | वस्तु          |
|-------------|---------------------|-----------|----------------|
| त्रिषु      | =तीनॉ               | अनवाप्तम् | =অমাধ          |
| लोकंचु      | =लोकों में          | न         | =नहीं है       |
| मे          | ≔मेरे जिए           |           | +तो भी मैं     |
| किचन        | =कुछ भी             | कर्मांग   | =कर्म में      |
| कर्तव्यम्   | =करने योग्य         | एव        | <b>≃</b> इी    |
|             | कर्न                | वर्ते     | ⇒लगा रहता हुँ  |
| न           | =नहीं               |           | ( अर्थात् कर्म |
| त्रस्ति     | <u></u> ≹           |           | करता ही रहता   |
| च           | ≐स्रीर              |           | 贫)             |
| अवाप्तव्यम् | =प्राप्त होने योग्य |           |                |

अर्थ है अर्जुन! तीनों लाकों में मेरे लिये ऐसा कोई काम नहीं है जो मुक्ते करना ही चाहिये, और न कोई ऐसी चीब है जो मुक्ते न मिल सकती हो; तो भी में काम करने में लगा रहता हूँ (जिससे लोग मेरी देखा-देखी काम में लगे रहें और अज्ञान से कुमार्ग में न जायँ)।

यदि ह्यहं न वर्तेयं जातु कर्मग्यतान्द्रतः। मम वर्त्मानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वशः॥ २३॥

यदि, हि, श्रहम्, न. वर्तेयम्, जातु. कर्मसि, श्रतिद्रतः। मम, वर्म, श्रनुवर्तन्ते, मनुष्याः, पार्थ, सर्वशः॥

| हि           | =क्योंकि        |               | ( लगा रहें)   |
|--------------|-----------------|---------------|---------------|
| यदि          | =ग्रगर          |               | <b>∔तो</b>    |
| श्रतन्द्रितः | ≕ग्रालस्य-रहित  | पार्ध         | =हेश्रजुन !   |
|              | हुभा            | सर्वशः 💮      | =सब प्रकार से |
| श्रहम्       | =ਜੋਂ            | मगुष्याः      | =मनुष्य       |
| जातु         | ≕कदाचित्        | मम_           | =मेरे         |
| कर्मणि       | ≃कर्म में       | बर्स          | ≕प्रागैका     |
| न            | =न              | श्रनुवर्तन्ते | =धनुसरण       |
| वर्तयम्      | =प्रवृत्त होर्ज |               | करने लगेंगे   |
|              |                 |               |               |

अर्थ—हे पृथापुत्र अर्जुन ! यदि में आलस्य-रहित होकर कामों में न लगा रहूँ, तो मनुष्य सत्र प्रकार से मेरे ही मार्ग पर चलने लगेंगे अर्थात् सब लोग कर्म छोड़कर बैट जायँगे।

उत्सीदेयुरिमे लोका न कुर्या कर्म चेदहम्। संकरस्य च कर्ता स्यामुपहन्यामिमाः प्रजाः ॥ २४॥ उत्सीदेयुः, इमे, लोकाः, न, कुर्याम्, कर्म, चेत्, श्रहम्। संकरस्य, च, कर्ता, स्याम्, उपहन्याम्, इमाः, प्रजाः ॥

| चेत्     | =श्रगर | लोकाः     | =लोक            |
|----------|--------|-----------|-----------------|
| श्रहम्   | =में   | उरसीदेयुः | =भ्रष्ट हो जायँ |
| តម៌      | =कर्म  | ন্ম       | ≃ग्रीर          |
| न        | ===    | संकरस्य   | =वर्णसंकर का    |
| कुर्याम् | =कर्ष  | कर्ता     | =उरपन्न करने-   |
|          | +तो    |           | वाला            |
| इमे      | =चे    |           | +में ही         |

स्याम् =वर्षे उपहन्याम् =विगाइनेवाता नत्या या मारनेवाता इमाः =इन में ही हो उँ

प्रजाः =प्रजास्रों को

ऋर्य — ऋगर मैं कर्म न करूँ तो ये तीनों लोक भ्रष्ट या नष्ट हो जायँगे । मैं वर्शसंकर करनेवाला और इन प्रजाशों का नाश करनेवाला या विगाइनेवाला टहरूँगा ।

सकाः कर्मग्यिवद्वांसो यथा कुर्वन्ति भारत। कुर्यादिद्वांस्तथासकश्चिकीर्पुलोकसंग्रहम्॥ २४॥

सकाः, कर्मिण, अधिद्वांसः, यथा, कुर्वन्ति, भारत । कुर्यात्, विद्वान् , तथा, असकः, चिकीर्षुः, लोक-संप्रहम् ॥

| भारत       | =हे प्रजुंन !    | ग्रसकः    | =( कर्म में )     |
|------------|------------------|-----------|-------------------|
| यथा        | =जैसे            |           | निरामक्रहोकर      |
| अविद्वांसः | ≕ग्रज्ञानी पुरुष |           | (यानी 💶 की        |
|            | ( मूर्ज जोग )    |           | इच्छा से रहित     |
| कर्म णि    | =कर्म स          | 1         | होकर)             |
| सक्ताः     | =ग्रामक्र होकर   | लोक-      | ्रे _लोगोंकी भलाई |
|            | (फल की इच्छा     | संग्रहम्  | को या समाज        |
|            | करते हुए )       |           | की सुब्यव-        |
| कुर्वन्ति  | =कर्म करते हैं   | !         | स्थिति को         |
| तथा        | =वैसे ही         | चिका पु ः | ≃चाहता हुआ        |
| विद्वान्   | =ज्ञानी पुरुष    | कुर्यात्  | ⇒कर्म करे         |

अर्थ हे भरत की सन्तान अर्जुन । जिस भाँति अज्ञानी पुरुष कमों में आसक होकर (यानी कमों में मोह रखकर) कर्म करते हैं, उसी प्रकार ज्ञानी पुरुष, लोगों की भलाई या समाज की सुज्यवस्थिति की उच्छा से, कमों में आसक न हो, कर्म करे।

न बुद्धिभेदं जनयेद्ज्ञानां कर्मसङ्गिनाम् । जोषयेत्सर्वकर्मागि विद्वान्युक्तः समाचरन् ॥ २६॥ न, बुद्धि-भेदम्, जनयेत्, अज्ञानाम्, कर्म-सङ्गिनाम् । जोषयेत्, सर्व-कर्मागि, विद्वान्, युक्तः, समाचरन् ॥

+श्रीर स्वरूप में साब-धान होकर = कर्मों में प्रीति रखनेवाले सङ्गिनाम् सर्व-कर्माण =सव कर्मी को =श्रज्ञानियों की समाचरन् =करता हुन्ना श्रहानाम् ( मुखों की ) जोपयेत =(अज्ञानियों को बुद्धि-भेदम् =बुद्धि में भेद कमं, में) लगावे न जनयेत् ( श्रथति भाव ≕न उत्पन्न करे +किन्तु भी करे श्रीर =ज्ञानी पुरुष विद्वान उनसे भी करावे) =अपने बाध्म-युक्तः

त्रर्थ—जिन अज्ञानी पुरुषों का मन काम में लगा हुआ है, विद्वानों को च।हिए कि वे उनका मन काम से कभी न हटावें, बिल्क आत्मस्वरूप में सावधान होकर स्वयम् भी सब कर्म करें और उनको भी सारे कामों में लगावें।

# प्रकृतेः क्रियमागानि गुगौः कर्मागि सर्वशः। त्र्यहंकारविम्हात्मां कर्ताहमिति मन्यते॥ २७॥

प्रकृतेः, क्रियमाणानि, गुणैः, कर्माणि, सर्वशः । अहंकार-विमृद-स्रात्मा, कर्ता, स्रहम्, इति, मन्यते ॥

सर्वशः =( ग्रस्ते तुरे ) +कर्मों का समस्त कर्ता =करवेवाचा है =ऐसा इति =क्सं कर्माणि =प्रहित के आहंकार-=प्रहित के आहंकार-=प्रहिकारी अष्ट-= वृद्धि पुरुष प्रकृतेः गुसै: गुणों द्वारा आस्मा =िकए जाते हैं सन्यते कियमाणानि ===ानता (समभता) है ग्रहम

द्यर्य—हे द्यनु न ! संसार के अच्छे-बुरे सब कार्य प्रकृति के सत्त्व, रज क्यीर तम इन नीन गुणों द्वारा होते हैं; किन्तु श्रहंकार ने जिसके अन्त:करण को मिलन कर दिया है अथवा जिसकी बुद्धि इसके कारण अष्ट हो गई है, वह यह समभता है कि ''इन कमों का करनेवाला और कोई नहीं, मैं ही हूँ।'

तत्त्ववित्तु महाबाहो गुणकमीविभागयोः। गुणा गुणेषु वर्तन्ते इति मत्वा न सज्जते॥ २८॥

तस्त्र-तित्, तु. महात्राहो, गुगा-कर्म-तिभागयोः । गुगाः, गुगोषु, वर्तन्ते, इति, मत्त्रा, न, सज्जते ॥

=गुण (इन्द्रियाँ) गुगाः महावाही =हे अर्जुन ! गुरोषु =गुणों (विषयों) गुणकर्म- } गुण-कर्म-चिभागयोः } विभाग संबन्धी वर्त≓ते =वर्त रहे हैं इति =ऐसा रहस्य के =तत्त्व को जानने । मत्त्वा तस्ववित =समभकर (कर्मों में) न सज्जते ≂नडीं फँसता

श्रर्थ—परन्तु हे अर्जुन । जो मनुष्य सत्त्व, रज आदि तीनों गुणों और उनके कमों के विभाग के तत्त्व को जानता है, वह (ज्ञानी) यह समभता है कि सत्त्व आदि गुणा अपने आप कर्म करा रहे हैं, ऐसा समभक्तर वह उनमें नहीं फँसता। मतलव यह है कि तत्त्वज्ञानी, प्रकृति द्वारा इन्द्रियों को अपना-अपना कार्य करती हुई समभते हैं, वे इन्द्रियों के कर्मों को अपना कार्य नहीं समभते, किन्तु मूर्य पुरुष इन्द्रयों वे, फामों को अपना ही समभते हैं।

प्रकृतेर्गुण्संमूढाः सज्जन्ते गुण्कर्मसु । तानकृत्स्नविदोमन्दानकृत्स्नविद्यविचालयेत्॥२ ६॥

प्रकृतेः, गुण-संमृदाः, सज्जन्ते, गुण-कर्मसु । तान्, श्र-कृत्स्न-विदः, मन्दान्, कृत्स्न-वित्, न, विचानयेत्॥

प्रकृतिः =प्रकृति के गुग्-कर्मसु =पृथों के कार्यों गुग्-संमुदाः =गुणों से अमे हुए संज्ञन्ते =फँस जाते हैं या

कुतस्न-वित् =श्रव्ही तरह

अर्थ—जे! सत्त्व, रज आदि प्रकृति के गुणों में भ्रमे हुए अथवा उनमें भूले हुए हैं, वे मोह के कारण इन गुणों के कार्यों में लिप्त हो जाने हैं अर्थात् विपय-मोगों में फँम जाते हैं। ऐसे मंदबुद्धि अज्ञानी पुरुपों को ज्ञानी लोग सकाम कर्म करने से विचलित न करें ( बल्कि स्वयं निष्काम कर्म करते हुए उन्हें अपने उदाहरण से कर्म में लगाये रहें )।

### मिय सर्वाणि कर्माणि संन्यस्याध्यात्मचेतसा । निराशीर्निर्ममो भृत्वा युध्यस्य विगतज्वरः ॥ ३० ॥

मयि, सर्वाणि, कर्माणि, संन्यस्य, श्रध्यात्म-चेतसा । निर्-स्राशीः, निर्-ममः, भूत्वा, युध्यस्वं, विगत-ज्वरः ॥

श्राध्यातम- } विवेक-बुद्धि से मिय = मुक्त परमेश्वर चेतसा } श्राध्या चित्त को श्राप्तमा के सर्वाणि = सब ध्यान में लगा- कर्माणि = कर्मों को कर संन्यस्य = श्रर्थण करके निर्-श्राशीः =श्राशा-रहित विगत-उवरः =शोक-रहित निर्-ममः =मनता-रहित भूत्वा =होकर +श्रीर युध्यस्य =त्युद्धकर

अर्थ—हे अर्जुन ! तुभे अव उचित है कि तृ अध्यात्मिचित्त से अर्धात् आत्मा में चित्त लगाकर, सब कामों को मुभ सिचदानन्द भगवान् पर छोड़ दे और आशा, ममता से रहित होकर, विना शोक-संताप, अथवा भिभक या डर के युद्ध कर।

ये मे मतिमदं नित्यमनुतिष्ठन्ति मानवाः । श्रद्धावन्तोऽनसूयन्तो मुच्यन्ते तेऽपि कर्मभिः ॥३ १॥

ये, मे, मतम्, इदम्, नित्यम्, अनुतिष्ठन्ति, मानवाः । अद्भावन्तः, अनस्यन्तः, मुच्यन्ते, ते, अपि, कर्मभिः ॥

ये इदम् =मत के मतम् श्रद्धावन्तः =श्रद्धावाबे श्रमसूयस्तः =ईव्या-रहित(दोष- श्रमुतिष्टन्ति =श्रमुसार चलते बृद्धि से रहित या किसी प्रकार ते का दोष न निका- अपि = भी कर्मभिः =कर्मी के बन्धन लनेवाले ) मानवाः =मनुष्य ≕नित्य मुच्यन्ते = इट जाते हैं नित्यम् ≃मेरे मे

अर्थ - जो मनुष्य श्रद्धापूर्वक मेरे इस उपदेश के अनुसार

नित्य चलते हैं और इसमें किसी प्रकार का दोष नहीं निकालते, वे (चाहे किसी भी जाति या किसी भी आश्रम के हों) कमों के बन्धन से झुटकारा पा जाते हैं।

चे त्वेतदभ्यसूयन्तो नानु।तिष्ठन्ति मे मतम् । सर्वज्ञानिवमूदाँस्ताान्वादि नष्टानचेतसः॥ ३२॥

ये, तु, एतत्, अभ्यस्यन्तः, न, अनुतिष्टन्ति, मे, मतम्। सर्व-ज्ञान-विमृहान्, तान्, विद्धि, नष्टान्, अचेतसः॥

=उनको =परन्तु ताम सर्व-ज्ञान- } = मंपूर्ण ज्ञान से विमृदान् } म्र (निराम्ण) अभ्यस्यन्तः =िनन्दा करते दुए पतत् श्रनेतसः =बुदि-रहित मे =सेरे (विवेकहीन) ≕सत के मतम +श्रीर ■ ऋनु- } = ऋनुसार तिष्ठनित } = ऋनुसार =अष्ट हुआ नग्रान विजि करते =जान

अर्थ—परन्तु हे अर्जुन ! जो मेरे इस उपदेश की निन्दा करते हैं, या कपोलकल्पित समस्रकर मेरी शिक्षा के अनुसार नहीं चलने, वे घोर मूर्ख हैं और अध्यन्नुद्धि पुरुप हैं। उन्हें तू नष्ट हुआ ही समस्र ।

सहशं चेष्टते स्वस्याः प्रकृतेर्ज्ञानवानिष । प्रकृतिं यान्ति भृतानि निग्रहः किं कारिष्यति॥ ३३॥ सदशम्, चेष्टते, स्वस्याः, प्रकृतेः, ज्ञानवान्, अपि । प्रकृतिम्, यान्ति, भुतानि, निप्रहः, किम्, करिष्यति ॥

| स्वस्याः | =भ्रपनी          | भूतानि    | =सव प्राग्गी(भी)  |
|----------|------------------|-----------|-------------------|
| प्रकृतेः | =प्रकृति(स्वभाव) | प्रकृतिम् | =ग्रपने स्वभाव    |
|          | के               |           | (प्रकृति) को ही   |
| सरशम्    | =श्रनुसार •      | यान्ति    | =प्राप्त होते हैं |
| शानवान्  | =ज्ञानी पुरुष    |           | +वहाँ             |
| ञ्चि     | =ਮੀ              | निग्रहः   | =निश्रह(रोकना)    |
| चेएते    | =चेष्ठा करता ▮   | किम्      | =क्या             |
|          | +तथा             | करिष्यति  | =करेगा            |

ऋर्थ—ज्ञानवान् भी अपनी प्रकृति—स्वभाव—के अनुसार ही कार्य करता है (तब अज्ञानी का तो भला कहना ही क्या ?) जब सब प्राणी (अपने पूर्वजन्म के संस्कार के अनुसार) अपनी-अपनी प्रकृति के अनुसार चलते हैं, तब जबर्दस्ती इन्द्रियों को रोकने से क्या फायदा ? मतलब यह कि स्वभाव या प्रकृति के मुकाबले में इन्द्रियों को कोई रोक नहीं सकता।

इन्द्रियस्येन्द्रियस्यार्थे रागद्वेषौ व्यवस्थितौ । तयोर्न वशमागच्छेत्तौ ह्यस्य परिपन्थिनौ ॥ ३४॥

इन्द्रियस्य, इन्द्रियस्य, ऋर्थे, राग-द्वेपौ व्यवस्थितौ। तयोः, न, वशम्, ऋागच्छेत्, तौ, हि, ऋस्य, परिपन्धिनौ॥

| इन्द्रियस्य, )<br>इन्द्रियस्य, )<br>श्रथे<br>राग-द्वेपौ | = प्रत्येक इनिवय<br>के विषय में<br>=राग श्रीर द्वेष<br>(श्रीति भीर | न<br>श्रागच्छेत्<br>हि<br>श्रस्य | =न<br>=हो<br>=क्योंकि<br>=इसके ( सोच<br>पाइनेवाले के             |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| व्यवस्थितौ<br>तयो:<br>वशम्                              | श्रशीत) दोनों<br>= स्थित हैं<br>+ मनुष्य<br>=उन दोनों 🗎            | तौ<br>परिपन्थिनौ                 | मोच-मार्ग में)<br>=वे(राग-द्वेष शी)<br>=विरोधी(महान्<br>शतु) हैं |

अर्थ--हरएक इन्द्रिय अपनी अनुकूल वस्तु से प्रेम और प्रतिकृल से वैर करती है। मनुष्य को राग-द्वेप के वशीभुत होना ठीक नहीं है: क्योंकि राग-द्वेप (किसी चीज से प्रेम करना और किसी से घृणा करना ) ही मोच के रास्ते में विष्न पैदा करनेवाल महान् शत्रु हैं।

श्रेयान् स्वधमी विगुगाः परधमीतस्वनुष्ठितात् । स्वधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मो भयावहः ॥३५ ॥

श्रेयान्, स्व-धर्मः, वि-गुणः, पर-धर्मात्, सु-अनुष्ठितात् । स्व-धर्मे, निधनम्, श्रेय:, पर-धर्मः, भय-त्रावहः ॥

सु-त्रातु- } = त्रदक्षी तरह स्व-धर्मः =त्रपना धर्म ष्टितात् } = किये गये वि गुणः =गुणरहित पर-धर्मात् =पराये धर्म से

+भी हो तो भी

श्रेयान् = प्रच्छा है श्रेयः = प्रच्छा है
स्व-धर्मे = प्रपने धर्म में पर-धर्मः = पराया धर्मः
निधनम् = मरना भर्य- ग्रावहः = भय का देनेमर्भा वाला है

अर्थ—अपना धर्म गुणहीन ही क्यों न हो ; किन्तु वह पराये सर्व-गुण-सम्पन्न धर्म से कहीं अच्छा है। अपने धर्म में मरना भला है; क्योंकि पराया धर्म भयानक होता है।

व्याख्या—हे अर्जुन! अपने वर्ण या आश्रम के अनुसार जो धर्म है वह चाहे कितना ही तुच्छ और सब अंगों से अपूर्ण क्यों न हो, तथापि वह पराये धर्म से अष्ट है। अपने धर्म के अनुसार चलने में यदि मृत्यु भी हो जाय तो सुखदायी है। राग-हे प के अधीन होकर अपना धर्म छोड़ना और पराया धर्म अहण करना ठीक नहीं है। तुम क्तिय हो; तुम्हारा धर्म युद्ध करना है। अगर तुम अपने च्रिय-धर्म को छोड़ दोगे, तो नरक में पड़ोगे और जो अपना कर्तव्य कर्म करते हुए प्राख्याग करोगे, तो मोच पद पात्रोगे। इसलिए युद्ध-धर्म को छोड़कर भीख माँगने पर तैयार मत हो।

> उपर्युक्त बातें सुनकर श्रजुंन भगवान् से पृष्ठते हैं— श्रजुंन उवाच

त्रथ केन प्रयुक्तोऽयं पापं चरति पूरुषः । त्रानिच्छन्नपि वार्णीय बलादिव नियोजितः ॥३६॥

अथ, केन, प्रयुक्तः, अयम्, पापम्, चरति, पूरुषः। अनिच्छन्, अपि, वार्ष्णिय, बलात्, इव, नियोजितः॥

#### अर्ज्न ने पूछा कि--

| अथ            | =\forall = \forall = \fora | चरति     | ≃करता है ?     |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----------------|
| वाष्ण्य       | =हे कृष्ण !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          | + ऐसा प्रतीत   |
| श्रनिच्छुन् । | =इच्छान करते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          | होता है कि     |
|               | हुए                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | वलात्    | =वल से ( ज़बर- |
| अपि           | =भी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          | दस्ती से )     |
| श्रयम्        | =यह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | इच       | =जैसे          |
| पूरुषः        | ≃न्नोव (पुरुष)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          | + यह           |
| केन           | =किंससे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | नियोजितः | =(पाप में)जोड़ |
| प्रयुक्तः     | =प्रेरित हुन्ना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | दिया गया है    |
|               | (उकसाया हुआ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          | त्रथवा(पापमें) |
| पापम्         | =पापाचरक्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          | लगरहा है।      |

ं अर्थ—हे कृष्ण ! किसकी प्रेरणा से या किसके उसकाने से यह मनुष्य पाप करने लगता है ! श्रर्थात् किस जवरदस्त कारण से मनुष्य अपने स्वभाव के विरुद्ध चलने को तैयार हो जाता है, ऐसा मालूम होता है कि मानों कोई उससे जबरदस्ती पाप करवा रहा है ।

#### श्रीभगवानुवाच

# काम एव कोध एव रजोगुणसमुद्भवः। महाशनो महापाप्मा विद्येनमिह वैरिणम् ॥३७॥

कामः, एषः, कोधः, एषः, रजः-गुणः-समुद्भवः । महा-व्यशनः, महा-पाप्मा, विद्धि, एनम्, इह, वैरिसम् ॥

| रजः-गुण-<br>समुद्भवः         | } =रजोगुण से<br>= उत्पन्न हुन्ना                 |                          | होती<br>+ श्रीर                                 |
|------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------|
| एषः<br>कामः<br>क्रोधः<br>एषः | =यह<br>=काम ही<br>=कोध हैं<br>=यह                | महा-पाप्मा<br>इह<br>एनम् | =बड़ा पापी है<br>=इस संसार में<br>=इसको<br>+ त् |
| महा-श्रशनः                   | =बड़ा खानेवाला<br>है यानी इसकी<br>नृष्तिकभी नहीं | वैरिणम्<br>विद्धि        | =शत्रु<br>=जान                                  |

#### भगवान् कहते हैं-

हे अर्जुन! जिसको तुम पूछते हो, वह काम ही कोध है, जो रजोगुण से पैदा हुआ है। सब कुछ खा जाने पर भी इसकी तृप्ति नहीं होती; यह बड़ा पापी है। इस संसार में हमारा सबसे बड़ा शत्रु "काम" (विषय-वासना) ही है।

व्याख्या—श्रर्जुन ने भगवान् कृष्ण से यह पूछा था कि मनुष्य को ज़बरदस्ती पाप-कर्म में स्वागनेवाला कौन है ? उसके उत्तर में भगवान् कहते हैं—''जिस बलवान् प्रेरणा करनेवाले को तुम पृछ्ते हो, उसे मैं यद्यपि दूसरे श्रध्याय में बतला चुका हूँ, तथापि तुम्हारे दुवारा प्रश्न करने पर फिर बतलाता हूँ कि यह "काम" यानी इच्छा है। जब इच्छानुमार वस्तुएँ नहीं मिलतीं, तब यह 'काम' 'कोध' में बदल जाता है। इस इच्छा के पेट की कोई थाह नहीं। यह काम पदार्थों के भोगों से कभी सन्तुष्ट नहीं होता। मतलब यह कि जैसे-जैसे इच्छानुमार भोग मिलते जाते हैं वैसे ही वैसे "इच्छा" बढ़ती जाती है। जब इच्छा पूरी नहीं होती तो मनुष्य "इच्छा" पूरी करने के लिए श्रनेक

प्रकार के पाप व नीच कर्म करने लगता है। मतलव यह कि काम ही हमारा पर्म "शत्रुं है। भगवान् के कहने का सार यह है कि केवल कामना या इच्छा ही मनुष्य से ज़बरदस्ती पाप कराती है।

# धूमेनात्रियते विद्वर्यथादशों मलेन च । यथोल्बेनावृतो गर्भस्तथा तेनेदमावृतम् ॥ ३८॥

धूमेन, आत्रियते, विहः, यथा, आदर्शः, मलेन, च। यथा, उरुवेन, आहृतः, गर्भः, तथा, तेन, इदम्, आहृतम्॥

| यथा      | =जैसे          | यथा       | =जैसे             |
|----------|----------------|-----------|-------------------|
| धूमेन    | =धुऍ से        | उल्वेन    | =भिरुत्ली (जरायु) |
| वहिः     | =श्रक्ति       |           | से                |
| आवियते   | =डक जाती है    | गर्भः     | =गर्भ             |
| च        | =ग्रीर         | त्रावृतः  | =डका रहता है      |
| मलन      | =धृतिसे(मैलसे) | तथा       | =वेसे ही          |
| श्रादशं: | =दर्षस (शीशा)  | तेन       | =उस (काम)से       |
|          | + श्राच्छ।दित  | इदम्      | =यह ( ग्रात्म-    |
|          | हो जाता है     |           | ज्ञान)            |
|          | + भीर          | ग्रावृतम् | =दका हुआ है       |

अर्थ — जैसे धुएँ से अगिन दक जाती है, धूलि से दर्पण (शीशा) दक जाता है और भिल्ली से गर्भ दका रहता है वैसे ही यह 'आत्मज्ञान' भी काम से दका रहता है।

### त्रावृतं ज्ञानमेतेन ज्ञानिनो नित्यवैरिणा । कामरूपेण कौन्तेय दुष्पूरेणानलेन च॥ ३६॥

आहतम्, ज्ञानम्, एतेन, ज्ञानिनः, नित्य-वैरिगा। काम रूपेगा, कौन्तेय, दुप्रूरेगा, अनलेन, च।

च = भौर स्वभाववाले कौन्तेय = हे अर्जुन ! एतेन = इस

नित्य-वैरिणा = सदा के वैरी काम-रूपेण = काम-रूप ने

दुष्पूरेण = भौगों से कभी ज्ञानिनः = ज्ञानी के

नृप्त न होनेवाले ज्ञानम् = ज्ञान को

श्रनलेन : = श्रीनिन-सदश श्रीवृतम् = इक रक्षा है

श्चर्य—इस काम ने मनुष्य के 'ज्ञान' पर परदा डाल रक्खा है। यह ज्ञान का नित्य वैरी है। जैसे काष्ट्र व पृतादि से श्चरिन कदापि तृप्त नहीं डोती, बल्कि उल्टी धधकती है, उसी प्रकार यह कामरूपी अगिन भी विषय-भीग को पाकर कदापि शान्त नहीं होती ; बल्कि उल्टी बढ़नी ही जाती है।

इन्द्रियाणि मनो बुद्धिरस्याधिष्ठानमुच्यते । एतैर्विमोहयत्येष ज्ञानमावृत्य देहिनम् ॥ ४०॥

इन्द्रियाणि, मनः, बुद्धिः, अस्य, अधिष्ठानम्, उच्यते । एतैः, विमोहयति, एपः, ज्ञानम्, आदृत्य, देहिनम् ॥

इन्द्रियाणि =इन्द्रियाँ + श्रीर
मनः . =मन बुद्धिः =वृद्धिः

श्रस्य = इस (काम) के झानम् = श्रात्म-ज्ञान को श्रिधिष्ठानम् = रहने के स्थान उच्यते = कहे जाते हैं प्रावृत्य = डककर देहिनम् = जीवात्मा को प्रावृत्य = जीवात्मा को प्रावृत्य = जीवात्मा को प्रावृत्य = जीवात्मा को प्रावृत्य = न्यात्म-ज्ञान को देहिनम् = जीवात्मा को प्रावृत्य = न्यात्म-ज्ञान को स्थानम् = न्यात्म-ज्ञान को श्रिक्यते = न्यात्म-ज्ञान को स्थानम् = न्यात्म-ज्ञान को श्रिक्यते = न्यात्म-ज्ञान को स्थानम् = न्यात्म-ज्ञान को

श्रर्थ—दसों इन्द्रियाँ, मन श्रौर बुद्धि—ये तीनों काम (इच्छा) के रहने के स्थान कहे जाते हैं। इन्हीं तीनों की सहायता से यह 'काम'' प्राणियों के ज्ञान (बुद्धि) की दककर उन्हें श्रनेक प्रकार के मोह, श्रम या धोखे में डालता है (इसी कारण जीवात्मा को श्रपने श्रमली स्वरूप का ज्ञान नहीं होता)।

भगवान् कहते हैं कि मनुष्य इन्द्रियों द्वारा विषयों को भोगता है, मन से संकल्प करता है, बुद्धि से निश्चय करता है, इसिलए यही तीनों 'कामना' के रहने की जगहें हैं। इन्हीं तीनों के बल से 'कामना' ज्ञान को डक जेती और मनुष्य को मोह में फैसाती है।

तस्मास्विमिन्द्रियाग्यादौ नियम्य भरतर्षभ । पाप्मानं प्रजिह होनं ज्ञानिविज्ञाननाशनम् ॥४१॥ तस्मात्, त्वम्, इन्द्रियाग्रि, त्यादौ, नियम्य, भरत-ऋषभ । पाप्मानम्, प्रजिह, हि, एनम्, ज्ञानिविज्ञान-नाशनम् ॥

तस्मात् = इसलिए श्रादौ = पहिले हो से भरत-त्रमुषभ = हे भरतकुल में इन्द्रियाणि = हिन्द्रयों को श्रेष्ठ! नियम्य = रोककर (वश में त्वम् = त् हान-विज्ञान विज्ञान- चिज्ञान + त् =के नाश करने-वाले =हस पाप्मानम् =पापी (काम)

इसलिए हे अर्जुन ! तू पहिले अपनी इन्द्रियों को वश में करके इस ज्ञान-विज्ञाननाशक पापी "काम" को अवस्य मार डाल यानी इसको जीत।

# इन्द्रियाणि पराग्याहुरिन्द्रियेभ्यः परं मनः । मनसस्तु परा बुद्धियों बुद्धेः परतस्तु सः ॥ ४२॥

इन्द्रियाणि, पराणि, त्राहुः, इन्द्रियेभ्यः, परम्, मनः । मनसः, तु, परा, बुद्धिः, यः, बुद्धेः, परतः, तु, सः ॥

इन्द्रियाणि =इन्द्रियां को मनसः =मन से (स्थूबे देह से) तु =भी पराशि ≃श्रेष्ठ =श्रेष्ठ परा =जो आहु: चकहते हैं य<u>ः</u> इन्द्रियेभ्यः =इन्द्रियों से 💆 बुद्धेः =बुद्धि से ≕भी मनः =सन तु =श्रेष्ठ है परम् =श्रेष्ट है पगतः बुद्धिः =बुद्धि =वह ऋत्मा है

अर्थ - इन्द्रियाँ तो प्रवल हैं ही, इन्द्रियों से प्रवल मन है,

मन से प्रवल वृद्धि है क्योंकि वह मन के विचार को रोकना चाहे तो रोक सकती है । आत्मा इन सबसे अलग और अप्र है।

### एवं बुद्धेः परं बुद्ध्वा संस्तम्यात्मानमात्मना । जहि शुत्रुं महाबाहो कामरूपं दुरासदम् ॥ ४३॥

एवम्, बुद्धेः, परम्, बुद्ध्या, संस्तम्य, आत्मानम्, आत्मना। जहि, शत्रुम्, महावाहो, काम-रूपम्, दुर्-आसदम्।।

=इस प्रकार . ( भ्रपने भ्राप एवम् ( उस सारमा को) को ) संस्तभ्य =रोककर =बुद्धि से महाबाही =हे बर्जुन! बुद्धः =घ्रंष वरम् दुर्-श्रासद्म्=दुःख से जीते ≕ज्ञानकर जानेवा खे बुद्ध्वा + और काम-रूपम् ≃कामरूपी =षात्मा से शत्रम् = शत्रुको श्रात्मना (पादमबलसे) =भाःमा को श्रातमानम्

अर्थ हे बड़ी भुजावाले अर्जुन ! इस प्रकार आक्षा की वृद्धि से परे ( श्रेष्ट ) जानकर और मन को निरचल करके आत्मा से आत्मा को अर्थात् अपने प्राण को अपने ही आत्मवल से रोककर इस दृष्टिजय कामक्रप शत्रु का नाश कर डाल।

तीसरा अध्याय समाप्त

#### गीता के तीसरे अध्याय का माहातम्य।

भगवान् विष्णु ने कहा-- 'हे देवि ! अव गीता के तीसरे अध्याय का माहात्म्य सुनो । कौशिक-वंश में जड़ नाम का एक अधर्मी ब्राह्मण था। यह अपना धर्म-कर्म छोड़कर बनियाँ की वृत्ति करता था। वह वड़ा दुराचारी, ज्यसनी, जुआरी श्रीर शराबी था। हमेशा शिकार खेला करता था। जब उसके पास धन न रह गया तब वह चौरी करने लगा। चौरी से कुछ धन सञ्चय करके व्यागार करने के लिये विदेश को चला गया। वहाँ व्यापार की बहुत-सी वस्तुएँ खरीदकर जब अपने देश को वापिस आ रहा था, तब मार्ग में चोरों ने उसका सब माल छीन लिया और उसे मार डाला । अपने दुष्कर्मी के फल से वह भयानक प्रेत हुआ; वह हमेशा भूख-प्यास से व्या-कुल रहता था। उस कालरूप प्रेत की जाँघें भारी थीं, पेट पीठ में लगा था, बाल खड़े थे ऋौर आँखें विकराल थीं । जब बहुत दिन बीत गये और वह लीटकर घर न आया, तो उसका पुत्र अपने पिता को दूँ इने के लिए निकला। मार्ग में श्रपने पिता की मृत्यु का समाचार सुनकर वह बड़ा दुखी हुआ । उसका पुत्र बङ्ग विद्वान् और धर्मात्मा था । उसने अपने पिता की परलोक-किया करने की इच्छा से, सब सामग्री लेकर काशी की यात्रा की । मार्ग में च जते-चलते उसी पेड़ के नीचे पहुँचा, जहाँ उसके पिता की मृत्यु हुई थी। सन्ध्या

इ॰ गई थी, इसलिए वह इसी पेड़ के नीचे ठहर गया। सन्ध्यो-पासन करके वह गीता के तीसरे अध्याय का पाठ करने लगा। उसी समय उसने देखा कि अपने तेज से सब दिशाओं को प्रकाशित करता हुआ एक सुन्दर विमान आकाश से आया श्रीर उसका पिता उस विमान पर बैठ गया । बह पीताम्बर श्रोहे है, बहुत-सी सुन्दरी खियाँ उसके साथ बैठी हैं श्रीर मुनिगरा उसकी स्तुति कर रहे हैं। उसने लपककर पिता को प्रगाम किया और उनका हाल पूछा। पिता ने कहा—वेटा, तुमने गीता के तीमरे अध्याय का पाठ करके हमारे सब पापों का नाश कर दिया है। अब हम वैकुएट धाम को जाते हैं श्रीर तुम अपने घर को लौट जाओ । तुम जिस निमित्त काशी को जा रहे थे वह काम पूरा हो गया। पुत्र ने फिर पूछो--'पिताजी ! श्रीर जो कुछ हमारे करने योग्य काम हो वह बताइए।' पिता ने कहा-'हे निष्पाप ! हमारा भाई भी हमारे ही समान पापी है, वह भी नरक में पड़ा है, उसका भी उद्धार करो । स्रीर भी हमारे पूर्वज नरक में पड़े हैं. उनका भी दुःख से छुड़ाओं। 'पुत्र ने पूछा- 'किस कर्म के करने से उनकी मुिक हो सकती है, सो आप वताइए। पिता ने कहा-- वेटा ! जिस कर्म से हमको प्रेत-योनि से छुड़ाया है, उसी कर्म से अर्थात् गीता के तीमरे अध्याय के पाट से उनका भी उद्धार करो। गीता के तीमरे अध्याय का पाठ करके उसका पुण्य उनको दे दो, उसी के प्रभाव से वे नरक से छुटकारा पाकर परमपद को जायँगे।' पिता पुत्र को यह आज्ञा देकर विष्णु के श्रेष्ट्रपद — वैकुएठलोक — को चला गया। पुत्र अपने पिता की आज्ञा के अनुसार गीता के तीसरे अध्याय का पाठ करके नरकगामी पूर्व जों को मुक्त करने लगा। इस प्रकार उसके पिता का भाई और अन्य सब पूर्व-पुरुष बैकुएठ को चले गये। बह पुत्र भी अन्त को अपने पुण्य के प्रभाव से विष्णुलोक को गया।"



# चौथा ऋष्याय

<del>-20-26-</del>

#### श्रीभगवानुवाच-

इमं विवस्वते योगं प्रोक्तवानहमन्ययम् । विवस्वान्मनवे प्राह मनुरिक्ष्वाकवेऽव्रवीत् ॥ १॥

इमम्, तिवस्वते, योगम्, प्रांक्तवान्, श्रहम्, श्रव्ययम्। विवस्वान्, मनवे, प्राह्, मनुः, इच्चाकवे, अव्रवीत्॥

#### भगवान् कृष्ण वोले—

| इसम्          | =इस              | विवस्वान्  | =सूर्य ने       |
|---------------|------------------|------------|-----------------|
| अन्ययम्       | =ग्रविनाशी       | मनवे       | =वैवस्वत मनु से |
|               | (सनातन)          | प्राह      | =कहा            |
| योगम्         | =योग को          |            | + भीर           |
|               | +प्रथम सृष्टि के | मनुः       | =सनुने          |
| -             | ऋादि में         | इच्चाकवे   | =भ्रपने पुत्र   |
| शहम्          | =मैंने           | i          | इच्वाकु से      |
| विवस्वते      | =सूर्य से        | श्रव्रवीत् | =कहा            |
| <u>शोकवान</u> | =कहा था          | 1          |                 |

श्रर्थ—श्रीभगवान् बोलं कि इस श्रविनाशी (सनातन) कर्म-योग को मैंने पहले सूर्य से कहा था; सूर्य ने श्रपने पुत्र मनु से श्रीर मनु ने श्रपने पुत्र इच्वाकु से कहा।

### एवं परम्पराप्राप्तिममं राजर्षयो विदुः । स कालेनेह महता योगो नष्टः परंतप ॥ २॥

एवम्, परम्परा-प्राप्तम्, इमम्, राज-ऋपयः, विदुः। सः, कालेन, इह, महता, योगः, नष्टः, परंतपः॥

| पवम्        | ≃इस प्रकार        | योगः  | ≃योग            |
|-------------|-------------------|-------|-----------------|
| परम्परा- रे | _परभ्परा ( एक     | इह    | =इस संसार में   |
| व्राप्तम्   | वृसरे) से प्राप्त | परंतप | =हे अर्जुन !    |
|             | होते हुए          | महता  | =दीर्घ          |
| इसम्        | =इस योग को        | कालेन | =कालस्यतीत हो   |
| राज-ऋषयः    | =राजऋषियों ने     |       | जाने 🗎 कारण     |
| विदुः       | =जाना             | तद्यः | =नष्ट हो गया है |
| सः          | =व <b>इ</b>       |       |                 |

अर्थ—यह योग इसी तरह परम्परा से चला आया। इसे जनक, अजातशत्रु और निमि आदि राज-ऋषि जानते थे। हे शत्रुओं के तपानेवाले अर्जुन ! दीर्घ काल बीत जाने से यह सुखदायक योग संसार से प्रायः लुप्त हो गया है।

स एवायं मया तेऽच योगः प्रोक्तः पुरातनः।
भक्तोऽसि मे सखा चेति रहस्यं ह्यतदुत्तमम्॥ ३॥

सः, एव, ऋयम्, मया, ते, श्रद्य, योगः, प्रोतः, पुरातनः । भक्तः, श्रमि, मे, सखा, च, इति, स्हस्यम्, हि, एनत्, उत्तमम्॥ =चौर च सः = 3 ह =यसा (सित्र) =ही सम्रा पव श्रसि =है त्रयम् =यह पुरातनः =सनातन इति =इमीन्निए ( मैंने तुमे बत-≕योग योगः लाया है ) 겠긴 =ग्राज ≕संने हि ≃क्यॉकि मया =यह योग प्तत् ते =तुभसे उत्तमम् = प्रति उत्तम प्रोक्तः =कड़ा है ≃रहस्य या गोप-रहस्यम् + तृ मे नीय ज्ञान है =मेरा भक्तः 二种系

ऋर्थ — तू मेरा भक्त और सखा है ; इसी लिए मैंने नुमसे उस सनातन योग को कहा है । यह योग निस्सन्देह ऋति उत्तम रहस्य या गोपनीय ज्ञान है ।

### अर्जुन उवाच--

त्रपरं भवतो जन्म परं जन्म विवस्वतः। कथमेतद्विजानियां त्वमादौ प्रोक्तवानिति॥ ४॥ त्रपरम्, भवतः, जन्म, परम्, जन्म, विवस्वतः। कथम्, एतत्, विजानीयाम्, त्वम्, त्रादौ, प्रोक्तवान्, इति॥

#### श्रीकृष्ण के वचन सुन अर्जुन ने पूछा, हे भगवन् !

| भवतः       | =भापका           | <b>एत</b> त् | =यह             |
|------------|------------------|--------------|-----------------|
| जन्म       | =जन्म            | विज्ञानीयाम् | =में जानूँ      |
| ञ्चपरम्    | ≕पीछे (द्वापर के |              | + कि            |
|            | श्चन्त में श्रव  | त्वम्        | =ग्रापने        |
|            | हुआ है)          | श्रादी       | =सृष्टि के छादि |
| विधस्वतः 🍐 | =सूर्य का        |              | में             |
| जन्म       | =जन्म            |              | + सूर्य से      |
| परम्       | =पहिले(सस्ययुग   | इति          | =यह             |
|            | में हुआ था)      | प्रोक्षयान्  | =कडाथा?         |
| कथम्       | =केसे            |              |                 |

ऋर्थ — हे भगवन् ! छापका जन्म अब हुआ है और सूर्य का जन्म पहले हुआ था । यह मैं कैसे समभूँ कि छाप ही ने सूर्य को सबसे पहले यह उत्तम योग वतलाया था।

#### श्रीभगवानुवाच

बहूनि में व्यतीतानि जन्मानि तव चार्जुन । तान्यहं वेद सर्वाणि न त्वं वेत्थ परंतप ॥ ४ ॥

बहूनि, मे, व्यतीतानि, जन्मानि, तव, च, ऋर्जुन । तानि, ऋहम्, बेद, सर्वाणि, न, त्वम्, बेत्थ, परंतप ॥

#### इस पर भगवाम् ने उत्तर दिया-

| श्रजुन | =हं अर्जुन | तव           | =तेरे    |
|--------|------------|--------------|----------|
| मे     | =मेरे      | <b>बहुनि</b> | =बहुत से |
| ਚ      | =ग्रौर     | जन्मानि      | =जन्म    |

| ब्यतीतानि | =बीत चुके हैं | 1     | + परन्तु      |
|-----------|---------------|-------|---------------|
| तानि      | =उन           | परंतप | =हे प्रजुंन ! |
| सर्वाणि   | =सदको         | त्वम् | =त्           |
| श्रहम्    | =में          | न     | =नईों         |
| वेद       | ≕ञानता हूँ    | वेत्थ | =बानता        |

व्यर्थ इस पर भगवान् श्रीकृष्ण वाले कि हे अर्जुन! मेरे और तेरे बहुत-से जन्म हो चुके हैं। उन सब जन्मों की बातें मैं जानता हूँ, तू नहीं जानता।

ब्यास्या— अर्जुन का संदेष दूर करने बिए भगवान् ने इस प्रकार कहा कि 'हे अर्जुन ! मेरे और तेरे बहुत से जन्म हो चुके हैं। मेरी आनशक्ति सदैब बनी रहती है; इसबिए मुक्ते हर एक जन्म की बात याद रहनी है; किन्तु तुक्त पर अज्ञान का पर्दा पदा है; इसीबिए तुक्ते पूर्व जन्मों की बात याद नहीं बा'

### श्रजोऽपि सन्नव्ययात्मा भृतानामीश्वरोऽपि सन्। प्रकृतिं स्वामाधिष्ठाय संभवाग्यातममायया ॥ ६॥

अजः, अपि, सन् , अन्यय-आतमा, भ्तानाम् , ईरवरः, अपि, सन् । प्रकृतिम् , स्वाम् , अधिष्ठाय, सम्भवामि, आतम-मायया ।।

| श्रजः          | =जन्मरहित   | श्रिप         | =भी              |
|----------------|-------------|---------------|------------------|
| ऋब्यय-ब्रात्मा | ( ग्रजभा )  | भृतानाम्      | + भ्रीर          |
| अष्पप-आरमा     | (निर्विकार) | <b>ईश्वरः</b> | =ईश्वर(मातिक)    |
|                | द्यारमा     | सन्           | =होते हुए<br>=भी |
| सन्            | =होते हुए   | श्रपि         | =41              |

| स्वाम्    | =ग्रपनी         | ऋ।त्म-   | ( अपनी माया                    |
|-----------|-----------------|----------|--------------------------------|
| प्रकृतिम् | ≂प्रकृति (माया) | माययां   | ्रे=से ( अपनी<br>( शक्तिं से ) |
|           | को              | _        |                                |
| अधिष्ठाय  | =वश करके        | सम्भवामि | =मूँ प्रकट होता है             |
|           | (धाश्रय करके)   |          |                                |

अर्थ—यद्यपि मैं जन्मरहित और अविनाशी हूँ और (स्थावर-जंगम) सब प्राणियों का मालिक भी हूँ; परन्तु अपनी ही प्रकृति (त्रिगुणवाली शुद्ध सत्त्वप्रधान माया) का आश्रय लेकर, अपनी ही इच्छा से, मैं जन्म लेता हूँ।

यह जम्म 💷 होता है, उसे भगवान् नीचे कहते हैं-

यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । श्रम्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम् ॥ ७ ॥

यदा, यदा, हि, धर्मस्य, ग्लानिः, भवति, भारत । अभ्युत्थानम्, अधर्मस्य, तदा, आत्मानम्, सृजामि, अहम् ॥

| भारत       | =हे अर्जुन | ļ        | + होती है    |
|------------|------------|----------|--------------|
| यक्षा, यदा | ≕जब-जब     | तदा      | =उस समय      |
| धर्मस्य    | =धर्म की   | हि       | ≂हो          |
| ग्लानिः    | =हानि      | अहम्     | <b>≃</b> Ĥ   |
| भवति       | =होती है   | आस्मानम् | =चपने भापकी  |
|            | +भ्रौर     | सुजामि   | =उस्पन्नकरता |
| अधर्मस्य   | = अधर्म की |          | प्रकर करवा   |
| अभ्यत्थानम | =गति       | }        |              |

अर्थ—हे भारत ! जब-जब धर्म की घटती और अधर्म की वृद्धि होती है अर्थात् जिस समय लोग अपना कर्तव्य पालन करना हो इ बैटते हैं और दिन-रात अनर्थ करने पर उताक हो जाने हैं. टीक उसी समय में अवतार लेता हूँ।

### परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम । धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे ॥ ८ ॥

परित्राणाय, साधूनाम्, विनाशाय, च, दुष्कृताम् । धर्म-संस्थापन-त्रर्थाय, संमदामि, युगे, युगे ॥

साध्नाम् =साध्र महा- तिष्
स्माद्यों की + तथा
परित्राणाय =रचा के लिए श्रमें धर्म को भन्ने
च =ग्रौर संस्थापन वरने के लिए
हे युगे युगे =हरण्क युग में
विनाशाय =नाश करने के सम्भवामि =मैं जनम लेता है

अर्थ — साधु स्वभाववाले पुरुष यानी धर्मात्माओं की रज्ञा करने के लिए, दृष्ट मनुष्यों का नाश करने लिए और धर्म की स्थापना अर्थात् विगड़ी हुई व्यवस्था को फिर ठीक करने के लिए में सत्युग आदि हर एक युग में अवतार लेता हूँ।

जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः। त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन ॥ ६॥ जन्म, कर्म, च, मे, दिब्यम्, एवम्, यः, वेत्ति, तत्त्वतः । त्यन्त्वा, देहम्, पुनः, जन्म, न, एति, माम्, एति, सः, व्यर्जुन ॥

| मे             | = मेरे                       | सः        | ======================================= |
|----------------|------------------------------|-----------|-----------------------------------------|
| दिव्यम्        | =ग्रलीकिक                    | देहम्     | =दृह को                                 |
|                | (दिव्य)                      | त्यक्त्वा | ≕त्यार्गकर                              |
| जन्म           | ≃जन्म                        | पुन:      | ≕फिर                                    |
| च              | =श्रौर                       | जन्म      | =जन्म को                                |
| कर्म           | ≃कर्म को                     | न पति     | ≖प्रश्त नहीं होता                       |
| यः             | =जो                          |           | =+ परन्तु                               |
| प्वम्          | =इस प्रकार                   | माम्      | ⇒मुक्त शुद्र सचि <b>∗</b>               |
| तस्वतः         | =यथार्थ परमार्थ<br>दृष्टि से |           | दानस्दस्वरूप<br>धान्माको                |
| वेति           | =ज्ञानता है                  | पनि       | =प्राप्त होता है                        |
| <b>अ</b> र्जुन | ≕हे अर्जुन !                 |           |                                         |

अर्थ-हे अर्जुन! जिस मनुष्य को मेरे इस अलीकिक स्वरूप का और धर्म कायम रावने के लिए मेरे दिव्य (असा-धारण) कमों का यथार्थ झान हो जाता है, वह देह छोड़ने पर फिर जनम नहीं लेता; बल्कि मुकमें ही मिल जाता है।

### वीतरागभयक्रोधा मन्मया मामुपाश्चिताः । बहवो ज्ञानतपसा पूता मन्दावमागताः ॥ १०॥

वीत-राग-भय-क्रोधाः, मत्-मयाः, माम्, उपाश्चिताः । वहवः, ज्ञान-तपसा, पृताः, मत्-भावम्, आगताः ॥

राग, सब भीर | ज्ञान-नपसा = ज्ञानक्षी शव ब वीत-सग-कोध से रहिन भय कोधाः या जानावित से =मेरे द्वा प्रेम या मत्-भयाः पुताः ≃शद (पवित्र) हुए ध्यान में मध्न मन्-भावम् =मेरे भाव वर्षान् रम्नेवाले सेर स्वरूप या =सेर माम ं मांच का चपाभिताः । ≕घाश्रित आगताः =प्राप्त हुए हैं =बहुत से पृक्ष पहचः

भर्थ—जिनको न किसी में मोह है, न किसी में भय है, जो न किसी पर कोध करते हैं, मब प्रकार से मेरे ही ध्यान में लीन रहते हैं, मेरे ही भरोसे रहने हैं धौर जानकारी नप था झानारिन से शुद्ध हो गए हैं, ऐसे मनुष्य मेरे स्वकाप की प्राप्त हो जाते हैं प्रधीत् मुकर्में ही जा मिलते हैं (जिससे उनको जन्म-मरण के संसट में फिर नहीं पहना पहना।

ये यंथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथेव भजाम्यहम्। मम वत्मीनुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ मर्वशः ॥ ११॥

ये, यथा, मान्, प्राचन्ते, तान्, तथा, एव, मजानि, महन्। मम, वरमं, धानुवर्तन्ते, मनुष्याः, पार्य, सर्वशः॥

ये =जो भाव से )

माम् =मुक्त सिव्हानन्द प्रपद्यन्ते =भजते हैं ( याद

को करते हैं )

यथा =जैसे ( जिस ऋहम् =भैं

|          | 🛨 भी           | सर्वशः          | = सब प्रकार से             |
|----------|----------------|-----------------|----------------------------|
| तान्     | =उनको          | मम              | =मेरे ( इी )               |
| तथा      | =वैसे          | वर्म            | =मार्ग (ज्ञान-             |
| एव       | <del>=ही</del> |                 | मार्ग या कम <sup>°</sup> - |
| भजामि    | =भजता हुँ      |                 | मार्ग ) का                 |
| 5        | (फल देसा हूँ   | ) ग्रनुवर्तन्ते | =अनुसरण करते               |
| पार्थ    | = इे अर्जुन !  |                 | *                          |
| मनुष्याः | ≃मनुष्य        |                 |                            |

श्चर्य — लोग जिस भाव से मुक्तको भजते हैं, मैं उन्हें वैसा ही फल देता हूँ। हे श्चर्जुन ! मनुष्य किसी भी रास्ते पर क्यों न चलें, सब मेरे ही मार्ग हैं।

व्याक्या— जो जिस अभिप्राय से भगवान् की शरण में जाते हैं, भगवान् उनको वैमा ही फल देते हैं; किन्तु 'इच्छा' रखकर भजने-वाजों की विनस्वत 'इच्छा' न रखकर भजनेवाले श्रेष्ठ हैं; क्योंकि ऐसे मनुष्य परमपद को प्राप्त होते हैं। सकामी मनुष्य अपने कर्मों का प्रतिफल (वदला) धाहते हैं; अतः भगवान् उनका वाडा हुआ वैसा ही फल देते हैं। भगवान् हु:ली मनुष्यों के दु:क को दूर करते हैं, धन चाहनेवालों को धन देते हैं और अनियों को मोच देते हैं। मतलब यह कि मनुष्य किमी भी मार्ग से क्यों न जांस

काङ्चन्तः कर्मणां मिद्धि यजन्त इह देवताः । चित्रं हि मानुषे लोके सिद्धिभवाति कर्मजा॥ १२॥

काङ्चन्तः, कर्मणाम्, सिद्धिम्, यजनते, इह, देवताः । तिप्रम्, हि, मानुपे, लोके, सिद्धिः, भवति, कर्म-जा।।

=कर्मों की ≕नयोंकि कमंगाम् हि मानुषे, लोके =इस मनुष्य-सिद्धिम् =िसिद्धि (फल) =चाहनेवाले लोग लोक में काङ्च-तः =इस संसार में कर्म-जा =कमॉ से उत्पन्न इह होनेवाली अथवा इस मनुष्यदेह में ≕सिवि **सिद्धिः** =देवनायों को सिप्रम् =शीघ देवताः =पूजते है भवति =होती है यजन्ते

अर्थ—लोग, इस लोक में फल पाने की इच्छा से देवताओं की पूजा करते हैं: क्योंकि उन्हें इस मनुष्यलोक में कमें की सिद्धि शीय होती है।

व्याख्या — इस लोक में दो तरह के मनुष्य हैं — (१) 'सकाम'
यानी फत की इच्छा रखनेवाले (२) 'निष्काम' जो फलों की
वाहना नहीं रखने। सकाम कमं करनेवालों को देवतामों के संतुष्ट
करने से, पुत्र, धन, खी धादि सांसारिक श्रीनरय — न रहनेवाले —
पहार्थ शीध ही मिल जाते हैं; किन्तु साचात परमहम परमात्मा की
उपासना करने से जान का उद्ग्य होता है और उस ज्ञान का फल
मोच है। मनुष्य को 'मोच वद्दे देर से चौर कठिनाई से मिलता
है। मोच की प्राप्ति के लिए मनुष्य का धन, खी-पुत्र भादि छोड़खा वराय्य लेना पड़ता है; किन्तु जो सांसारिक पदार्थों के जाल
में फैसे हुए हैं, वे ऐसा नहीं करने। भगवान कहते हैं कि मनुष्य
फन पाने की इच्छा से देवताची की अजने हैं — उन्हीं की प्रा
करने हैं — सीध मुक्त ईश्वर की नहीं; यदापि टेड़ी सीति से
वह मी मेरी ही उपासना या पूजा है; क्योंकि वे देवता भी
मेरे ही दूसरे का है। वास्तव में 'मोच' ही सबसे ऊँवा शौर

सबसे श्रेष्ठ पत्न हैं ; श्रतएवं मनुष्य को निष्काम कर्म करते हुए परमात्मा की ही पूजा करनी चाहिए।

#### चातुर्वग्र्यं मया सृष्टं गुग्ग्कर्मविभागशः। तस्य कर्तारमपि मां विद्यचकर्तारमव्ययम्॥ १३॥

चातुर्-त्रएर्यम्, मया, सृष्टम्, गुण्-कर्म-विभागशः । तस्य, कर्नारम्, अपि, माम्, विद्धि, अकर्नारम्, अव्ययम् ॥

| गुग्-कर्म- | ]_सरवादि गुण्गं | कर्तारम्    | =कर्ता ·      |
|------------|-----------------|-------------|---------------|
| विभागशः    | के विभाग से     |             | +होते हुए     |
|            | कमों का विभाग   | श्रिप       | <b>=</b> ₩Î   |
|            | करके            | माम्        | =मुक्स ( सबके |
| चातुर्-    | े = चारों वर्ण  |             | चान्मा ) को   |
| वर्ग्यम्   | 1               | श्रकर्तारम् | =ग्रकर्ता     |
| मया        | =मुभसे          |             | +स्रोर        |
| सृष्म्     | =रचे गए हैं     | अव्ययम्     | =िर्निकार     |
| तस्य       | =उनका           | विद्धि      | =जा न         |

अर्थ—हे अर्जुन ! गुण और कमों के विभाग के अनुसार मेंने चार वर्ण (बाह्मण, ज्ञिय, वैश्य और शूद्र ) रचे हैं, अगरचे में उनका कर्ता—करनेवाला—हैं; तो भी मुक्ते अकर्ता और अविनाशी ही समस्त ।

न मां कर्माणि लिम्पन्ति न में कर्मफले स्पृहा । इति मां योऽभिजानाति कर्मभिने स बध्यते॥ १ ४॥ न, माम्, कर्माणि, लिम्पन्ति, न,मे, कर्म-फले, स्पृहा । इति, माम्, यः, अभिजानाति, कर्मभिः, न, सः, वध्यते ॥

इति =इस तरह न === कर्माखि ≃कर्म ≃जो =मुक् =मुक्को माम माम् श्रमिजानाति =यथार्थतया लिक्पन्ति = लिपायमान करते हैं जानता है === सः = 45 ਜ कर्मभिः =कर्मों से É =मेरी न यध्यते =शित नहीं कर्म-फले =कर्म-फल में =चाह ही होती 🖥 होता स्पृहा

श्रयं—मुक्त पर न तो कर्म कुछ असर ही करते हैं, श्रीर न मुक्ते कर्मों के फल पाने की इच्छा ही होती है। जो मुक्ते इस प्रकार यथार्थतया जानता है, वह कर्मों के बन्धन में नहीं फँसता।

एवं ज्ञात्वा कृतं कर्म पूर्वेरिप मुमुचुिभः कुरु कर्मेव तस्मात्त्वं पूर्वे: पूर्वतरं कृतम् ॥ १५॥

एवम्, ज्ञात्वा, कृतम्, कर्म, पूर्वैः, अपि, मुमुनुभिः। कुरु, कर्म, एव, तस्मात्, त्वम्, पूर्वैः, पूर्वतरम्, कृतम्॥

पत्नम् =इस प्रकार पूर्वैः =पिश्चे के

हात्वा =जानकर मुमुश्चिः = (राजा जनक
+ कि प्रादि) मुक्ति की

| 000000       | 000000000000000000000000000000000000000 |             |                     |
|--------------|-----------------------------------------|-------------|---------------------|
| _            | इच्छाबाली ने                            | । पूर्वतरम् | =पूर्व काल में      |
| श्रिप        | =भी                                     | कृतम्       | =िकए हुए            |
| कर्म         | =कर्म                                   | कर्म        | ≃कम <sup>°</sup> को |
| <b>कृतम्</b> | =िकेये हैं                              | एव          | ≖ही                 |
| तस्मात्      | =इसितए                                  | त्वम्       | =त्                 |
| पूर्वैः      | =पूर्वजी द्वारा                         |             | +भी                 |
|              | ( पूर्व पुरुषों से )                    | कुरु.       | === ₹               |

अर्थ — यह जानकर कि (राजा जनक आदि) मोन्न चाहनेवालों ने पहले भी कर्म किये हैं; हे अर्जुन ! पूर्व पुरुषों की तरह तू भी (अपने को 'कर्ता' और 'भोका' न समम कर) कर्म कर।

किं कर्म किमकर्मेति कवयोऽप्यत्र मोहिताः। तत्ते कर्म प्रवच्यामियञ्ज्ञात्वामोच्यसेऽशुभात्॥ १६॥

किम्, कर्म, किम्, अकर्म, इति, कत्रयः, अपि, अत्र, मोहिताः। तत्, ते, कर्म, प्रवच्यामि, यत्, इत्वा, मोच्यसे, अशुभात्॥

| कर्म  | =कर्म        | कवयः    | =बुद्धिमान्    |
|-------|--------------|---------|----------------|
| किम्  | =क्या है     |         | लोग            |
| अकर्भ | =श्रकम       | श्रपि   | =भी            |
| किम्  | =क्या है     | मोहिताः | =भ्रम में पड़े |
| इति   | =यह जो विषय  |         | हुए हैं        |
|       | É            |         | +में           |
| भन    | =इस विषय में | ते      | =तुभे          |

तत् = उस यत् = जिसको कर्म = कम (के रहस्य) झात्वा = जानकर आधुआत् = दुःलरूपी संसार प्रवस्थामि = कहूँगा ( वतः से मोद्यसे = तृ, खूट जायगा

श्रर्य—'कर्म' क्या है और 'श्रक्म' क्या है श्रर्थात् कौन-सा काम करना चाहिए श्रीर कौन-सा नहीं—इस विषय में बड़े-बड़े पंडिनों श्रीर बानियों की भी बुद्धि चकरा गई है। इसलिए मैं तुके उस कर्म के रहस्य को बनलाऊँगा जिसके जानने से तु संसार के दु:खों से बुट जायगा श्रर्थात् जन्म-मर्गा से ब्रुटकारा पा जायगा।

## कर्मगो ह्याप बोद्धव्यं बोद्धव्यं च विकर्मणः। भक्मग्राश्च बोद्धव्यं गहना कर्मगो गतिः॥ १७॥

कर्मगाः, हि, ऋषि, बोद्धब्यम्, बोद्धब्यम्, च. विकर्मगाः। अकर्मगाः, च, बोद्धब्यम्, गहना, कर्मगाः, गतिः।।

| कर्मणः     | =कर्म का स्वरूप   | . <b>अकर्म</b> गः | =श्रक्म का स्व-   |
|------------|-------------------|-------------------|-------------------|
| योद्धव्यम् | =ज्ञानने योग्य है |                   | रूप भी            |
| स          | =ग्रीर            | वोद्धव्यम्        | ⇒ज्ञानने योध्य है |
| विकर्मणः   | =निपिद कर्म       | हि                | =क्योंकि          |
|            | का स्वरूप         | कर्मगः            | ≕कर्मकी           |
| अपि        | <b>=</b> भी       | गतिः              | =गित (मार्ग)      |
| वोद्धव्यम् | =जानने योग्य 🖁    | गहना              | =कठिन या बड़ी     |
| च          | =श्रीर            |                   | गंभीर है          |

अर्थ-कर्म का, विकर्म का अौर अक्षम का तत्त्व जानना बड़ा जरूरी है; क्योंकि कर्म-मार्ग बड़ा गम्भीर, कठिन व रहर्म्य से भरा हुआ है।

सतलब यह कि शास्त्र में जिन कामों के करने की आज़ा डिन्हें 'कमं' कहते हैं; जिन कामों के करने की आज़ा नहीं है, उन्हें 'विकमं' कहते हैं। तल्ब-ज्ञान हो जाने पर, इन्द्रियों के विवासित को बन्दं करके चुपचाप बैठ जाने की या शास्त्रोक्त कर्म के छोड़ देने को 'अकर्म' कहते हैं। इन तीनों का असली सतलब समस्ता बड़ा कठिन हैं; इस लिए भगवान् इन तीन तरह ■ कर्मों का भेद आगे समस्ताते हैं—

कर्मग्यकर्म यः पश्येदकर्मिण् च कर्म यः । स बुद्धिमान्मनुष्येषु स युक्तः कृत्स्नकर्मकृत् ॥१८॥ कर्मिण्, अकर्म, यः, पश्येत्, अकर्मिण्, च, कर्म, यः । सः, बुद्धिमान्, मनुष्येषु, सः, युक्तः, कृत्स्न-कर्म-कृत् ॥

| यः         | =जो          | मनुष्येषु  | =मनुष्यों में    |
|------------|--------------|------------|------------------|
| कर्मिण     | =कर्म में    | बुद्धिमान् | =बुद्धिमान् 📗    |
| श्रकर्म    | ≕श्रकर्म     |            | + क्योंकि        |
| पश्येत्    | ≔देखता 🖁     | सः         | ≔वह              |
| च          | ≕श्रीर       | कृत्स्न-   | ) समस्त कर्म     |
| यः         | =লী          | कर्म छत्   | े चकरता हुचा     |
| श्रकर्मेशि | ≂श्रकर्म में |            | (भी)             |
| कर्म       | =कर्भ        | युक्तः     | =युक्र यानी योगी |
|            | + देखता      | 3.         | + रहता है        |
| ent t      | ⇒तर          |            |                  |

अर्थ — जो कर्म में अकर्म और श्रक्म में कर्म देखता है, बह मनुष्यों में बुद्धिमान् है, क्योंकि वह सब काम करते हुए भी युक्त (योगी) रहता है।

व्याख्या-सन्द, रज भीर तमोगुण के कारण ही समस्त इन्द्रियाँ अपने भाष काम करती रहती हैं ; धतएव जो मनुष्य इन्द्रियों के काम को इन्ट्रियों का ही काम सममता है, किन्तु भारमा का काम नहीं समभता यानी जो यह समसता 🎚 कि इनका करनेवाला काश्या नहीं है वही कर्म 🛮 ऋकर्म देखनेवाला है। काम का सम्बन्ध देह से है न कि बाहमा से। वास्तव में न तो बाहमा कुछ काम ही करता 🎚 भीर न फलस्वरूप कुछ दुःस भीर मुख ही भोगता है। देह और इन्द्रियाँ ही काम करती है और ज्ञान होने पर वे ही काम करना खोदती हैं। संसार में काम करते हुए आत्मा को कामी 💷 न करनेवाला समकता ही "कर्म में श्रक्म " देखना है। इसी प्रकार काम के छोड़ देने पर चास्मा को काम छोड़नेवाला न समम्बना ही ''बकर्म 🖩 कर्म'' देखना है। जिस प्रकार मनुष्य चबते हुए जहाज़ या रेज से किनारे के वृक्षों को चलते हुए देखता थीर 🕶 से वृहों को 🐷 हुआ समसता है, इसी प्रकार अनुष्य की देह और इन्द्रियाँ तो काम करती हैं ; किन्तु अमवश 🚃 चपने चारमा की काम करता हुआ सममता 🛮 । इसी भ्रान्ति भीर भूज को दूर करने के जिए भगवान् कहते हैं — "जो कमं में भक्रमं और श्रक्मं 🛘 कर्म देखता है, वही मनुष्यों में दुदिमान् है।"

यस्य सर्वे समारम्भाः कामसंकल्पवर्जिताः । ज्ञानाग्निद्ग्धकर्माणं तमाहुः परिडतं बुधाः ॥१९॥

यस्य, सर्वे, समारम्भाः, काम-संकरूप-वर्जिताः । द्वान-व्यग्नि-दग्ध-कर्माग्रम्, तम्, श्राहः, परिडतम्, वुधाः॥

| यस्य       | =जिसके           |
|------------|------------------|
| सर्वे      | =सारे (सम्पूर्ण) |
| समारम्भाः  | =कार्य (काम)     |
| काम-       | कामना और         |
| संकल्प-    | ⇒संकल्प से रहित  |
| वर्जिताः 🗍 | ह<br>+ भौर       |

हात-ह्यां न हिंदा है ह्यां है

अर्थ — जो विना इच्छा और सङ्गरूप के सारे काम करता है, जिसके कर्म ज्ञानरूपी अगिन से नष्ट हो गये हैं अर्थात् जो ज्ञानी पहले कहे हुए 'कर्म' 'अकर्म' के तत्त्व को समभ गया है उसी को बुद्धिमान् लोग पंडित कहते हैं।

### त्यक्तवा कर्मफलासङ्गं नित्यतृष्तो निराश्रयः। कर्मग्यभित्रवृत्तोऽपि नैव किञ्चित्करोति सः॥२०॥

त्यक्त्वा, कर्म-फल-आसङ्गम्, नित्य-तृप्तः, निर्-आश्रयः । कर्मिण, अभिप्रवृत्तः, अपि, न, एव, किश्चित्, करोति, सः॥

क्या -फल-कर्मी के फल, भोगने की निर्-श्राश्रयः =जो बाश्रय-यासङ्ग् रहित है (अर्थात् श्रभिलाषा को सिवाय आस्मा-नन्द के भीर त्यक्त्वा =स्यागकर नित्य-तृप्तः किसी विषय का =सदा आत्म-स्वरूप में तृप्त न्नाश्रय नहीं स्रोर जिसको )

+ वास्तव में = = = = = सः कर्मण किञ्चित =कर्म में =毛霉 श्राभिप्रवृत्तः =श्रदक्षी तरह = भी एव प्रवृत्त होता हुन्ना न =नहीं करोति त्रापि =करता है

श्रयं—जिसने कमों के फलों की इच्छा त्याग दी है, जो (अपने आप में ) हमेशा सन्तुष्ट रहता है अर्थात् जिसे इन्द्रियों के विषयों के भोगने की श्रमिलाधा नहीं है, जो श्रातमा के सिवाय श्रीर किसी के श्राश्रय नहीं रहता श्रधीत् जिसे अपने श्रातमा—श्रपने स्वरूप—में ही श्रातनद मिलता है, वह चाहे उत्पर से श्रच्छी तरह काम करता हुआ दिखाई देता है, किन्तु वास्तव में वह कुछ भी कर्म नहीं करता है।

### निराशीर्यतिचित्तातमा त्यकसर्वपरिग्रहः । शारीरं केवलं कर्म कुर्वन्नाप्नोति किल्बिषम् ॥२ १॥

निर-त्र्याशीः, यत-चित्त-त्र्यातमा, त्यक्त-सर्व-परिग्रहः । शारीरम्, केवलम्, कर्म, कुर्वन्, न, त्राप्नोति, किल्विषम्॥

निर्-श्राशीः =जो श्राशारहित है

यत-चित्त- | जिसने श्रन्तः
श्रातमा | करण श्रीर तन
को जीत लिया
है

+ तथा के क्षणम् = केवल

शारीरम् =शरीर द्वारा कि ल्वियम् =पाप को कम =(कर्त्तब्य) कर्म न =नशीं श्राप्तीति =पात होता है कुर्वन् =करता हुआ

मर्थ-हे अर्जुन! जो सर्व प्रकार की आशा से रहित है यानी जिसे लोक और परलोक के किसी पदार्थ की इच्छा नहीं है, जिसने मपने अन्तः करणा और मन को वश में कर लिया है और विषय-भोगों के पदार्थों ( धन, मकान, जी, पुत्र इत्यादि ) के संग्रह करने में जिसका ममत्व छुट गया है, ऐसे मनुष्य को शरीर-निर्वाह के लिए अथवा केवल शरीर द्वारा मपना कर्तव्य कर्म करते हुए भी पाप नहीं होता।

यहच्छालाभसंतुष्टे। हन्हातीतो विमत्सरः । समः सिद्धावसिद्धौ च कृत्वःपि न निबध्यते ॥ २२॥ यहच्छा-लाभ-सन्तुष्टः, इन्द्व-श्रतीतः, वि-मत्सरः । समः, सिद्धौ, श्रसिद्धौ, च, कृत्वा, श्रपि, न, निवध्यते ॥

यष्टच्छा- ) विना इच्छा के वि-मत्सरः =इंध्या (वैर )~ =(धपने-धाप) रिद्वित प्राप्त हुई वस्तु सन्तृष्टः सिद्धौ =सिद्धि(सफलता) पर सन्तोय करने-≓धौर वालाः श्रसिद्धी =श्रसिद्धि द्दन्द्व-श्रतीतः =हर्ष-विषाद, सुख-( असफलता) में दुःख चादि हन्हों समः =एक समान रहने से परे वाला पुरुष

कृत्वा =कर्मों को करते न निवध्यते =बन्धन को प्राप्त हुए नहीं होता है अपि =भी

ऋर्य — अपने आप या बिना इच्छा के प्राप्त हुई वस्तु पर सन्तोष करनेवाला, सुख-दुःख, गर्मी-सर्दी और मान-अपमान को समान समभनेवाला, किसी से ईर्प्या-द्वेप यानी इसद न रखनेवाला, लाभ-इानि और जय-पराजय में समान रहनेवाला पुरुष, काम करना हुआ भी, कर्म-बन्धन में नहीं फँसता।

## गतसङ्गस्य मुक्तस्य ज्ञानावस्थितचेतसः । यज्ञायाचरतः कर्म समग्रं प्रविलीयते ॥ २३ ॥

गत-सङ्गस्य, मुक्तस्य, ज्ञान-श्रवस्थित-चेतसः। यज्ञाय, श्राचरतः, कर्म, समप्रम् प्रविलीयते॥

| गत-सङ्गस्य =चासक्रि-रहित                          |                 | + श्रीर          |
|---------------------------------------------------|-----------------|------------------|
| (राग-द्वेष शादि                                   | यज्ञाय          | =परमेश्वरार्थ    |
| इन्हों से रहित)                                   | <b>ग्राचरतः</b> | =कर्म करनेवाखे   |
| मुक्तस्य =धर्म-धधर्म से                           |                 | के               |
| ब्टे हुए पुरुष के                                 | समग्रम्         | =संपूर्ण         |
| क्रान-                                            | कर्म            | =कर्म            |
| श्रवस्थित- } ज्ञान विस्थित<br>चेतसः । =िचचवासे के |                 | 十 📖 若 🤺          |
| Alla. ) Sividia 4                                 | प्रविलीयते      | =क्षीन हो आते है |

अर्थ — जिसका मन लोक और परलोक के पदार्थों में आसक नहीं है अर्थात् जिसका प्रेम स्नी, पुत्र, धन-दौलत

श्रादि में नहीं है, जो सुख-दु:ख श्रादि द्वन्द्वों से मुक्त यानी श्राजाद है। जिसका चित्त हर समय ब्रह्मशंन में ही लगा रहता है, जो ईश्वर को श्राप्या करने के लिए अथवा यह की सिद्धि व रक्ता के लिए कर्म करता है, उसके सारे कर्म ब्रह्म में लीन हो जाते हैं यानी विल्कुल नाश हो जाते हैं। (ऐसा पुरुष कर्मवन्धन में कभी नहीं फँसता)।

## बह्मार्थणं ब्रह्म इविवेह्माग्नौ ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मैव तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ॥ २०॥

ब्रह्म, ऋर्गग्म्, ब्रह्म, हिवः, ब्रह्म-त्र्यम्नी, ब्रह्मणा, हृतम् । ब्रह्म, एव, तेन, गन्तव्यम्, ब्रह्म-कर्म-समाधिना ॥

| ऋर्वग्म्       | =म्रर्पंग किया      |           | 并                   |
|----------------|---------------------|-----------|---------------------|
|                | जावे जिससे          | ब्रह्मग्। | =ब्रह्मरूप कर्ता से |
|                | त्रर्थात् सुवा      | हुतम्     | ≕जो होम किया        |
|                | श्चादि पदार्थ       |           | गया है .            |
|                | (जिससे आहुति        |           | + वह भी ब्रह्म      |
|                | दी जाती है)         |           | ही 📗                |
| ब्रह्म         | =बह्य है            |           | 🕂 ऐसा जो सम-        |
| हविः           | =६वि ( घृत, तिल     |           | कता है              |
|                | इत्यादि ) ( भी )    | तेन       | =उसको               |
| ब्रह्म         | =ब्रह्म ही है       | ब्रह्म    | =ब्रह्म             |
| ब्रह्म-श्रग्नी | =ब्रह्मरूपी श्रिविन | एव        | =ही                 |

गन्तस्यम् =प्राप्त होगाः + क्योंकि

ब्रह्मकर्म } = ब्रह्मरूप कर्म में समाधिना } = उसका वित्त

समाधान 🎚

बर्थ—जिसे ज्ञान-योग हो गया है, उसकी समक में सुवा (जिससे इवन किया जाता है) इस है; धी, तिल झादि इवन की सामग्री भी बहा है; अग्नि, जिसमें धी वग़ैरह इवन के पदार्थ डाले जाते हैं वह भी ब्रह्म है; इवन करनेवाला भी ब्रह्म है, जिसके लिए इवन किया जाता है वह भी ब्रह्म है; जो मनुष्य हर काम में ब्रह्म को देखता है, वह स्वयं ब्रह्मस्वरूप हो जाता है।

दैवमेवापरे यज्ञं यो।गिनः पर्युपासते । वश्चाम्नावपरे यज्ञं यज्ञेनेवोपजुद्वति ॥ २५॥

दैवम्, एव, अपरे, यज्ञम्, योगिनः, पर्युपासते । ब्रह्म-अग्नी, अपरे, यज्ञम्, यज्ञेन, एव, उपजुद्धति ॥

=वधक्षी स्राहित =कई 🔤 (कोई) | ब्रह्म-अग्नी द्यपरे =कर्मयोगी 뀴 योगिनः =म इर-इप यज्ञ की दैषम् ऋदैव यश्रम् ( झारमा को ) =यश की पश्म **≖हहा-ध्यानरूपी** प्य =ही चव यश-कर्म से पर्यपासते =उपासना करते है (भ्रापने भ्रास्मिक =भौर कितने ही धपरे वल द्वारा ) इी वहाज्ञानी =होमते हैं उपज्ञहति महात्मा

अर्थ — कई एक कर्म - योगी देवताओं के लिए दैव-यइ करते हैं अर्थात् सांसारिक सुखों के लिए देवताओं की उपा-सना करते हैं, भीर कितने ही ब्रह्मज्ञानी महात्मा ब्रह्मानि में ब्रह्मक्ष्यी यज्ञ को (अपने आत्मा को ) ब्रह्म- स्थान कर्म से (अपने आत्मिक वल द्वारा ) ही होमते हैं।

ड्याख्या— जिस यज्ञ से जिन, इन्द्र, रामचन्द्र जाहि साकार देवताओं की उपासना की जाती है, उसे दैव-यज्ञ कहते हैं। इस यज्ञ का जाता है। इस यज्ञ का जाता है। इस यज्ञ का जाता है। इस यज्ञ का नाम जान-यज्ञ है। इस यज्ञ के करने से ब्रह्मप्राप्ति या ब्रह्मलोक की प्राप्ति होती है। इस यज्ञ के करने से ब्रह्मप्राप्ति या ब्रह्मलोक की प्राप्ति होती है। इस यज्ञ में तथा- जानी प्राप्त प्राप्त प्राप्त में चपने जारिमक ब्रद्ध से इसन करते हैं जिससे 'मोच' को प्राप्त होती है। इन दोनों का मुक्ताबला करने से साफ ज़ाहिर हैं कि इन दोनों में से 'ज्ञान-यज्ञ' ही श्रेष्ठ हैं और 'जीव' और 'ब्रह्म' में कुछ भी भेद नहीं है।

श्रोत्रादीनीन्द्रियाग्यन्ये संयमाग्निषु जुहृति । शब्दादीन्विषयानन्य इन्द्रियाग्निषु जुह्नति ॥२६॥ श्रोत्र-मादीनि , इन्द्रियागि , मन्ये , संयम-मिन्यु , जुहति । शब्द-श्रादीन्, विषयान्, अन्ये, इन्द्रय-श्रामिषु, जुह्नति ॥ =बौर(कर्म योगी) | जुहृति ग्रस्ये =हवन करते हैं थोत्र-श्रादीनि≂कान श्रादि अन्ये =श्रीर कोई इन्द्रियाशि =इन्द्रियों की - (योगी लोग) संयम-श्रग्नियु=संयम रूपी शब्द-आदीन =शब्द स्पर्श ऋरित में भा दि

विषयान् =विषयों को जुहति ग्रिग्न में इन्द्रिय-ग्रिग्निष्

द्यर्थ—कितने ही कान, नाक आदि इन्द्रियों को संयम-रूपी अपन में होम देते हैं अर्थात् इन्द्रियों को विषयों से हटाकर अपने नश में कर लेते हैं और कितने ही इन्द्रियों के शब्द आदि निषयों को इन्द्रियक्ष्पी अपन में होम देते हैं यानी इन्द्रियों को शास्त्रोक्ष विषयों में लगाते हैं जिससे निषय तो भोगते हैं परन्तु चित्त पर उन निषयों का जरा-सा भी प्रभाव (असर) नहीं पड़ने देते, अर्थात् इन्द्रियों को निषयों के वश में नहीं होने देते।

सर्वाण्।िन्द्रयकर्माण् प्राण्कर्माण् चापरे। स्मात्मसंयमयोगाग्नौ जुह्वति ज्ञानदीपिते॥ २७॥

सर्वाणि, इन्द्रिय-कर्भाणि, प्राण-कर्माणि, च, त्रपरे। स्थातम-संयम-योग-त्रगनी, जुहृति, ज्ञान-दीपिते॥

प्राग-कर्माणि=प्राण प्रपान +स्वीर =क्ख कर्मयोगी चादि के व्या-द्यपरे =सारे (सम्प्रण) सर्वाणि पारों को इन्द्रियों के इन्द्रिय-ं ज्ञान-दीिपते=ज्ञान से प्रज्व-कर्मी को कर्माणि लित =श्रीर च

श्राह्म-चारम-संयम-जुह्नति संयम-≔होमते हैं (हवन रूपी योगश्रमिन योग-करते हैं ) त्राग्ती

अर्थ — कितने ही कर्मयोगी सारे इन्द्रियों के कर्मी तथा प्राण-अपान आदि के व्यापारों को ज्ञान से प्रकाशित अन्त:-करण की संयमक्त्यी योग-व्यग्नि में होमते हैं।

म्यास्या-मतलब यह कि कितने ही कम योगी इस बासार संसार की विषय-वासनाओं से मन इटाकर केवल जात्मस्वरूप सिंखदानन्द में लीन हो जाते हैं अथवा कितने ही जानी प्राया, भाषान भादि वायुश्रों को भाषते-भाषने कमों से रोककर तथा इनिवयों को विषयों से इटाकर भारमा के ध्यान में भी लगा देते हैं।

(यहाँ सक भगवान् ने पाँच प्रकार के यहाँ का वर्णन किया है।)

द्रव्ययज्ञास्तपोयज्ञा योगयज्ञास्तथापरे । स्वाध्यायज्ञानयज्ञाश्च यतयः संशितव्रताः ॥ २ ८ ॥

४०य-यज्ञाः, तपः-यज्ञाः, योग-यज्ञाः, तथा, अपरे । स्वाध्याय-ज्ञान-यज्ञाः, च, यतयः, संशित-व्रताः ॥

द्रव्य-यज्ञाः =द्रव्य-यज्ञ करनेवाले (लोकसेवा में धन खर्च करने-वाले) ≂तप-यज्ञ के करने-

तपः यश्राः

वाले(बत,नियम श्रथवा इन्द्रियों का नियह करने वाले) योग-यज्ञाः =योगयज्ञ के करनेवा ले

(समखबुद्धि से युक्त होकर कर्म का अनुष्ठान करनेवाले ) = तथा (वेसे ही ) तथा =घौर कोई ञ्चपरे स्वाध्याय स्वाध्याय =धौर ज्ञान-यज्ञ-হ্বান-वाले ग्रथांत् यशः च वेदों तथा अन्य धर्म-प्रंथों का

विधिपूर्वक पाठ
करनेवाले और
शास्त्रों के मर्थ
का विचार करनेधाले
यतयः =यती पुरुष(यक्षशीस्त्रवाले )
संशित-जताः=तीज्ञ जत मर्थात्
धायम्ब दद जतस्थ यज्ञ ■ करने-

घ! से कहे जाते हैं

श्रर्थ—कितने ही धन मे यह करते हैं अर्थात् कितने ही दानी श्रपने धन से दीन-दु खियों के दु:ख को दूर करते हैं; कुछ लोग तप-यह करते हैं थानी चान्द्रायण वत, नियम, मौन आदि का पालन करते हैं; बहुत-से प्राणी योग-यह करते हैं अर्थात् फल की इच्छा त्यागकर श्रष्टाङ्गयोग • का साधन और प्राणायाम श्रादि करते हैं; कितने ही बेदशाओं तथा श्रन्य धर्मप्रन्थों के पढ़ने को यह करते हैं; कितने ही पुरुष हान-यह करते हैं

<sup>•</sup> ग्रष्टांगयोग—(१) पाँच नियम (शौच, सन्तोष, तप, वेदों का पाठ करना श्रीर ईश्वर-भिक्त ), (२) पाँच यम (श्रिहिंसा, सस्य, चोरों न करना, ब्रह्मचर्य श्रीर किसी के धन को खेने का स्नालच न करना ), (३) श्रासन, (४) प्राणायाम (४) प्रत्या-हार (इंद्रियों को विवयों से खींचना ), (६) ध्यान, (७) धारणा श्रीर (८) समाधि इन श्राठ श्रङ्गों का नाम श्रष्टांगयोग है।

श्रर्थात् शास्त्रों का अर्थ विचारने में लगे रहते हैं श्रीर इस प्रकार ज्ञान प्राप्त करते हैं; ये पाँचीं प्रकार के यज्ञ करनेवाले बड़े हद. बती यति हैं।

## श्रपाने जुह्वति प्राणं प्राणेऽपानं तथापरे।

प्रागापानगती रुद्ध्वा प्रागायामपरायगाः ॥ २ १ ॥

अपाने, जुह्नति, प्राणम्, प्राणे, अपानम्, तथा, अपरे। प्राण-अपान-गती, रुद्ध्वा, प्राणायाम-परायणाः ॥

प्राणायाम- } = प्राणायाम में परायणाः } = तत्पर हुए = श्रीर कुछ कर्म-**अपरे** योगी प्राण् } = प्राण ( श्वास प्राण्ने प्राण्न को अन्दर प्राण्म =अपान वायु में प्रागम् =प्रायवायु को ≕घौर खींचने ) श्रीर तथा प्राणी =प्राणवायु में श्रपान ( स्वास श्रपानम् = श्रपान वायु को को बाहर छीड़ने) जुह्नति =होमते हैं की गति को ≕रोककर रुद् ध्वा

अर्थ-किनने ही पुरुप प्राणायाम = करते हुए प्राण और

<sup>■</sup> प्राणायाम—यह योग का एक श्रङ्ग है। श्रामन के स्थिर होने पर प्राण और श्रपान श्रंथांत् रवास श्रौर प्रश्वास की चाल को रोकना ही प्राणायाम का स्वरूप है। प्राण उस वायु का नाम है, जो फेफहों (Lungs) में काम करती हैं, बाहरी वायु को श्रन्दर खींचती है। इसे श्वास (Juspitaion) भी कहते हैं। श्रपान इस बायु को कहते हैं, जो शरीर ■ भीतर से स्वर्थ

अपान अर्थात् रवास और प्रश्वास की गति (चाल) को रोककर अपान में प्राण को और प्राण में अपान को होमते हैं अर्थात् पृरक रेचक ‡ और कुम्भक×प्राणायाम करते हैं।

श्चपरे नियताहाराः प्रागान्प्रागोषु जुह्वति । सर्वेऽप्येते यज्ञविदे। यज्ञज्ञपितकलमधाः ॥ ३०॥

अपरे, नियत-आहाराः, प्राणान् , प्राणेपु, जुह्नति । सर्वे, अपि, एते, यज्ञ-विदः, यज्ञ-विपत-कल्मपाः ॥

=कई एक अपरे यज्ञों द्वाश नाश >=हो गया है पाप ्रे नियत चाहार ) करनेवाले चिषत∙ नियन-जिनका कल्मयाः आहाराः (थोदा भोजन + ऐसे करनेवाले ) एत =ये सर्वे ग्रपि कम योगी ≃सभी (ज्ञानी पुरुष ) =त्राणों (इन्द्रियों) प्राणान् =यज्ञ के जानने-यश्च-विदः को प्राणेषु वाले हैं =प्रायों में जुद्गति =होमते हैं

सड़ी हुई वस्तुओं को बाहर निकाल देती है। यहाँ उस वायु से मतलब है, जो श्वास की बाहर की भीर निकालता है। इसे प्रश्वास E(xpiration) भी कहते है।

† पूरक=वायु को धन्दर भरना । ‡ रेचक—वायु को ख़ाली करना या बाहर निकालना । ×कुम्भक—प्राय धौर ध्रपान वायु को रोकना या रवास की गति को रोकना । • श्रर्थ—कुझ लोग अन्दाज से थोड़ा मोजन करके प्राणीं (अपनी इन्द्रियों) को प्राणों में होमते हैं। ऐसे झानी पुरुष जिनके सारे पाप यझों द्वारा ही नष्ट हो गये हैं, वे सभी यझ के जाननेवाले हैं।

ब्यास्था—धोड़ा भोजन करने या कम खाने से प्राणों का नेग बहुत भड़कता है जो इन्द्रियों के बल को ही खाने लग जाता है, जिससे प्राण्य शिधिल पड़ जाते हैं और प्राण्यवायु की गति यानी श्वास को अन्दर खींचने की किया कम हो जाती है। प्राण्-वायु की चाल कम होने से मन रुकता है। मन की गति रुकने से ही मनुष्य आत्मस्थरूप ब्रह्म में जीन हो जाता है। इस प्रकार प्राणों में इन्द्रियवन का स्वाहा होना 'प्राणों में प्राणों का' हवन होना कहा जाता है।

यज्ञशिष्टामृतभुजो यान्ति ब्रह्म सनातनम् । नायं लोकोऽस्त्ययज्ञस्य कुतो क्रयः कुरुसत्तम ॥३ १॥

यज्ञ-शिष्ट-ग्रमृत-भुजः, यान्ति, ब्रह्म, सनातनम् । न, श्रयम्, लोकः,ग्रस्ति, श्र-यज्ञस्य, कुतः, श्रन्यः, कुरु-सत्तम ॥

| यह-<br>शिष्ट-<br>श्रमृत-<br>भुजः | + भ्रौर<br>यज्ञ से बचे हुए<br>= ध्रमृत को भोगने-<br>वाले मनुष्य | यान्ति<br>कुरु-सत्तम<br>श्रयद्यस्य | =प्राप्त होते हैं  =हे कुरुकुल में श्रेष्ठ श्रजुंन !  =यज्ञ न करने- वाले को |
|----------------------------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| सनातनम्                          | ≔सनातन                                                          |                                    | + जब                                                                        |
| ब्रह्म                           | =परब्रह्म परमात्मा                                              | श्रदम्                             | =इस                                                                         |

लोकः =लोक ग्रन्थः =परलोक ( में ) + ■ ही सुख + सुख-शान्ति म =नहीं कुतः =कहाँ से श्रस्ति =है ( मिलता ) + मिल सकती है + तब फिर

श्रर्थ — जो यश्न से वचे हुए श्रमृतरूपी भोजन को करते हैं, वे सनातन ब्रह्म — मोच्च — को प्राप्त होते हैं। लेकिन हे श्रजुन ! जो इनमें से कोई भी यज्ञ नहीं करते, उनके लिए जब इस लोक में ही सुख नहीं मिलता, तब परलोक में फिर भला कैसे सुखशान्ति मिल सकती है!

## एवं बहुविधा यज्ञा वितता ब्रह्मणो मुखे। कर्मजान्विष्टि तान्सर्वानेवं ज्ञात्वा विमोक्ष्यसे ॥३२॥

एवम्, बहु-विधाः, यज्ञाः, वितताः, ब्रह्मणः, मुखे । कर्म-जान्, विद्धि, तान्, सर्वान्, एवम्, क्वात्वा, विमोद्दयसे ॥

वाचिक और प्वम् =इस तरह प्रहागः मुखे =प्रहा के मुख मानसिक यानी वेदों में =कम से उत्पन कर्म-जान बहु-विधाः =बहुन प्रकार के हुम्रा विद्धि =पज्ञों का =जान यद्भाः विनताः =विस्तार है =इस प्रकार एवम् =जानकर द्वारवा ≕डन तान विमोद्यसे =त् संसार बन्धन =सब धज़ी को सर्वात् से घट जायगा + तृ काचिक,

अथे - इस तरह के बहुत-से यज्ञों का वर्णन वेद में है। उन सब यज्ञों की उत्पत्ति कमों से हुई है ( क्योंकि आत्मा कर्म-रहित है यानी अयत्मा कुछ नहीं करता, तृ यह समक कि ''मैं कर्मरहित हूँ, मेरा कर्मी से कुच सरोकार नहीं है") इस प्रकार समकने से तू मुक्त हो जायगा यानी इस श्रेष्ठ ज्ञान के वल से तू सब प्रकार के दुः लों से छुटकारा पाकर संसार बन्धन से इट जायगा ।

## श्रेयान्द्रव्यमयाद्यज्ञाज्ज्ञानयज्ञः परंतप । सर्वे कर्माखिलं पार्थ ज्ञाने परिसमाप्यते ॥ ३३॥

श्रेयान्, दव्य-मयात्, यज्ञात्, ज्ञान-यज्ञः, परंतप । कर्म, अखिलम्, पार्थ, ज्ञाने, परिसमाध्यते ॥ सर्वम्,

≕हे **फ**र्जुन! पार्थ परन्तप द्रव्यमय यज्ञ द्रव्य-}=यानी होम- सर्वम् मयात् दानादि यज्ञ से कर्म यशास् ज्ञान-यज्ञः श्रेयान् =श्रेष्ट है

=हे पृथा-पुत्र श्रजुंन! =कम =ज्ञान-यज्ञ अस्तिलम् =सम्पूर्ण रूप से ज्ञाने =बहा-ज्ञान में (ही) + क्योंकि परिसप्ताप्यते =समाप्त होते हैं

अर्थ--हे पृथा-पुत्र अर्जुन ! द्रव्यमय यज्ञों से ज्ञान-यज्ञ श्रेष्ठ हैं; क्योंकि ज्ञान का फल मोज्ञ है। सब कर्म, फलसहित, इस ज्ञान-अग्नि में ही समाप्त होते हैं।

व्याख्या - जितने प्रकार के यज्ञ अपर कहे गये हैं, उन सबसे

शान-यज्ञ श्रेष्ठ है; क्योंकि इससे साद्यात् मोद्य-रूप फल की प्राप्ति होती है श्रीर दूसरे यज्ञों से केवल संसाररूप फल यानी पुत्र, सी, धन इत्यादि की प्राप्ति होती है। इस ज्ञान-यज्ञ के करनेवाले की किसी श्रम्य कर्म के करने की ज़रूरत नहीं रहती; क्योंकि ज्ञान से ही कैवल्य मोद्य की प्राप्ति होती है—ऐसा शास्त्रों में कहा गया है।

## तिहि प्रिश्चित्र परिप्रश्नेन सेवया। उपदेक्ष्यिन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदर्शिनः॥ ३४॥

तत्, विद्धि, प्रिणिपातेन, परिप्रश्नेन, सेवया। उपदेच्यन्ति, ते, ज्ञानम्, ज्ञानिनः, तत्त्व-दर्शिनः॥

> + इसिजए वडा-निष्ठों के पास जाकर गाम उनकी

प्रशिपातेन =दंदवत नम-स्कार करके

परिप्रश्नेन =िनय्कपट भाव से प्रश्न करके

+ चौर

सेवया =सेवा करके + त् तत् = उस ज्ञान को विद्धि = सीस (जान) + वे

तत्त्व-द्शिनः=तत्त्वदर्शी यानी भोत्रिय नद्गनिष्ठ

झानिनः =ज्ञानी ते =जुमे

+ उस

झानम् = चारमझान का उपदेस्यन्ति = उपदेश करॅंगे

श्रर्थ—इसलिए हे अर्जुन ! जब तत्त्वज्ञानी परिडतों और संन्यासियों के पास जाकर तू उन्हें नम्नतापूर्वक प्रशाम करेगाः उनकी सेवा करेगा और निष्कपट भाव से प्रश्न करके उस ज्ञान को जानने की प्रार्थना करेगा, तब वे (प्रसन्न होकर ) तुभे आत्म-ज्ञान का उपदेश करेंगे।

## यज्ज्ञात्वा न पुनर्मोहमेवं यास्यसि पाग्डव । येन भृतान्यशेषेगा द्रच्यस्यात्मन्यथो मयि ॥ ३५॥

यत्, ज्ञात्या, न, पुनः, मोहम्, एवम्, यास्यसि, पाएडव । येन, भूतानि, अशोपेगा, द्रचयसि, आत्मिनि, अथो, मयि ॥

| यत्       | =जिस ज्ञान को      | येन      | =जिस ज्ञान के      |
|-----------|--------------------|----------|--------------------|
| बात्या    | =जानकर             |          | कारण               |
| पुनः      | =फिर               | अशेषेग   | =सम्पृश्           |
| एवम्      | =इस प्रकार(ऐसे)    | भूतानि   | =भूतों-पाशियों की  |
| मोहम्     | ≂मोइ यानी          | आत्मनि   | =चपने ( चास्म      |
|           | भज्ञान को          | ,        | स्वरूप ) में       |
| न यास्यसि | =त् न प्राप्त होगा | अथो      | =तथा (वैसे ही)     |
|           | + भीर              | मयि      | =मुक्त वासुदेव में |
| पाग्डव    | ≕हे ऋजुंन          | द्रच्यसि | =त् देखेगा         |

अर्थ—हे अर्जुन! जिस झान के जान लेने पर तुभे इस भाँति का मोह न होगा और उसी ज्ञान के कारण सब भूत प्राणियों को अपने आपमें तथा मुम्म (सचिदान-दस्वरूप परमात्मा) में साचात् देखेगा और इस तरह सारे विश्व को, मुक्तको और अपने-आप को एक ही आत्मा के अनेक

चापि चेदासि पापेभ्यः सर्वेभ्यः पापकृत्तमः। सर्वे ज्ञानस्रवेनैव वृजिनं संतरिष्यसि ॥ ३६॥ अपि, चेत्, असि, पापेम्यः, सर्वेभ्यः, पापकृत्तमः। सर्वम्, इ।न-स्रवेन, एव, वृजिनम्, सन्तरिष्यसि॥ सर्वम् =सारे चेत् ≔धगर वृजिनम् =पापीं को सर्वेभ्यः =सद पापेभ्यः =पापियाँ से

ऋपि =भी पाप-कृत्समः =बदकर ( त् )

पाप करनेवाला

श्रसि =है + तो भी

+ त् ज्ञान-प्रवेन =ज्ञानरूपी =निस्सन्देह एव सन्तरिष्यसि=पार कर जायगा

अर्थ—अगर तूसव पापियों से भी अधिक पापी है, तो भी तू इस ज्ञानरूपी नाव से पापरूप समुद्र के पार हो जायगा ।

यथैघांसि समिद्धोऽग्निर्भस्मसात्कुरुते र्जुन ।

ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भरमसात्कुरुते तथा ॥३७॥ यथा, एघांसि, समिद्धः, अग्निः, मस्मसोत्, कुरुते, अर्जुन । ज्ञान-ऋग्निः, सर्व-कर्माणि, भस्मसात्, कुरुते, तथा॥

=हे प्रजु न ! श्राविनः =ग्राविन **अ**जु न = त्रैसे एधांसि = (स्बी) तक-यथा =प्रज्वत्वित समिद्धः (जबवी हुई) अस्मसात् ⇒भस्मीभृत

डियों को

( जलाकर राख ) पापरूपी कर्मी कुरुते =कर देती हैं की तथा =वैसे ही भस्मसात् =जलाकर भस्म ज्ञान-श्राग्निः =ज्ञानरूपी श्राग्न कुरुते =कर देती हैं सर्व-कर्माणि=सम्पूर्ण पुरुष-

अर्थ है अर्जुन ! जिस प्रकार जलती हुई अग्नि सूखी लकड़ियों को जलाकर राख कर देती है, उसी तरह ज्ञानरूपी अग्नि सारे पुरुष-पापरूपी कमों के को जलाकर भस्म कर देती है।

## न हिं ज्ञानेन सदृशं पवित्रमिह विद्यते । तत्स्वयं योगसंसिद्धः कालेनात्मिन विन्दति ॥३८॥

न, हि, झानेन, सदशम्, पवित्रम्, इह, विद्यते। तत्, स्वयम्, योग-संसिद्धः, कालेन, छात्मनि, विन्दति॥

हि =निस्सन्देह वाला या उत्तम =इस संसार में पदार्थ इह या मोचमार्ग न विद्यते ≃श्रौर कोई नहीं है में ज्ञानेन =ज्ञान के योग-संसिद्धः=शुद्ध धन्तः-=वराबर (तुल्य) सरशम् करणवाला पवित्रम् =पवित्र करने-योगी सिब

■ कर्म तीन प्रकार के होते हैं—(१) प्रारब्ध, जो श्रपना फल दे रहे हैं।(२) संचित, जो पूर्व में किये जा चुके हैं।(३) कियमाण (वर्तमान), जो किये जा रहे हैं। पुरुष पर तस् =उस ज्ञान को स्वयम् =श्रपने कालेन =कुछ श्राटमनि =श्रन्तःकरण में श्रम्भास करने विन्द्ति =पाता

अर्थ—इस संसार में ज्ञान के बरावर पवित्र वस्तु और कोई नहीं है। जिसने कर्म योग द्वारा आत्मज्ञान प्राप्त कर लिया है, उसे कुछ समय में ही, यह ज्ञान अपने आप आ जाता है।

श्रद्धावाँ ल्लभते ज्ञानं तत्परः संयतेन्द्रियः । ज्ञानं लब्धवा परां शान्तिमचिरेगाधिगच्छति ॥३६॥ श्रद्धावान्, लभते, ज्ञानम्, तत्परः, संयत-इन्द्रियः। ज्ञानम्, लब्ध्वा, पगम्, शान्तिम्, अचिरेगा, अधिगच्छिति॥

=इस ज्ञान को =जो ( महापुरुवी | ज्ञानम् भदावान =प्राप्त करता है के उपदेशों में ) लभते +सीर श्रद्धा रसता हो ≕जो तत्परता से झानम् =ज्ञान तत्परः =पा करके लगनेवाला हो लहरवा + वह + भीर संयत-इन्द्रिय:=जिसने चपनी पराम् =परम =शानि (मोप) इन्द्रियों को शान्तिम भ्रपने वश में श्रचिरेग =शीम कर लिया हो श्रिघगच्छति=प्राप्त होता है + वही

अर्थ — जो पुरुष महात्माओं के उपदेशों के सुनने में श्रद्धा रखता हो, जो श्रद्धा से सुन उनके अनुसार आचरण करने में दहतापूर्वक निरन्तर लगा रहता हो और जिसने अपने इन्द्रियों को अपने वश में कर लिया हो, वही इस ज्ञान को प्राप्त कर सकता है। जिसे ज्ञान हो जाता है, उसे शीघ ही परम शान्ति मिल जाती है।

## श्वज्ञश्चाश्रद्धानश्च संश्वातमा विनश्यति । नायं लोकोऽस्ति न परो न सुखं संश्वातमनः ॥ ८०॥

श्रज्ञः, च, अश्रद्धानः, च, संशय-त्रात्मा, विनश्यति । न, श्रयम्, लोकः, अस्ति ,न,परः,न,सुखम्, संशय-आत्मनः ॥

| अहः          | = म्रज्ञानी (मृर्खा)                  |         | लिए          |
|--------------|---------------------------------------|---------|--------------|
| च            | =श्रीर                                | न       | =न ( तो )    |
| स्रश्रद्धानः | =श्रद्धाहीन                           | श्रयम्  | =46          |
| च            | =ग्रौर                                | लोकः    | =लोक है      |
| संशय-श्रात्म | ।। =जिसके ग्रन्तः                     |         | + और         |
|              | करण में संशय                          | न       | <b>=</b> न   |
|              | भरा रहता है                           | परः     | =परजोक       |
|              | ऐसा पुरुष                             |         | + तथा        |
| विनश्यति     | ्≃नाश को प्राप्त                      | न       | ===          |
|              | होता है                               |         | + उसको कहीं  |
|              | + किन्तु                              | सुखम्   | =सुख (ही)    |
| संशय-        | ) संदेहयक या                          | श्रस्ति | =होता है     |
| श्रात्मनः    | } = संदेह युक्त या<br>= वहमी पुरुष के |         | ( मिलता है ) |

अर्थ—हे अर्जुन ! जो पुरुप अज्ञानी यानी मूर्ख है, जो अद्धारहित है अर्थात् जिसे शास्त्र, गुरु व महात्माओं के उपदेशों पर विश्वास नहीं है और जो संशयात्मा है यानी जो संशयों में दूबा रहता है, ऐसा मनुष्य नाश को प्राप्त होता है। शकी या वहमी पुरुष को इस लोक में ऋीर परलोक में कहीं भी सुख नहीं मिलता।

## योगसंन्यस्तकर्माण् ज्ञानसंद्धिन्नसंशयम्। श्रात्मवन्तं न कमीिया निब्रधन्ति धनंजय॥ ४१॥

योग-संन्यस्त-कर्मागम्, ज्ञान-संछिन-संशयम्। श्रात्मवन्तम्, न, कर्माणि, निबध्नन्ति, धनंजय ॥

=हे अर्जुन ! ज्ञान- आत्मज्ञान हारा सब जीवों में =एक ही ब्रात्मा संशयम् सम्पूर्ण संशय धनंजय योग-संन्यस्त-को विखने कर्माणम् से स्थाग कर . श्रात्मधन्तम् =श्रात्मज्ञानी को दिया है सम्पूर्ण कर्माणि =कर्म कर्मों को जिसने + जीर

जिसके ऐसे =नहीं निबध्ननित व्याधिते हैं

अर्थ—हे अर्जुन ! जिसने समत्वभाव में युक्त होने से संपूर्ण कमें को त्याग दिया है, जिसके सब संशय ज्ञान द्वारा कट गये हैं ऋौर जो ऋपने-आपको ऋपने वश में रखनेशाला है, वह किसी प्रकार के कर्म-बन्धन में नहीं फर्सता।

व्याख्या-जो यह समझते हैं कि सब कर्म सतोगुण चादि गुणीं

के कारण से होते हैं, या जो सदा अपने आहमा में मर्गन रहते हैं, अथना जो अपने सब कर्मी को ईश्वर के अपंग कर देते हैं, उन पर कर्मी का भन्ना या बुरा प्रभाव नहीं पहता ।

#### तस्मादज्ञानसंभृतं हत्स्थं ज्ञानासिनात्मनः। छित्त्वैनं संशयं योगमातिष्ठोत्तिष्ठ भारत॥४२॥

तस्मात्, श्रज्ञान-सम्भ्तम्, इत्-स्थम्, ज्ञान-श्रसिना, श्रात्मनः । छित्त्वा, एनम्, संशयम्, योगम्, श्रातिष्ठ, उत्तिष्ठ, भागत ॥

भारत = दे अर्जुन !
तस्मात् = इस कारण
श्राज्ञान- } = अञ्चान से
सम्भूतम् } = उत्पन्न
+ चौर
इत्-स्थम् = हृदय में स्थित

हत्-स्यम् =हृदयं सास्यत

श्रात्मनः = घपने एनम् = इस

संशयम् =संशय को ( युद्

करूँ या न करूँ)

इान-ग्रसिना=भाग्मज्ञागरूपी

छित्वा =काटकर

योगम् =कर्मःयोग में

त्रातिष्ठ ≃लग

+श्रीर

उत्तिष्ठ =(युद्ध के लिए)

उठ खड़ा हो

श्रर्थ—इसिनए जो सन्देह तेरे मन में श्रज्ञान से उत्पन्न हो गया है, उसे श्रात्मज्ञानक्षणी खड्ग (तलवार ) से काट ढाल। हे श्रज्जिन! कर्मयोग में लग जा श्रीर उट श्रर्थात् ''में युद्ध करूँ या न करूँ'' इस सन्देह की त्यागकर तृ खड़ा हो श्रीर युद्ध कर।

चौथा श्रध्याय समाप्त

#### गीता के चौथे अध्याय का माहातम्य।

भगवान् ने कहा-- ''हे लक्मी, अब गीता के चौथे अध्याय का माहातम्य सुनो, जिसके प्रभाव से वेर के दी पेइ स्वर्ग को गये। काशीपुरी में एक आत्मज्ञानी तपस्त्री रहते थे। एक दिन वे गीता का पाठ करते-करते नगर के बाहर निकल गये। एक स्थान पर बेर के दो पेड़ पास ही पास लगे थे। तपस्वी ने उन्हीं पेड़ों के नीचे बैठकर गीता के चौधे अध्याय का पाठ किया भीर फिर उनको नींद आगई । वे एक पेद की जड़ पर सिर और दूसरे पेड़ पर पैर रखकर सो गये। थोड़ी देर सोकर मुनि जागे और अपने स्थान को चले गये भीर वे पेड़ सुखकर गिर पड़े। उसके बाद वे दोनों बेर के पेडू ९क बाह्म एा की कन्या हुई। कन्याएँ जब सात वर्ष की हुई, तब एक दिन वहीं मुनि उनको देख पड़े। कन्याओं ने बड़ी नम्रता से हाथ जोड़कर मुनि को प्रणाम किया और उनसे कहा-'हे तपोधन, आपकी कृपा से हम दोनों का दृ:ख बृट गया । वेर के पेड़ से छूटकर हमको मनुष्य का जन्म मिला है। 'कन्याचीं की यह बात सुनकर, मुनि की बड़ा आरचर्य हुआ। उन्होंने चिकत होकर पूछा-- भैने किस समय, कैसे, तुमको बैर के पेड़ से मुक्त किया है सो बताओं।' कन्यात्रों ने वह सब बृत्तान्त--जिस प्रकार मुनि वेर के नीचे गीता के चौथे अध्याय का पाठ करके मो गये थे-बताया। मुनि ने फिर पूळ्या—'तुम अपने पूर्व जनमों का भी हाल

बतास्रो स्रौर बेर का पेड़ कैसे हुई, सो भी कहो।' कन्यास्रों ने कहा- 'इम दोनों स्वर्गलोक की अप्सराएँ हैं, जिस कारण से हम बेर का पेड़ हुई थीं वह इतान्त कहती हैं, सुनिए। हे महर्षि ! गोदावरी नदी के किनारे छिन्नपाप नाम का एक तीर्थ है। बहाँ सत्यतपा नाम के महर्षि कठोर तपस्या करते थे। उनकी नपस्या देखकर देवराज इन्द्र की यह डर हुआ। कि यह ऋषि तपोवल से कहीं हमारा राज्य न द्धीन लें। इसलिए उन्होंने इम दोनों अप्सराश्रों से कहा कि तुम ऋषि के पास जाकर इनकी तपस्या में विष्न डालो। इम इन्द्र की आज्ञा के अनुसार महर्षि के पास गई और मृदंग ष्यादि बाजे बजाकर, मनोहर गीत गा, हाव-भाव दिखा-कर मुनि को रिकाने लगी। किन्तु वे महर्पि जितेन्द्रिय थे, हमारे गाने-बजाने और हाव-भाव दिखाने से उनका मन न डिगा। गाने-वजाने का शब्द सुनकर जब उनका ध्यान ट्टा, तव उन्होंने कुपित होकर हम दोनों को शाप दिया कि तुम वेर का पेड़ हो जान्नो । हे महर्षि ! मुनि का शाप सुनकर हम लोगों ने हाथ जो इकर उनसे प्रार्थना की कि महाराज ! इम लोग पराधीन हैं, आप कृपा करके हमारा अपराध ज्ञमा कीजिए। तव उन्होंने प्रसन्न होकर कहा कि इमाग शाप मिथ्या नहीं हो सकता। तुम दोनों वेर का पेड़ अवश्य ही जान्त्रोगी, किन्तु भरत नाम के एक महर्पि उन पेड़ों के नीचे आवेंगे और उनके मुख से गीता के चौथे अध्याय का पाठ सुनकर तुम हमारे शाप से झूट जाओगी।' यह कहकर कन्याओं ने भरत मृति, की गरता की भारको नमह। विजिन पड़े। क नाचे आवेंगे और उनके मुख से गीता के चौथे अध्याय का पाठ सुनकर तुम हमारे शाप से छूट जाश्रोगी।' यह कहकर कन्यात्रों ने भरत मित की गरा की । करने --- -

चले गये श्रीर कन्याएँ गीता के चीथे श्रध्याय का पाठ करने लगीं । अन्त में वे दोनों कन्याएँ स्वर्गलोक को गई ।"

भगवान् विष्णु ने लच्मीजी से कहा—''सुना गीता के चीथे अध्याय का माहात्म्य। जिसके केवल एक अध्याय के अवरणमात्र से वेर के पेड मनुष्य हो गये, उस गाता के सम्पूर्ण पाठ का माहात्म्य कीन कह सकता है !''



# पाँचवाँ अध्याय

## अर्जु न उवाच---

संन्यासं कर्मणां कृष्ण पुनर्योगं च शंसित । यच्छ्रेय एतयोरेकं तन्मे ब्रिह सुनिश्चितम् ॥ १ ॥

संन्यासम् , कर्मणाम् , कृष्णा, पुनः, योगम् , च, शंसि । यत् , श्रेयः, एतयोः, एकम् , तत् , मे, न् हि, सुनिश्चितम् ॥

## यर्जुन ने प्छा-

हुण =हे कृष्णचन्द्र !
कर्मणाम् =कर्मो के
संन्यासम् =त्याग की
च =श्रीर
पुनः =िकर
योगम् =कर्मधोगं की
श्रंससि =श्राप प्रशंसा
करते हैं
+इस्तिष्

पतयोः =इन दोनों में से

यत् =जो

पक्तम् =एक

भेयः =श्रेष्ठ (हो )

तत् =वही

मे = =मुक्तमे

सुनिश्चितम्=श्रव्ही तरह

निरचय करके

ब्रहि =कहिए

श्रर्थ—हे कृष्ण! ( कभी ) आप कर्मों के छोड़ने को श्रन्छा कहते हैं श्रीर कभी आप कर्मों में लगने की श्राह्मा देते हैं ; इसलिए कृपापूर्वक श्रन्छी तरह निश्चय करके बतलाइए कि इन दोनों में से बास्तव में कीन सा एक श्रेष्ट है !

#### श्रीभगवानुवाच---

संन्यासः कर्मयोगश्च निःश्रेयसकरावुभौ। तयोस्तु कर्मसंन्यासारकर्मयोगो विशिष्यते॥१॥

संन्यासः, कर्मयोगः, च, निःश्रेयसकरी, उभी। तथोः, तु, कर्म-संन्यासात् , कर्म-योगः, विशिष्यते ॥

अर्जु न के पूछने पर श्रीकृष्ण भगवान् वोले—

संन्यासः =कर्मो का त्याग =उन दोनों में तयोः =भीर कम-संन्यासात् } \_क्मं-संन्यास कर्म-कर्म योगः =निष्काम कर्म-योग कर्म-योगः =निकाम कर्म-=ये दोनों ही उभौ योग निःश्रेयसकरी=क्स्याणकारी ≕चधिक 🛅 है विशिष्यते या मोच देनेवाले हैं

— अर्जुन के प्रश्न करने पर श्रीभगवान् बोले कि है अर्जुन! संन्यास (कर्मों का छोड़ना) और कर्मयोग (कम् का करना) दोनों ही कल्यागाकारी या मोच्च के देनेवाले हैं।

लेकिन इन दोनों में कर्म-संन्यास से निष्काम कर्मयोग अधिक श्रेष्ठ है।

व्याख्या—सन्ना कर्म-संन्यास जो ज्ञान सहित है, कर्मयोग से बहुत ऊँचे दर्जे पर है। कर्मयोग संन्यास से आसान है; अतएव अज्ञानियों के लिए, ज्ञान प्राप्त करने के लिए, कर्मयोग ही अच्छा है। हे अजुँन ! त्ंचत्रिय है इसलिए युद्ध कर । विना कर्मयोग के तेरा अन्तःकरण शुद्ध न होगा।

ज्ञेयः स नित्यसंन्यासी यो न देष्टि न काङ्ज्ञति । निर्द्दन्द्रो हि महाबाहो सुखं बन्धात्त्रमुच्यते ॥ ३ ॥

श्रेयः, सः, नित्य-संन्यासी, यः, न, द्वेष्टि, न, काङ्क्ति । निर्-द्वन्दः, हि, महावाहो, सुखम् , वन्धात् , प्रमुच्यते ॥

| यः       | =जो पुरुष                      | <b>क्षेयः</b>  | =ज्ञानना चाहिए     |
|----------|--------------------------------|----------------|--------------------|
|          | -                              |                |                    |
| न        | =न                             | हि             | =क्योंकि           |
| द्वेष्टि | =द्वेष करता है                 | महाबाही        | =हे त्रर्जुन !     |
|          | +भौर                           | निर्-द्वन्द्वः | =राग-द्वेष, सुख-   |
| न        | <b>≕</b> न                     |                | दुःख भादि          |
| काङ्चति  | =श्रभिताषा                     |                | द्वन्द्रों से रहित |
|          | रखता है                        |                | वह पुरुष           |
| सः       | ≃उसी को कर्म-                  | सुस्रम्        | सुखपूर्वक (सहज     |
|          | योगी                           |                | ही में )           |
| नित्य-   | ्रिनित्य संन्यासी              | वन्धात्        | =संसार-बन्धन से    |
| % न्यासी | े नित्य संन्यासी<br>(निरचय ही) | प्रमुच्यते     | =ख्ट जाता है       |

श्रर्थ—हे अर्जुन! जो कर्मयोगी न किसी से द्वेष करता है, श्रीर न किसी चीज की इच्छा करता है, उसी को सचा संन्यासी समकता चाहिए। राग-द्वेष, सुख-दुःख, हानि-लाभ, मान-श्रपमान श्रादि द्वन्द्वों से रहित संन्यासी सहज ही में कर्म-बन्धनों से झुटकारा पा जाता है।

## संख्यियोगौ पृथग्बालाः प्रवदन्ति न परिडताः। एकमप्यास्थितः सम्यगुभयोर्विन्दते फलम् ॥४॥

सांह्य-योगी, पृथक्, बालाः, प्रवदन्ति, न, पिडताः । एकम्, श्रिप, आस्थितः, सम्यक्, उभयोः, विन्दते, फलम्॥

सांस्य-योगी=ज्ञान-योग घौर में से =एक को कर्मयोग को एकम् =भी =मूर्ख या वे-श्रपि वालाः =ग्रच्छी सरह सम्यक् समक खोग ही =पकदें हुए **ग्रास्थितः** =अलग-अलग पृथक् + पुरुष को =कइते है प्रवद्गित =दोनों का उभयोः =न कि =58 फलम् =पिएडत कोग पशिइताः =प्राप्त होता विन्दते +क्योंकि दोनों

अर्थ- जानयोग और कर्मयोग को मूर्ख या नासमक लोग ही अलग-अलग कहते हैं न कि पिएडत, अर्थात् विचारवान् पुरुपों की राय में सांख्य (घर गृहस्थी से अलग हो, -कर्मी को त्यागकर और एकान्त स्थान में चुपचाप क्रियारहित स्थित होकर, अध्यात्म-विचार में लगे रहना) और कर्म-योग ( घर-गृहस्थी में रहते हुए समस्व बुद्धि से ज्यावहारिक व पार-मार्थिक निष्काम कर्म करते हुए आत्म-ध्यान में निगन्तर लगे रहना) इन दोनों से एक ही प्रकार का फल मिलता है। जो इन दोनों में से किसी एक का भी भले प्रकार साधन कर लेता है उसे दोनों का फल मिल जाता है।

यत्सांख्यैः प्राप्यते स्थानं तद्योगैरिप ग्रम्यतं ।
एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति स पश्यति ॥५॥
यत्, सांख्यैः, प्राप्यते. स्थानम्, तत्, योगैः, अपि, गम्यते।
एकम्, सांख्यम्, च, योगम्, च, यः, पश्यति, सः, पश्यति॥

| यस्       | ≕जो                       | च         | =मीर           |
|-----------|---------------------------|-----------|----------------|
| स्थानम्   | =स्थान (परमपद)            | यः        | =जो            |
| सांख्येः  | =ज्ञानयोगियों             | .सांख्यम् | =ज्ञानयोग      |
|           | द्वारा                    | च         | ≃तथा           |
| प्राप्यते | =प्राप्त किया             | योगम् ं   | =कर्मचोम को    |
|           | जाता 📗                    | पकम्      | =एक समान       |
| तस्       | =बड़ीस्थान                | पश्यति    | =देखता ■       |
|           | (परमपद)                   | सः        | =वही           |
| योगैः     | =िंदकाम कम <sup>*</sup> - |           | +शुद्ध सम्बदा- |
|           | योगी                      | 1         | नन्द-स्वरूप    |
| भपि       | =भी                       |           | भारमा को       |
|           | + कमीं के न               | पश्यति    | =( यथार्थ इत्य |
|           | छोदने पर                  |           | से ) देखता है  |
| गम्यते    | =प्राप्त करते हैं         | -         |                |

ऋर्थ—जो स्थान (परम पद) सांख्यवाले प्राप्त करते हैं, वही निष्काम-कर्म-योगी भी प्राप्त करते हैं। ज्ञानयोग ऋरि कर्म-योग को जो पुरुष एक समान देखता है, वहा वास्तवं में यथार्थ-दर्शी या सम्यक्दर्शी है।

व्याख्या—सिख्यवाले, कर्मेन्ट्रियों के सब कर्मों को छोड़कर, जिस स्थान—भोच—को प्राप्त करते हैं, उसी को निष्काम कर्म-योगी, शास्त्रानुसार कर्म करके शुद्ध-ज्ञान प्राप्त कर, प्रयने कर्मों को ईश्वर के अर्थण कर एवं अपने स्वार्थ के जिये किसी फल की इच्छा न करते हुए शुद्ध ज्ञान द्वारा पा जाते हैं। यह कि सांख्य और कर्म-योग दोनों से एक ही प्रकार का

## संन्यासस्तु महाबाहो दुःखमाष्तुमयोगतः। योगयुक्तो मुनिर्वहा न चिरेणाधिगच्छति॥६॥

संन्यासः, तु, महावाहो, दुःखम्, आप्तुम्, अयोगतः । योग-युक्तः, मुनिः, त्रह्म, न, चिरेण, अधिगच्छति ॥

कठिन है =परन्तु + इसलिए =हे बड़ी-**बड़ी** महावाहो =कम -योग में भुजाद्योंवाले योग-युक्तः श्रजन ! लगा हुआ =ज्ञानी मुनिः =संन्यास संन्य ।सः =ब्रह्मज्ञान या श्रयोगतः =निष्काम कर्म -व्रह्म ब्रह्म-भाव को योग के विना =तुरन्त ही न चिरेग =पाना(प्राप्तहोना) आप्तुम् =प्राप्त होता है श्रधिगच्छति । =( ग्रात्यन्त ) दुःखम्

ऋर्थ--हे ऋर्जुन ! बिना कर्मयोग के संन्यास का मिलना कठिन है अर्थात् जब तक चित्त शुद्ध न होगा तबतक संन्यास या ब्रह्मज्ञान का होना कठिन है। निष्काम कर्मयोग में लगे हुए ज्ञानी को संन्यास के प्राप्त करने में देर नहीं लगती। (इसीसे भगवान् ने कर्मयोग को श्रेष्ठ बतलाया है।)

योगयुको विशुद्धात्मा विजितात्मा जितेन्द्रियः। सर्वभूतात्मभूतात्मा कुर्वन्निप न लिप्यते॥ ७॥ योग-युक्तः, विशुद्ध-स्रात्मा, विजित-स्रात्मा, जित-इन्द्रियः।

सर्व-भूत-श्रात्म-भूत-श्रात्मा, कुर्बन्, श्रिप, न, लिप्यते ॥

=निष्काम कर्म-सर्व-भूत-योग-युक्तः =सद प्राणियों योगी आत्म-को ग्रापनी भूत-श्रात्मा विशुद्ध-श्रारमा=शुद्धश्रन्तःकरण-श्रारमा के समान वाला समस्तेवाला विजित-श्रारमा=श्रपने 💶 को पुरुष जीतनेवाला कुर्वन् ≃कमं करता हुआ जित-इन्द्रियः =जितेन्द्रिय ऋपि =भी न लिप्यते =कर्म-बन्धन से (अपनी इन्द्रियीं नहीं फँसता या को बश में रखनेवाला ) लिस नहीं होता + स्रीर

अर्थ--जो पुरुष निष्काम कर्मयोगी है, जिसका चित्त शुद्ध

हो गया है, जिसने अपने शरीर या मन को जीत लिया है, जिसने अपनी इन्द्रियों को अपने वश में कर लिया है, जो सब प्राणियों को अपनी आत्मा के समान समभना है अर्थात् जो सब प्राणियों की आत्मा को अपनी आत्मा से अलग नहीं मानता अथवा सारे जगत् को अपने में और अपने को सारे जगत् में अनुभव करता है, ऐसा मनुष्य जगत् के सब स्यवहार करता हुआ भी कर्म-बन्धन में नहीं फँसता।

नैव किञ्चित्करोमीति युक्तो मन्येत तत्त्ववित्। पश्यकशृग्वनस्पृशाञ्जिघननश्ननगच्छन्स्वपव्श्वसन् ॥। प्रलपन्विस्रजनगृह्णन्नुनिमषिन्निमषन्निपे। इन्द्रियाग्वीन्द्रियार्थेषु वर्तन्त इति धारयन्॥ ॥॥

न, एव, किश्चित्, करोमि, इति, युक्तः, मन्येत, तत्त्व-वित्, परयन्, शृणवन्, सृशन्, जिन्नन्, अश्नन्, गण्झन्, स्वपन्, रवसन्, प्रलपन्, विसृजन्, गृहुन्, उन्मिपन्, निमिषन्, अपि, इन्द्रियाणि, इन्द्रिय- अर्थेषु, वर्तन्ते, इति, धारयन्।

| तस्व-चित् | ⇒तस्व को जानने- | ग्राश्नम् | =साता हुमा     |
|-----------|-----------------|-----------|----------------|
|           | भाषा            | गच्छन्    | =चलता हुमा     |
| युक्तः    | =कर्म बोगी      | स्वपन्    | =सोता हुमा     |
| वश्यन्    | =देखता हुआ      | श्वसन्    | साँस बेता हुचा |
| शृरवन्    | =सुनता हुचा     | प्रलपन्   | =बोबता हुआ     |
| स्पृशन्   | =छूता हुआ       | विस्जन्   | =त्यागता हुआ   |
| जिछन्     | =स् घता हुन्ना  |           | (देता हुआ)     |

| गृहन्                | =अह्य करता                   |               | ( जगी हुई है) |
|----------------------|------------------------------|---------------|---------------|
|                      | हुचा (खेता हुचा              | इति           | =ऐसी          |
| उन्मिषन्             | =नेत्रों को खोबता            | <b>घारयन्</b> | =धारसा रसता   |
|                      | हुचा                         |               | हुभा          |
|                      | + चौर                        | इति           | =इसं प्रकार   |
| निमिषन्              | ≖नेत्रों को म्ँदता           | मन्येत        | =मानता है     |
|                      | हुचा                         |               | + कि मैं      |
| अपि                  | =भी                          | एव            | =निश्चय ही    |
| इन्द्रियाखि          | =श्निवर्ष                    | किञ्चित्      | =कुक् भी      |
| इन्द्रिय-<br>अर्थेषु | ्रान्त्रयों के<br>विषयों में | 퓌             | =नक्षी        |
|                      |                              | करोमि         | =करता हूँ     |
| वर्त-ते              | =वर्त रही है                 |               |               |

त्रर्थ—तत्त्ववेता कर्मयोगी पुरुष-देखता है, सुनता है, खूता है, सूँवता है, खाता है, चलता है, सोता है, साँस केता है, बोलता है, त्यागता है, पकड़ता है, आँखों को खोलता तथा सूँदता है; मगर वह यही समझता है कि "इन्द्रियाँ ही अपने अपने विषयों में लगी हुई हैं; आत्मा न कुछ करता है और न उससे किसी काम से मरोकार है।"

ब्रह्मग्याधाय कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा करोति यः। लिप्यते न स पापेन पद्मपत्रमिवाम्भसा॥ १०॥ ब्रह्मणि, आधाय, कर्माणि, सङ्गम्, त्यक्त्वा, करोति, यः। लिप्यते, न, सः, पापेन, पद्म-पत्रम्, इब, अम्मसा॥

| ~~~~       | ~~~~~            | ~~~~        | ~~~~~               |
|------------|------------------|-------------|---------------------|
| कर्माणि    | =कर्मी को        | करोति       | =( उन्हें ) करता है |
| ब्रह्मि ग् | =ब्रह्म या परमे- | सः          | ≃वह                 |
|            | श्वर में         | अम्भला      | =जब से              |
| त्राघाय    | =न्नर्पं करके    | पद्म-पत्रम् | =कमल के पत्ते       |
|            | + जीर            |             | का                  |
| सकुम्      | =फल की इच्छा     | इव          | =नाई                |
|            | को               | पापेन       | =पाप से             |
| त्यक्त्वा  | =स्यागकर         | न लिप्यते   | =म्रजिस रहता        |
| यः         | =जो पुरुष        | 1           |                     |

श्रर्थ—जो पुरुष श्रपने कमों को ईश्वर के श्रपंश कर देता है श्रीर श्रपने किए हुए कामीं के फल की इच्छा नहीं रखता, वह पापों में इस प्रकार लिप्त नहीं होता, जैसे कमल के पत्ते पर जल नहीं टहरता।

# कायेन मनसा बुद्धचा केवलैरिन्द्रियरिष । योगिनः कर्म कुर्वन्ति सङ्गं त्यक्त्वात्मशुद्धये ॥ १ १॥

कायेन, मनसा, बुद्ध्या, केवलै:, इन्द्रियै:, ऋषि । योगिनः, कर्म, कुर्वेन्ति, सङ्गम् , त्यक्त्वा, आत्म-शुद्धये ॥

| केवलैः<br>इन्द्रियेः<br>कायन<br>मनसा | =केवल<br>=श्विद्धयाँ द्वारा<br>=श्वरीर से<br>=मन से<br>+स्वीर | बुद्धा<br>श्रपि<br>योगिनः<br>सङ्गम् | =बुद्धिसं<br>=भी<br>=कर्मयोगी लोग<br>=फल की इच्छा ं<br>को |
|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------|

त्यकत्वा कत्यागकर कर्म कर्म कर्म आत्म-शुद्धये = अन्तःकरण की कुर्वन्ति व्यक्तिया करते हैं • शुद्धि के लिए

श्रर्थ—शरीर से, मन से, बुद्धि से श्रीर केवल इन्द्रिय द्वारा भी कर्मयोगी लोग कर्म-फल की इच्छा त्यागकर, अपने श्रन्त:करण की शुद्धि के लिए कर्म किया करते हैं।

युक्तः कर्मफलं त्यक्त्वा शान्तिमाप्तोति नैष्ठिकीम्। ययुक्तः कामकारेण फले सक्तो निबध्यते॥ १२॥ युक्तः, कर्म-फलम्, त्यक्त्वा, शान्तिम्, श्राप्तोति, नैष्ठिकीम्। अयुक्तः, काम-कारेण, फले, सक्तः, निवध्यते॥

युक्तः =िनिष्काम कर्म -योगी भगवज्रक कर्म-फलम् =कर्म -फल को त्यक्त्वा =त्यागकर नैष्ठिकाम् =मोचरूपी शान्तिम् =शान्ति को श्रामोति =प्राप्त होता है + किन्तु श्रयुक्तः =िवययी या कामी
पुरुष
काम-कारेण=कामना की
श्रेरणा से
फले ≃फल में
सक्तः =श्रासक होकर
निवध्यते =कम वन्धन में
फैंस जाता है

श्रर्थ— जो निष्काम कर्मयोगी (या ईश्वर निमित्त कर्म करनेवाला योगी) कर्मों के फल की इच्छा छोड़कर, काम करता है, उसे परम शान्ति मिलती है; मगर जो कामी पुरुष श्रपने कर्मों के फलों की चाह रखकर कर्म करता है, वह जनम-मरण के बन्धन में बँध जाता है ( अर्थात् उसकी मोल कहीं होती ) वह आवागमन के ज्वक में सदैव फँसा ही रहता है।

सर्वकर्माणि मनसा संन्यस्यास्ते सुखं वशी। नवद्वारे पुरे देही नैव कुर्वन्न कारयन् ॥ १३॥ सर्व-कर्माणि, मनसा, संन्यस्य, ब्यास्ते, सुखम्, वशी। नव-द्वारे, पुरे, देही, न, एव, कुर्वन्, न, कारयन् ॥

सर्व-कर्माशा =मव कर्मी को (स्वयम्) मनसा =मन से कुर्वन् =करता हुआ संन्यस्य = स्यागकर + और वर्शा =श्रपने को वश न =न ( कु**छ** ) में रखनेवाला कारयन =कराता हथा =नौ द्वारों 📱 श्रथवा नव-द्वारे शुद्ध भन्तः करख-=( शरीर रूपी ) प्रे वाला भगर में =देह का स्वाभी-=सुखपूर्वक देही सुखम् =बास करता 📗 ऋरिमा ग्रास्ते =न तो क्छ न एव

श्रर्थ—अपने को वश में रखनेवाला देह का स्वामी— भीव—सब कमों को मन से त्यागकर न तो कुछ स्वयं करता हुआ श्रीर न कुछ कराता हुआ, नौ द्वार (दो कान, दो भाँखँ, दो नाक के छिद्र, एक मुख श्रीर मल-मूत्र त्यागने के दो स्थान ) वाले शरीरकापी नगर में सानस्टपूर्वक रहता है। न कर्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य सृजति प्रभुः। न कर्मफलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्तत ॥१ ४॥

न, कर्तृत्वम्, न, कर्माणि, लोकस्य, सृजति, प्रभुः। न, कर्म-फल-संयोगम्, स्वभावः, तु प्रवर्तते॥

≔ई स्वर प्रभः लोकस्य =जीव या जोगीं कर्म-फल- ) कर्मकल के संयोगम् र सयोग को स्जति ≃िस्जता न कर्त्वम् =कर्तापन को =िकन्तु नु न स्वभावः = मकृति ही कर्माणि ≖कर्मों को + यह सब + और =कराती है

अर्थ—ईरवर प्राशियों के न तो कर्ताएन को, न कमों को भीर न कर्म-फल के सम्बन्ध को उत्पन्न करता है अर्थात् यह जगत् का स्वामी न किसी से कहकर कर्म कराता है, न आप कर्म करता है, न किसी को फल भुगाता है और न आप भोगता है: किन्तु प्रकृति या दैवी माया ही कार्य करती और कराती है।

नादत्ते कस्याचित्पापं न चैव सुकृतं विभुः । श्वज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुहान्ति जन्तवः ॥१४॥

न, त्रादत्ते, कस्यचित्, पापम्, न, च, एव, सुवृतम्, विभुः । अज्ञानेन, त्रावृतम्, ज्ञानम्, तेन, मुद्यन्ति, जन्तवः ॥ विभुः =ईश्वर श्रज्ञानेन =ग्रज्ञान से **झानम्** =ज्ञान कस्यचित = किसी के ≂ढका हुन्ना है **आवृतम्** =इसी (अज्ञान) से पापम् =पाप को तेन ≃सब जीव (लोग) =ग्रौर ਚ जन्तवः मुह्यन्ति ≕मोह को श्राप्त === a +िकसी के हो रहे हैं ( घोसा म्बा रहे हैं ) =पुषय को सुकृतम् आदत्त =प्रहर्ण करता है

अर्थ—परमेश्वर ( अकर्ता होने के कारण ) न किसी के पाप को और न किसी के शुभ कमों को प्रहण करता है। अज्ञान का पर्दा ज्ञान पर पड़ा हुआ है, इसी से लोग मोहित हो रहे हैं यानी धोखा खा रहे हैं।

### ज्ञानेन तु तद्ज्ञानं येषां नाशितमात्मनः । तेषामादित्यवज्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम् ॥ १६॥

ज्ञानेन, तु, तत्, अज्ञानम्, येषाम्, नाशितम्, आत्मनः । तेपान्, आदित्यवत्, ज्ञानम्, प्रकाशयति, तत्परम् ॥

=ब्रज्ञान की **अज्ञानम्** ≃किन्तु त =नष्ट कर दिया नाशितम् =श्रात्मविषयक आत्मनः =उन ( महात्मा तेषाम =ज्ञान ने ज्ञानेन पुरुषों ) का =िजन पुरुषों के येपाम + वह =3स तत

ञ्चानम् = आत्मज्ञान ज्ञादित्यवत् = सूर्य-की तरह तत्परम् = उस परमतस्व (सचिदानन्द परमात्मा के वास्तविक स्व-रूप ) को प्रकाशयति =प्रकाशित करता है

अर्थ—किन्तु जिनका अज्ञान आत्म-ज्ञान से मिट गया है, उन महात्मा पुरुषों का वह ज्ञान, उस परब्रह्म-परम तस्य (अर्थात् सिचदानन्द परमात्मा के वास्तविक स्वरूप) को इस भाँति प्रकाशित करता है, जिस प्रकार सूर्य अधिकार को मिटाकर, देखने योग्य चीजों को दिखा देता है।

## तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठास्तत्परायणाः । गच्छन्त्यपुनरावृत्ति ज्ञाननिधृतकल्मषाः ॥ १ ७॥

तत् -बुद्धयः, तत् -आत्मानः, तत्-निष्ठाः, तत्-परायणाः । गच्छन्ति, अ-पुनरावृत्तिम्, ज्ञान-निर्भूत-कल्मषाः ॥

तत्-बुद्धयः =उसी में यानी
वस्त्रान में जिनकी बुद्धि है
तत्-श्रात्मानः=उस परमस्वरूप
=में ही जिनका
श्रात्मा (मन) है
तत्-निष्ठाः =उस सिंबदानन्द

श्वरूप में ही जिनकी दद स्थिति हैं +श्रीर तत्-परायणाः=उस परमत्मा का ही जो श्राश्रय खेते हैं + तथा शानः शान द्वारा जिन-निधृतः =के पाप मिट कलमधाः । गए हैं ( ऐसे महास्मा पुरुष )

श्रधं—जिनकी बुद्धि बसझान के विचार में लगी रहती है, जिनका मन उस परम स्वरूप में ही सदैव रमा रहता है, जिनका चित्त अपने परम स्वरूप के निरचय में हद है, जो हर घड़ी उस परमात्मा का ही आश्रय लेते हैं, ''मैं शुद्ध सिवदानन्द परबह हूँ'' इस प्रकार के आत्मझान से जिनके पाप नष्ट हो गए हैं, ऐसे महात्मा पुरुष जब शारीर त्यागते हैं तब उस पद को पहुँ चते हैं, जहाँ से कोई फिर नहीं लौटता यानी सीधे मोद्य को ही, प्राप्त होते हैं।

#### विद्याविनयसंपन्ने बाह्यग्रे गविं हस्तिनि।

शुनि चैंच र्वपाके च पगिडताः समदाशिनः ॥ १८॥ विद्या-विनय-संपन्ने, बाह्मग्रे, गवि, हस्तिनि । शुनि, च, एव, रवपाके, च, परिडताः, सम-दर्शिनः ॥

विद्याः े व्यविद्या सीर विनयः व्यविद्या सीर विनयः व्यविद्या सीर विनयः व्यविद्या में श्राह्य व्यविद्या में स्वाह्य व्यविद्या में स्वाह्य व्यविद्या में स्वाह्य व्यविद्या में च =तथा

श्वपाके =चायशास में

च =भी

पिराडताः =( ग्रायमहानी )

दुक्षिमान पुरुष

सम-दर्शिनः =समदर्शी

सम-वृश्चिनः =समदशी एवं =ही (होते 🌓 अर्थ — विद्या और विनय से संपन्न ब्राह्मण में, गाय में, हाथों में तथा कुत्ते और चाण्डाल में भी शानवान् पुरुष (आस्म-दृष्टि से ) समता ( sameness') का व्यवहार करते रहते हैं।

बयास्या—ज्ञानी पुरुष ऊँचे दरने के बाह्यण से लेकर नीचे इरने के कुत्ते भीर चायडाल को भी समान भाव से देखते हैं। वे समभते हैं कि जो आत्मा हममें हैं, वहीं उनमें भी हैं। अतः परमात्मा की सारी सिष्ट को वे एक दृष्टि से देखते हैं भीर हिसी से घृषा नहीं करते।

इहैव तैर्जितः सर्गो येषां साम्ये स्थितं मनः। निर्दोषं हि समं ब्रह्म तस्माह्नह्माणि ते स्थिताः॥ १ ६॥ इह, एव, तैः, जितः, सर्गः, येपाम्, सांस्ये, स्थितम्, मनः।

| निर्देशि   | य हि गाग अस           | A CALLED STATE  | न, रस्थतम्, मनः     |
|------------|-----------------------|-----------------|---------------------|
| 1.1414     | म्, हि, समम्, ब्रह्म, | ्तस्मात् , ब्रह | मिंग, ते, स्थिता: ॥ |
| येषाम्     | ≕जिनका                | ब्रह्म          | =परमात्मा था        |
| मनः        | मन                    |                 | <b>ई</b> श्वर       |
| साम्ये     | =समता में (सम-        | 5 7             |                     |
|            | -C- 7 )               | ानदापम्         |                     |
| £          | दृष्टि में )          |                 | निकारों से रहित     |
| स्थितम्    | =स्थित                |                 | + श्रीर             |
| तैः        | =उन्होंने             | समम्            | ≕सम है              |
| <b>इंड</b> | =इस जन्म में          |                 |                     |
| पव         |                       | तस्मात्         | ≃इसी कारण           |
|            | = <b>ह</b> î          | ते              | =वे (समद्शीं)       |
| सर्गः      | ≃(सारा) संसार         | ब्रह्मिया       | =ब्रह्म में (परमा-  |
| जितः       | ≂जीत लिया है          | 4               |                     |
| -हि        | =क्योंकि              | 6               | स्मा में ही )       |
|            | -141140               | स्थिताः         | =स्थित रहते हैं     |
|            |                       |                 |                     |

श्रर्य—जो सबको समदृष्टि—एक नजर—से देखते हैं, उन्होंने जीतेजी इस मृत्युलोक को जीत लिया है, क्योंकि ब्रह्म निदांष और समान है यानी जन्म-मरण आदि सब विकारों से रहित तथा सदैव एक समान रहनेवाला है; इसी कारण वे (समदर्शी) निस्सन्देह ब्रह्म में ही अभित्ररूप से स्थित हैं श्रर्थात् ब्रह्म-भाव को प्राप्त होते हैं।

न प्रहृष्येत्प्रयं प्राप्य नोहिजेत्प्राप्य चाप्रियम्। स्थिरबुद्धिरसंमूढो ब्रह्मविद्ब्रह्मणि स्थितः॥२०॥ न, प्रहृष्येत्, प्रियम्, प्राप्य, न, उद्विजेत्, प्राप्य, च, श्रियम्। स्थिर-बुद्धः, असंमृदः, ब्रह्मवित्, ब्रह्मणि, स्थितः॥

( पुरुष ) =प्रज्ञान या मोह ग्रसंमृदः =प्यारी वस्तु को **प्रियम्** से रहित =पाकर स्थिर-वुद्धिः =िस्यर बुद्धि-प्राप्य न प्रहुष्येत् =प्रसम्बन हो =धौर =बडा को जानने-ਚ ब्रह्मवित् =मप्रिय वस्तु को अप्रियम् वाला =पाकर प्राप्य + और =उद्दिग्न या दुक्ती न उद्विजेत् =परब्रह्म परमा-ब्रह्मणि न हो रमा में

स्थितः =िश्यत हुमा द्यर्थ—स्थिर बुद्धिवाला, (जिसकी बुद्धि डाँबा डोल न हो) अज्ञान से रहित, ब्रह्म को जाननेवाला और ब्रह्म में स्थित रहनेवाला प्यारी वस्तु को पाकर प्रसन्न अथवा अप्रिय वस्तु को पोकर दुखी नहीं होता।

## बाह्यस्पर्शेष्वसकात्मा विन्दत्यात्माने यत्मुखम् । स ब्रह्मयोगयुकात्मा सुखमज्ञयमश्नुते ॥ २ १ ॥

बाह्य-स्वरोषु, अ-सक्त-आत्मा, विन्दति, आत्मिन, यत्, सुखम्। सः, वह्य-योग-युक्त-आत्मा, सुखम् । अज्ञयम् । अरनुते ॥

बाह्य-स्पर्शेषु=शब्द आदि सुखम् =सुख को बाहरी इन्द्रियाँ विम्दति ≃पाता है के विषयों में =वही े = जिसका श्रन्तः करण ( मन अ-सक्र-ब्रह्म-योग- 🔪 ब्रह्म-भाव में आत्मा युक्त आतमा हिथत समस्व या चित्त ) फँसा योगी हुआ नहीं है अच्यम् =नाश न होने-ऐसा पुरुष वाले आत्मिन =श्रपने श्रन्तः सुखम् =मुखको करण में **अश्**नुते =श्रनुभव करता यत् =जिस (शान्ति-रूपी)

ऋर्थ — आँख, कान आदि बाहरी इन्द्रियों को अपने ऋधीन करके, उन इन्द्रियों के शब्द आदि विषयों में जो योगी नहीं फँसता, वह अपने निर्मल अन्त:करण में शान्ति-रूप सुख का अनुभव करता है। इस प्रकार शान्ति पाकर वह योग द्वारा समाधि लगाकर जन ब्रह्म के ध्यान में सीन हो जाता है तब उसे अन्तय (कदापि नष्ट न होने-वाला) सुख मिलता है।

ये हि संस्पर्शजा भोगा दुःखयोनय एव ते। श्राद्यन्तवन्तः कौन्तेय न तेषु रमते बुधः ॥२२॥ ये, हि, संस्पर्श-जाः, भोगाः, दुःख-योनयः, एव, ते।

ये, हि, संस्पशं-जाः, भोगाः, दुःख-योनयः, एव, ते । ब्यादि-ब्रन्त-वन्तः, कौन्तेय, न, तेपु, रमते, बुधः॥

+ भीर =क्योंकि चादि चन्तवाबे संस्थरां-जाः=इन्द्रियां भीर -है प्रशंत् निस्य ग्रन्त-शब्द चादि नहीं हैं वन्तः विवयों 🗎 संस्पर्श + इसी लिए से पैदा होनेवाले ≕हे भ्रजुनि ! कौन्तेय =ओ भी ये =बुद्धिमान् पुरुष बुधः ≔विषय-सुख या भोगाः =उन विषय-भोगी तेषु भोग है ≕वे ते =नहीं रसता न रमते दु:स्त्र-=युःस के ही

अर्थ—इन्द्रियों के विषयों से जो मिध्या मुख होते हैं, वे सब दुःख पैदा करनेवाले । ( जैसे विध-मृक्त की लता देखने में बड़ी सुन्दर, कोमल मालूम होती है, पर सूँघते ही प्राण

कारया है

हर लेती है, वैसे ही ये विषय-भोग आदि में वड़े प्यारे मालूम होते हैं, परन्तु अन्त में दृ:ख रूप ही होते हैं ) ये विषय-सुख, आदि-अन्तवाले हैं अर्थात् सदा नहीं रहते इसलिए हे अर्जुन! बुद्धिमान् पुरुष इन विषय-भोगों में नहीं रमते अर्थात् इनमें प्रीति न रखकर इन्हें विष के समान जान त्यांगने का उपाय करते रहते हैं ।

### शक्नोतीहैव यः मोढुं प्राक्शरीरिवमोज्ञणात् । कामकोधोज्जवं वेगंस युक्तःस सुखी नरः ॥ २३॥

शकोति, इह, एव, यः, सोटुम्, प्राक्, शरीर-विमोक्तगात् । काम-कोध-उद्भवम्, वेगम्, सः, युक्तः, सः, सुखी, नरः॥

```
=जो पुरुष
यः
                           वेगम् =वेगको
          =यहीं पर (इसी
                           सोदुम् = सहन करने में
इह एव
           जन्म में )
                           शकोति ≃समधं है
                                    =वही
                           सः
         =शरीर ह्यूटने से
                          युक्तः
                                    =योगी है
चगात
                                    + भीर
प्राक
                           सः
                                   ≂वही
         ) काम और क्रोध
}=से उत्पन्न होने-
काम-
                           सुखी
                                    =सुखी
                           नरः
                                    ≃महापुरुष है
```

श्चर्य — जो मनुष्य मरते दम तक यानी शरीर छूटने के

भानितम् समय तक काम र स्त्रीर कोध के प्रवल वेगों को सह सकता है स्रधात् जो मरग्-समय तक इनके वेगों को स्रपने वश में रख सकता है, वहीं कर्मयोगी स्त्रीर कहीं सुखी हैं (स्रन्य नहीं)।

योऽन्तः सुखे। ऽन्तरारामस्तथान्तः योतिरेव यः । स योगी ब्रह्मनिर्वाग् ब्रह्मभृतोऽधिगच्छति ॥ २४॥

यः, अन्तः-सुखः, अन्तर्-आरामः, तथा, अन्तर्-ज्योतिः, एव, यः। सः, योगी, अह्म-निर्वाणम्, ब्रह्म-भूतः, अधिगन्छिति ॥

थः = जो ( महान्मा ) ऋन्तर् } (श्रपने ) ऋन्तः-श्रान्तः- } च्रपने ग्रन्तः- श्रारामः } करण में ही सुद्धः ∫ करण में ही युख रमण या विहार का श्रनुभव करनेवाला है करता है तथा = तथा + भीर यः ≕जो

1. काम का चर्य इच्छा है। इन्द्रियों को जिस विषय के संयोग से मुख हुचा है, वस विषय को फिर भोगने का नाम "काम" है। (२) स्टी-पुरुष दोनों की विषय-संबंधी ऋभिताषा का भी बहुधा "काम" कहते हैं। परन्तु यहाँ अपने श्रनुकृत विषयों में इच्छा का नाम "काम" है।

२. क्रोच—जिन विषयों के संयोग से दुःख दुश्रा है उनके नष्ट करने हि इच्छा का नाम "क्रोध" हैं। इसे द्वेष भी कहते हैं। क्राध से मनुष्य का शरीर कांपने लगता है, नेश्र हो आते

📗 धीर मनुष्य हाँठों की खबाने खगता है।

श्रम्तर्- (भपने) बातमा योगी = योगी

ज्योतिः में ही प्रकाश ब्रह्म-भूतः = ब्रह्मस्वरूप हो्रेंखनेवाला है कर

श्रथवा जिसकी ब्रह्म-निर्वागुभ्=परमानन्द रूप
हिष्ट अपने अत्मा
में ही है एवं = निरचय ही
सः =वहीं श्रथिगच्छिति = प्राप्त होता है

अर्थ—(इस प्रकार काम-क्रोध के वेग को वश में कर तेने से) जिसको अपने भीतर ही सुख है अर्थात् जो अपने शुद्ध अन्तःकरण में सुख का अनुभव करता है, जो अपने आत्मा या अन्तःकरण में ही रमण करता या विश्राम पाता है, जो अपने आत्मा में ही प्रकाश देखता है अथवा जिसकी दृष्टि अपने आत्मा में ही है, वही योगी ब्रह्म में जीन होकर, ब्रह्मस्वरूप होता हुआ (शरीर छोड़ते ही) ब्रह्म-निर्वाण पद (मोक् ) को पाता है।

लभनते ब्रह्मनिर्वास्मिषयः चीस्मिक्टमषाः । विन्नदेशा यतात्मानः सर्वभृतहिते रताः ॥ २५॥

लभनते, ब्रह्म-निर्वाणम्, ऋपयः, चीण्-कल्मषाः। द्वित्र-द्वधाः, यत-ब्रात्मानः, सर्व-सूत-हिते, ग्ताः॥

त्तीस्। विनके सव पाप करमधाः वष्ट हो गये हैं खिकदेधाः =( श्रात्मज्ञान

द्वारा ) जिनके सब संशय दूर हो गए हैं थत-श्राहमानः=जिन्होंने श्रपने श्रम्तःकरण को जीत लिया है + श्रीर

सर्व-भूत- े जो नित्य सब हिते रताः वाहते

रहते हैं + ऐसे

ऋपयः =ऋषिलोग ब्रह्म-निर्वाण्म्=ब्रह्मनिर्वाण् पर

श्रयांत् मोचको

लभनते =प्राप्त होते हैं

सर्थ — निष्काम कमों द्वारा जिनके पाप नष्ट हो गए हैं, स्नातम-विचार द्वारा जिनके सब सन्देह मिट गए हैं, जिन्होंने स्नपने को स्नपने वश में कर लिया है, स्नीर जो नित्य सब प्राणियों की भलाई चाहते रहते हैं, ऐसे ऋषि ब्रह्म-निर्वाण पद यानी मोल को प्राप्त होते हैं।

कामकोधिवयुक्तानां यतीनां यतचेतसाम्। श्रमितो ब्रह्मनिर्वाणं वर्तते विदितात्मनाम्॥ २६॥

काम-क्रोध-वियुक्तानाम्, यतीनाम्, यत-चेतसाम्। अभितः, ब्रह्म-निर्वाणम्, वर्तते, विदित-स्रात्मनाम्॥

काम-कोध-विखुका-नाम् यत-चेतसाम्=जिन्होंने श्रपने चित्र या श्रन्त:- वश में कर लिया है + और विदित-= जिन्होंने पूर्व आत्मनाम् = ज्ञासिबदानन्द जिन्यमुक्त

धारमा को जान

| ~~~~    | ······································ | ·····             | m                  |
|---------|----------------------------------------|-------------------|--------------------|
|         | लिया है                                | श्रभितः =सव       | <b>घवस्था</b> श्रो |
|         | +ऐसे                                   | <b>म</b>          |                    |
| ##      | _: 6 % >                               | बहा-निर्वाणम्=मोच | ही                 |
| यतीनाम् | =संन्यासियों को                        | वर्तते = माप्त    | होता               |
|         |                                        | J                 |                    |

श्रर्थ—जो काम श्रीर क्रांध को श्रपने पास नहीं फटकने देते अथवा जिन्होंने काम श्रीर क्रोध के वेगों को जीत रक्खा है, जिन्होंने श्रपने चित्त या श्रन्त:करण को श्रपने वश में कर लिया है श्रीर जिन्होंने श्रपने श्रापन स्वरूप को पहचान लिया है, ऐसे ज्ञानी पुरुषों के लिए जीतेजी श्रीर शारीर त्यागने पर सब जगह हर हालत में मोक्क्षि परमानन्द हो परमानन्द है।

## स्पर्शान्कृत्वा बहिर्वाह्यांश्चचुश्चैवान्तरे भुवोः । प्राणापानौ समो कृत्वा नासाभ्यन्तरचारिणौ॥२७॥

स्पर्शान्, कृत्वा, बहिः, बाह्यान्, चत्तुः, च, एव, अन्तरे, भुवोः। प्राण-अपाना, समी, कृत्वा, नासा-अभ्यन्तर-चारिसा।।

| वाहान -= चाहर रहनेवाही स्पर्शान् = शब्द आदि विषर्शं को विहः ≈ बाहर एवं = ही स्रुत्वा + करके(स्याग- | च<br>चलुः<br>भूबोः<br>अन्तरे<br>इत्वा | =श्रौर<br>=नंत्रों की<br>=दोनों भवों के<br>=बीच में ,<br>=स्थित कर<br>(लगाकर) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|

नासा-श्रभ्यन्तर-चारिसी वानेवाके समी =मम (वरावर) प्रास्त-श्रमानी=प्रास श्रीर

श्रर्थ—जो श्राँख, नाक, कान श्रादि इन्द्रियों के शब्द, रूप, रस, गन्ध श्रादि बाहरी विषयों को (विवेक श्रीर वैराग्य के प्रभाव से) बाहर निकालकर, श्रर्थात् स्पने मन से विषयों का ध्यान हटाकर, नेत्रों की दिए को दोनों भींहों के बीच में टहराकर, नासिका यानी नाक के भीतर विचरनेवाले प्राण श्रीर श्रपान, वायु को सम करके (एक-जैमा विचरनेवाला करके) श्रथवा कुम्भक प्रागायाम करके

# यतेन्द्रियमनोबुद्धिर्मुनिर्मोत्त्वपायगाः । विगतेच्छाभयक्रोधो यः मदा मुक्त एव सः ॥ २८॥

यत-इन्द्रिय-मन:-बुद्धिः, मुनिः, मोत्त-परायगाः । विगत-इच्छा-भय-क्रोधः, यः, सदा, मुलः, एव, सः ॥

जाती है इन्द्रियाँ मोस-परायगः=मोस ही हैपरम गति जिसकी =मन चौर बुद्धि ज़िसने (अथवा मनः-बुद्धिः 🕽 विगत-इच्छा, भव जिसने अपनी इच्छा-=ग्रीर कोच से इस्ट्रियों मन भय-रहित है (ऐसा ) कोधः श्रीर बुद्धि को श्रपने वश में यः =मुनि(संन्यासी) है कर जिया है) | मुनिः

करने-

सः मुक्तः एव ≔मुक्त इते 📗 सदा =सदा

अर्थ-जिसने अपने मन, इन्द्रियों और बुद्धि को अपने वश में कर लिया है, जो काम, क्रोध और भय से रहित है, मोल ही जिसकी परम गति है, ऐसा मुनि सदा (जीत) हुआ भी या साधन की अवस्था में भी ) मुक्त ही है।

भोकारं यज्ञतपसां सर्वलोकमहेर्वरम्। सुहदं सर्वभूतानां ज्ञात्वा मां शान्तिमृच्छति॥२६॥

भोकारम्, यज्ञ-तपसाम्, सर्व-लोक-महा-ईश्वरम्। सुदृदम्, सर्व-म्नानाम्, ज्ञात्वा, माम्, शान्तिम्, ऋच्छति ॥

(वह जानी) + तथा सर्व-भृनानाम्=सब प्राणियों का साम् ≃सुक परमाव्या =विना प्रयोजन सुहदम् यश-तपसाम् =यज्ञां श्रीर तपां उपकार वाला भोक्रारम् =भोगनेवाला श्चा =तानकर सर्व-लोक-शान्तिम् =मोक्रूप शान्ति महा- } सम्पूर्ण लोकों ईश्वरम् =का महान् ईश्वर अहुच्छति =थास होता है

अर्थ-(इस ध्यानयोग स ) सब यज्ञों और तपों के भौगनेवाले, सारे लोकों के महान् ईश्वर और सब प्राधियों के सुहद् मुफ सचिदानन्द को अच्छी तरह जान जाने पर मननशील मुनि को मोज्रूए शानित मिलती है।

पाँचवाँ अध्याय समाप्त

### गीता के पाँचवें अध्याय का माहात्म्य

विष्णु ने लक्षी से कहा-- 'हे देति ! श्रव हम गीता के पाँचवें श्रध्याय का माहात्म्य कहते हैं, मन लगाकर सुनां। पुरुकुत्स नाम के नगर में कुलीन ब्राह्मण-वंश में उत्पन पिंगल नाम का एक दुराचारी ब्राह्मण था। वह शास्त्र-विदित धर्मी को छोड़कर मृदंग श्रादि वाजे बजाता, गाता श्रीर नाचता था। उसकी स्त्री का नाम अहरणा था। यह भी बड़ी व्यभि-चारिए। थी। उसने एक दिन आधी रात को अपने पति को मार डाला। पिंगल अपने पापों के फल से यमलोक में नरकों के होश भोगकर वन में गिद्ध हुआ। श्ररुणा के भी भगन्दर-रोग हुआ और वह भी मर गई। वह दुष्टा भी नरक को गई। अन्त को उसे भी उसी वन में - जहाँ उसका पति गिद्ध हुआ था-सुगी का जन्म मिला। गिद्ध ने पूर्वजन्म की शत्रुता को याद करके उस सुग्गी को मार डाला। वह मरकर संयोग-वश एक मनुष्य की खोपड़ी में गिरी। उसी समय गिद्ध भी किसी बहेलिये के जाल में फँसकर मर गया, श्रीर उसकी भी हृडियाँ उसी मनुष्य की खोपड़ी में गिरी। जब उन दोनों को यमराज के दूत यमलोक को ले गये, तब यमराज ने उनसे कहा कि यद्यपि तुम दोनों ने पूर्वजन्म में बड़ पाप किये हैं, किन्तु तुम्हारी हडियाँ मनुष्य की खोपड़ी में गिरी, इसलिए अब तुम श्रेष्टलोक को जाओ। जिसकी खोपड़ी में तुम गिरे हो, वह एक ब्रह्मज्ञानी योगी की खोपड़ी है। वह गीता के पाँचवें अध्याय का पाठ करता था, जिसके प्रभाव से ममताहीन, विरक्त और शुद्धातमा होकर ब्रह्मलोक की गया है। उस सिद्ध पुरुष की खोपड़ी में गिरने से तुम भी पवित्र हो गए। अब अपनी इच्छा के अनुसार अभीष्ट लोकों में जाओ। यमराज के कहने पर वे दोनों विमान पर वैठकर वैकुएठ लोक को गये।



#### अध्याय

#### श्रीभगवानुवाच

श्वनाश्चितः कर्मफलं कार्यं कर्म करोति यः। स संन्यासी च योगी च न निरग्निन चाक्रियः॥ १॥

अनाशितः, कर्मक्पलम्, कार्यम्, कर्म, करोति, यः। सः, संन्यासी, च, योगी, च, न, निर्-अग्निः, न, च, अ-क्रियः॥

## थीकृष्ण भगवान् वोले--हे श्रज्ञंन!

| यः<br>कर्मकलम्<br>ग्रानाधिनः<br>कार्यम्<br>कर्म | =जो मनुष्य =क्रमंफल का =च्याश्रय न करते हुए =क्रमे योग्य =कर्म | सः<br>संन्यामी<br>च<br>योगी<br>च<br>निर्-ग्रगिनः | =बही =संन्यासी =श्रीर =शोशी है =श्रीर =शिन-हीन सर्थात् यश- |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                                 | =करता 🕻                                                        |                                                  |                                                            |

|   | होमादि को       | न          | ===             |
|---|-----------------|------------|-----------------|
|   | त्यागनेवाला     | श्र-क्रियः | ≕कर्मों से रहित |
| ल | ≃न तो (संन्यासी |            | होनेवाला ही     |
|   | <b>§</b> )      | 1          | (सञ्चा संन्यासी |
| च | =ग्रीर          |            | श्रीर योगी है)  |

अर्थ—हे अर्जुन! जो पुरुष, कर्म-फल की तृष्णा की छोड़-कर, (निष्काम इदय से) करने योग्य कर्मों को करता है, वहीं बास्तव में कर्म-संन्यासी आर कर्म-योगी है; किन्तु यह होमादि को त्यागनेवाला (अग्नि-हीन) और तप-दानादि कर्म छोड़नेवाला (कर्म-हीन) पुरुष वास्तव में न संन्यासी है और न कर्मयोगी।

#### यं संन्यासमिति प्राहुर्योगं तं विद्धि पाग्रडव । न ह्यसंन्यस्तमंकल्पो योगी भवति कश्चन ॥ २ ॥

यम्, संन्यासम्, इति, प्राहुः, योगम्, तम्, बिद्धि, पाण्डव । न, हि, श्र-संन्यस्त-संकल्पः, योगी, भवति, करचन ॥

| यम्       | =जिसको       | हि            | =क्योंकि      |
|-----------|--------------|---------------|---------------|
| संस्थासम् | ≕संन्यास     | श्च-संस्यस्त- | मान सिक       |
| प्राहुः   | =कड़ने हैं   |               | =             |
| पागुडव    | =हे अर्जुन ! | संकल्पः ्र    | संकल्पीं की   |
| •तम्      | =डसी को      |               | त्यागे विना   |
|           | +त्          | कञ्चन         | =कोई भी पुरुष |
| योगम् इति | =योग करके    | योगी          | ≃(समस्व) योगी |
| विद्धि    | =जान         | न भवति        | =नहीं होता    |

श्रर्थ हे श्रर्जुन ! जिसे 'संन्यास' कहते हैं, उसे ही तू योग समक ! जिसने । संकल्पों को नहीं त्यागा है श्रथवा जिसने कर्म-फलों के सम्बन्ध को नहीं छोड़ा है, वह वास्तव में योगी नहीं है।

## श्चारुरुद्योर्मुनेयोंगं कर्म कारणमुच्यते। योगारूढस्य तस्यैव शमः कारणमुच्यते॥ ३॥

आरुरुकोः, मुनेः, योगम्, कर्मः, कारगम्, उच्यते । योग-आरूडस्य, तस्य, एव, शमः, कारगम्, उच्यते ॥

| <b>त्राहरुक्तोः</b>       | =ज्ञान-योग में<br>श्रारूढ़ होने की                        |                          | पुरुष के<br>+चित्र की शान्ति                         |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------|
| मुनेः<br>कर्म             | इच्छावाचे<br>=मुनि के लिए<br>=(निष्काम चिस<br>से) कर्म ही | ধ্যন                     | ग्रीर वैराग्य क<br>प्राप्ति के विष्<br>=शम (मृष्या ■ |
| योगम्<br>कारणम्<br>उच्यते | =योग का<br>=कारण<br>=कहा जाता है                          | एव                       | संकरूपों ■<br>व्याम )<br>=ही                         |
| तस्य<br>योग-<br>ऋह्यस्य   | = इस<br>ज्ञान-योग में<br>= ग्रारूव हुए                    | कारण <b>म्</b><br>उच्यते | =कार <b>व</b><br>=कहा जाता <b>१</b>                  |

<sup>■</sup> संकल्प—सन की इच्छा या कामना। किन्तु यहाँ कमीं को दुःख व सुखरूपी फर्जों से जोदने का नाम 'संकल्प' हैं।

श्रयं—-जो मुनि योग में श्रास्ट्र होने की इच्छा करता है यानी श्रपने श्रन्त:करण को शुद्ध और हद बनाना चाहता है, उसे निष्काम हदय से कर्म करना चाहिए। जब वह मुनि योगास्ट्र हो जाय यानी जब कर्म करते-करते उसका चित्त शुद्ध श्रीर शान्त हो जाय, तब ध्यान-थोग की प्राप्ति के लिए शमस्त्र संन्यास (तृष्णा व संकल्पों का प्यागं) का साधन करना चाहिए।

#### यदा हि नेन्द्रियार्थेषु न कर्मस्वनुषज्जते । सर्वसंकल्पसंन्यासी योगारू हस्तदोच्यते ॥ ४ ॥

यदा, हि, न, इन्द्रिय-श्रर्थेयु, न, कर्मसु, श्रनुयज्ञते । सर्व-संकरूप-संन्यासी, योग।रूदः, तदा, उच्यते ॥

| यदा              | =ित्रस समय       | अनुयज्ञते | =चामक होता     |
|------------------|------------------|-----------|----------------|
|                  | +वह सहायुरुष     | तदा       | =इस समय        |
| स                | =न तो            |           | +यह पुरुष      |
| इन्द्रिय-श्रधंपु | =इन्द्रियों के   | सर्थ-     | सव संकर्णों    |
|                  | शस्त्रादि विषयों | स ग्रहप-  | े (फल-काम-     |
|                  | Ħ                | संन्यासी  | े गामों ) का   |
|                  | + भीर            |           | स्याग करनेवाला |
| म                | =7               | योगारुदः  | =योगारूद       |
| कमंसु            | ≂कसौँ सें        | उच्यते    | =कहस्राता है   |
| fix              | =RÎ              |           |                |

धर्थ-जिस समय पुरुष इन्द्रियों के कमीं और उनके विषयों

को सम्पूर्ण रूप से त्याग देता है और जब किसी कामना या विषय का एक भी संकल्प मनुष्य के हृदय में नहीं रहता, बिल्क वह सब संकल्पों को त्याग देता है; तब योगारूह कहलाता है।

## उद्धरेदात्मनात्मानं नात्मानमवसादयेत् । त्रात्मेव ह्यात्मनो बन्धुगत्मैव रिपुरात्मनः ॥ ४॥

उद्धरेत्, आत्मना, आत्मानम्, न, आत्मानम्, अवसादयेत् । आत्मा, एव, हि, आत्मनः, बन्धुः, आत्मा, एव, रिपुः, आत्मनः॥

| श्रात्मन।   | =श्रात्मा से<br>(श्रपने श्राप से)                                     | हि                      | न होने दे )<br>=क्योंकि                           |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------|---------------------------------------------------|
| त्रात्मानम् | ≔त्रात्मा का—<br>जीव का—                                              | ग्रातमा<br>एव           | =श्रात्मा<br>=ही<br>=श्रात्मा का                  |
| उद्धरेत्    | (अपने छापका)<br>=( संसार से )<br>उद्धार करे                           | श्चात्मनः<br>वन्धुः     | =बन्धु है ( संसार<br>से मुक्त कराने-<br>वाला !!!) |
| श्चातमानम्  | + और<br>=श्रपनी श्रात्मा<br>को ( श्रपने<br>श्राप को )                 | न्नारमा<br>• <b>ए</b> व | +ग्रीर<br>=ग्रारमा (ग्राप)<br>=ही                 |
| न श्रवसाद   | ग्राप का /<br>येत्=नीचे न गिरावे<br>(इस संसार-समु:<br>में पुनः ग्रासक | श्रात्मनः               | =ग्रात्मा का<br>(श्रवना)<br>=वेरी है              |

अर्थ मनुष्य को उचित है कि आत्मा से आत्मा का उद्धार करता रहे और अपने की इस संसार-समुद्र में पुन: इनने न दे अर्थात् अपने को नीचे न गिरावे; क्योंकि आत्मा ही आत्मा का भित्र और आत्मा ही आत्मा का शत्रु है।

व्याख्या— मनुष्य को चाहिए कि श्रपने श्रात्मा को संसार के संसरों में न फँसावे, बिएक एकान्त स्थान में बैठकर श्रात्म-ध्यान के बल से श्रपना उद्धार करें। मनुष्य यदि श्रपनी उन्नति करना चाहे, तो वह विषय-वासनाश्रों में न फँसकर परमपद-मोच को प्राप्त कर सकता है श्रीर यदि मनुष्य श्रपनी श्रात्मा को या अपने को नीचे गिरा देगा तो वही श्रात्मा उसकी संसार के बन्धन में फँसा देगा।

#### बन्धुरात्मात्मनस्तस्य यनात्मैवात्मना जितः । श्वनात्मनस्तु शत्रुत्वे वर्तेतात्मैव शत्रुवत् ॥ ६॥

बन्धुः,त्रात्मा,त्रात्मनः, तस्य,येन, त्रात्मा, एव, व्यात्मना, जितः । श्रनात्मनः, तु, शत्रुत्वे, वर्तेत, त्रात्मा, एव, शत्रुवत् ॥

| तस्य एव  | ≃उसी             |            | करण को         |
|----------|------------------|------------|----------------|
| आत्मनः   | =जीवा≀मा का      | जितः       | =वश में कर     |
| त्रात्मा | =श्रात्मा        |            | लिया है या जीत |
| वन्धुः   | ≕बन्धु है        |            | त्तिया है      |
| येन      | =जिस             | तु         | =िकन्तु        |
| आत्मना   | =जीवात्मा ने     | श्रनात्मनः | =जिसने श्रंत:- |
| आत्मा    | =शरीर, इन्द्रिय, |            | करण आदि को     |
|          | प्राय भीर संतः-  |            | वश में नहीं    |

्य उसका

ात् जिसने

काने की नहीं

भीता श्रीर नहीं

पहचाना उसका

एव शत्रुवत् शत्रुवत् शत्रुवते वतत

्रानिस्सन्देह
=शश्रु के समान
शश्रुता में वर्तता
है यानी वैरी
होता है

आरमा

=ग्रात्मा

श्रर्थ—जिसने अपने आत्मा से आत्मा को जीत लिया है अर्थात् जिसने अपने शरीर, इन्द्रियों और अन्तःकरण को वश में कर लिया है, उस मनुष्य के लिए उसका आत्मा ही मित्र है; लेकिन जिसने अपने अन्तःकरण आदि को वश में नहीं किया है यानी जो जितेन्द्रिय और विवेकी नहीं है, वह स्वयम् अपने साथ शत्रु के समान तैर करता है अर्थात् उसका आत्मा ही शत्रु की नरह उसे हानि पहुँचाता है।

जितात्मनः प्रशान्तस्य परमात्मा समाहितः। शीतोष्णमुखदुःखेषु तथा मानापमानयोः॥ ७॥

जित-स्रात्मनः, प्रशान्तस्य, प्रमात्मा, समाहितः। शीतउष्ण-सुख-दुःखेषु, तथा, मान-स्रपमानयोः॥

जित-ज्ञात्मनः } = जिसने चपने ज्ञात्मनः यात्मा( मन ) को जीत लिया जिसका चाला प्रचीत् चंतः-करण पूर्ण शान्त है उसका = चन्दर प्राध्मा

प्रशान्तस्य = (चौर इसीसे)

वरमात्मा

( परम स्वरूप ) मान श्रप- ) मान श्रीर श्रप-शीत-उष्ण =सर्दी-गर्मी श्रीर मानयोः े मान में सुख-दुःखेषु =सुख-दुःख समाहितः =एकात्र था स्थिर तथा =एवं रहता है

त्रर्थ—जिसने अपने आरमा को अपने वश में कर लिया है और जो पूर्ण शान्त है, उसका परम-आरमा (परम स्वरूप) सर्दी-गर्मी, सुख-दु:ख तथा मान-अपमान (इङ्जत-बेइङ्जती) में एक समान अथवा अचल रहता है।

#### ज्ञानिक्जानतृप्तात्मा कूटस्थो विजितेन्द्रियः। युक्त इत्युच्यते योगी समलोष्टाश्मकाञ्चनः॥ ८॥

ज्ञान-विज्ञान-तृष्त-त्रात्मा, कूट-स्थः विजित-इन्द्रियः। युक्तः, इति, उच्यते, योगी, सम-लोष्ट-श्ररम-काञ्चनः॥

विकारों से रहित जिसका चन्तः-=करण ज्ञान-तृष्त-श्रातमा विज्ञान से मृप्त 4तथा विजित-जिसने ऋपनी (सन्तुष्ट) है इन्द्रियः +श्रीर भच्छी तरह जीत =निहाई के समान कुट-स्थः लिया 🖠 अस्मा में जिस-4-छारैर की स्थिति इड हो गई है अथवा सम-लोए-जिसकी स्थिति शग-द्रेष स्नाहि

है (वह) तिंद योगी =योगी उच्यते =कहा जाता है युक्तः इति =योगस्द वा प्र्यं

अर्थ — जिस योगी का आत्मा ज्ञान ■ और विज्ञान † से सन्तुष्ट (तृन्त ) हो गया है, और निहाई के समान आत्मा में जिसका दृढ़ विश्वास है अथवा जिसका मन विधयों के समीप होने पर भी अचल और विकारों से रहित है, जिसने अपनी इन्द्रियों को अच्छे प्रकार से वश में कर लिया है और जो मिट्टी के ढेले, पत्थर और सोने को एकसमान सुमकता है, वही पूर्ण सिद्ध योगी कहलाता है।

# सुहन्मित्रार्युदासीनमध्यस्थहेष्यबन्धुपु । साधुप्वपि च पावेषु समबुद्धिर्विशिष्यते ॥ ६ ॥

सुदृद्-मित्र-अरि-उदासीन-मध्यस्थ-द्वेष्य-त्रन्धुषु । साधुषु, ऋषि, च. पाषेषु, सम-तुद्धिः, विशिष्यते ॥

| 10.901 |                 |         | =उदासीन ( दें- |
|--------|-----------------|---------|----------------|
| सुहद्  | =सृहद् ( गुभ-   | उदासीन  | परवाह )        |
|        | चिन्तक)         |         | =मध्यस्थ       |
| मित्र  | =िमत्र (स्नेही) | मध्यस्थ | ( निष्पक्ष     |
| चरि    | =शत्रु(वैरी)    |         |                |

<sup>■</sup> ज्ञान— जो विषय गुरु के उपदेश या शास्त्र से जाना जाय उसे 'झान' या 'पराच ज्ञान' कहते हैं।

<sup>†</sup> विक्।न-जो विषय अनुभव से स्वतः प्राप्त हो उसे "विज्ञान" वा "अपरोच ज्ञान" कहते हैं।

|                   | ~~~~                                                                             | ~~~~~~~                                                                                        |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| भाव से बर्ताव     | पापेषु                                                                           | =पापियों में                                                                                   |
|                   | अपि                                                                              | =भी (जिसकी)                                                                                    |
| =ह्रेषी           | सम-बुद्धिः                                                                       | ≃बुद्धि सम है                                                                                  |
| +श्रौर            |                                                                                  | चर्थात् जो इन                                                                                  |
| =बन्धुजनों में    |                                                                                  | सबको एक ही                                                                                     |
| +तथा              |                                                                                  | आत्मा के सनेइ                                                                                  |
| ≃साधुश्रों ( सदा- |                                                                                  | रूप समभता है                                                                                   |
| चारी पुरुषों )    |                                                                                  | + वही योगी                                                                                     |
| =ग्रौर            | विशिष्यते                                                                        | ≕पधिक श्रेष्ठ 🖡                                                                                |
|                   | करनेवाला ) =हे पी +श्रीर =बन्धुजनों में +तथा =साधुश्रों ( सदा-<br>चारी पुरुषों ) | करनेवाला ) श्रापि =हे पी सम-बुद्धिः +श्रौर =बन्धुजनों में +तथा =साधुश्रों (सदा- चारी पुरुषों ) |

अर्थ—जो मनुष्य सुहद् (अपने शुभचिन्तक ) मित्र, शत्रु, उदासीन, (पत्तपातरहित ), मध्यस्थ (दोनों पत्तों का भला चाहनेवाला ) द्वेपी (दूसरे का भला देखकर कुढ़नेवाला ), बन्धु (रिश्तेदार ), साधुआों (धर्मात्माओं ) और अधर्मियों (पापियों ) को भी एक दृष्टि से देखता है, अथवा इन सबको एक ही आत्मा के अनेक कि पत रूप समकता है वही योगियों में अधिक श्रेष्ठ है। (सारांश यह है कि जो सोने, पत्थर आदि को एक समान समकता है वह तो पहुँचा हुआ। योगी है ही, किन्तु जो मित्र और शत्रु में कुछ भेद न जानकर प्राश्वीमात्र को एक समान समकता है, उस योगी को अधिक पहुँचा हुआ समकना चाहिए।)

योगी युझीत सततमात्मानं रहिस स्थित:। एकाकी यतचित्तात्मा निराशीरपरिग्रहः॥ १ •॥ योगी, युञ्जीत, सततम्, आत्मानम्, रहसि, स्थितः । एकाकी, यत-चित्त-त्रात्मा, निर्-त्राशीः, अ-परिप्रदः ।

=योगी यत-चित्त- । जिसने ग्रपने चित्तः योगी भारमा । भीर ग्रान्मा प्रकान =श्रकेला ही पकाकी **≖एकान्त** में ( इन्द्रियों ) को रहसि ≕वैठकर श्रपने वश में कर स्थितः =निरन्तर विया 📗 ऐसा सततम =श्रपने को या निर्-आशीः =वासना से रहित **जात्मानम्** श्रपनी शासा न्त्रीर ग्र-परिग्रहः =धन या पदार्थी +परमारमा के के संग्रह करने ध्यान में की मसता से =बगावे रहित ( होकर ) युद्धांत

अर्थ—योगी को चाहिए कि अर्केल एकान्त स्थान में रह कर, अपने चित्त और आत्मा ( अन्त:करण और इन्द्रियों ) को अपने यश में करके सब प्रकार की आशा और इच्छाओं को त्यागकर पदार्थों का संप्रह करने की ममता से रहित होकर यानी किसी भी चीज को अपने पास न रखकर सहत होकर यानी किसी भी चीज को अपने पास न रखकर अपने आत्मा ( अपने मन ) को ईश्वर के व्यान में लगावे यानी योगाभ्यास करें।

शुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मनः । नात्युच्छितं नातिनीचं चैलाजिनकुशोत्तरम्॥१ १॥ शुचौ, देशे, प्रतिष्टाप्य, स्थिरम्, स्रासनम् , स्रात्मनः । न, स्रति-उच्छितम्, न, स्रति-नीचम्, चैल-स्रजिन-कुश-उत्तरम्॥

ऋर्थ — शुद्ध और पिवत्र स्थान में ( जैसे गंगा का किनारा ) जो न बहुत ऊँचा हो और न बहुत नीचा हो, किन्तु समत्तल भूमि पर अपना आसन ऐसा जमावे कि जरा भी हिलने न पावे। उस आसन पर पहले कुश, फिर मृंगञ्जाला या ज्यांश्रचर्म और उसके ऊपर कोमल वस्न बिद्धावे।

तत्रैकाग्रं मनः कृत्वा यतिचेत्तेन्द्रियक्रियः। उपविश्यासने युञ्ज्याद्योगमात्मविशुद्धये॥ १२॥

तत्र, एक-अग्रम्, मनः, कृत्वा, यत-चित्त-इन्द्रिय-क्रियः । उपविश्य, आसने, युञ्ज्यात्, योगम्, आत्म-विशुद्धये ॥

श्रपने चित्त यत-चित्त-+श्रीर = श्रौर इन्द्रियों इन्द्रिय-=वहाँ ऋर्यात् उस तश क्रियः =बासन पर को अधीन करके ग्रासने =बैठकर उपविश्य श्रंतःकरण की आरम-=शुद्धि के लिए ≕मन को मनः विशुद्धये एक-अग्रम् = एकान्र =योग में योगम् =करके कृतवा =लगे युञ्ज्यात् +तथां

श्चर्य—उस झासन पर बैठकर, चित्त और इन्द्रियों के कामों की वश में कढ़के, अन्तःकरण की शुद्धि के लिए मन श्रीर चित्त को (अपने स्वरूप के ध्यान में ) एकाम करके योग का अभ्यास करे।

# समं कायशिरोग्रीवं धारयञ्जवलं स्थिरः । संप्रेच्य नासिकाग्रं स्वं दिशश्चानवलोकयन्॥ १३॥

समम्, काय-शिरःग्रीवम्, धारयन्, अचलम्, स्थिरः । संप्रेच्य, नामिका-अग्रम्, स्वम्, दिशः, च, अनवलोक्यन् ॥

समान रख) देह का मध्य-काय-शिरः-हिंह का मध्य =माग, शिर = श्रम्ब अचलम् व्रीवम् =धारण करता ( मस्तक )श्रीर धारयन हुन्रा यानी भादंन इन तीनों हिलने-इलने से को रहित हो ≕सीधा ( एड-समम्

=दृष्टि दिकाकर =हरूपयःनवाला | संप्रक्षय **स्थि**गः =ग्रीर होकर च = ( पूर्व ऋरादि ) दिशः =श्रपनी स्वम दिशाधों को नासिका-] नासिका (नाक) =के अग्रभाग =न देखता हम्रा **ब्रम्यलोकयन** ( नोक ) पर

श्चर्य—शरीर, सिर श्चीर गर्दन इन तीनों को श्रचल, स्थिर श्चीर (दण्ड के समान) सीधा रक्खे, अपने नाक की गोक पर दृष्टि टिकावे यानी अपनी नाक के अगले भाग पर नजर रक्खे श्चीर इधर-उधर किसी तरफ न देखे।

## प्रशान्तात्मा विगतभीर्वहाचारिव्रते स्थितः। मनः संयम्य मिच्चतो युक्त आसीत मत्वरः॥ १४॥

प्रशान्त-व्यातमाः, विगत-भीः, ब्रह्मचारि-व्रते, स्थितः । मनः, संयम्य, मत्-चित्तः, युक्तः, व्यासीत, मत्-परः ॥

≔मन को प्रशान्त-श्रातमा =शान्त श्रन्तः सनः करणवाला संयम्य =रोककर =भय से रहित मत-चित्तः =मुक्त सचिदा-विगत-भीः नन्द्र में खित्त (निर्भय होकर) लगाये हए ब्रह्मचारि-=बद्याचर्यवत में व्रते =श्रात्म-ध्यान में =स्थित हम्रा युक्त हो (सावधान स्थितः (योगी) होकर )

+धौर वृह्यार्थ समक मत्-परः =मुक परत्रहा ही कर को परम धाश्रय आसीत =( ध्यान में ) धौर परम

ऋर्य—तत्पश्चात् चित्तं को शान्तं करके, निडर होकर, ब्रह्मचर्यत्रतं को पालन करता हुन्ना मन को विषयभोगों से हटाकर, मुक्त परमानन्दस्वरूप परमेश्वर में ध्यान लगाकर श्रीर मुक्त परब्रह्म ही को परम प्रिय श्रीर परमपुरुषार्थ समक-कर मुक्तमें ली लगाकर योगाम्यास करे।

## युक्कनेवं सदात्मानं योगी नियतमानसः । शान्ति निर्वाग्परमां मत्संस्थामधिगच्छति ॥ १४॥

युञ्जन्, एवम्, सदा, आत्मौनम्, योगी, नियत-मानसः। शान्तिम्, निर्वाण-परमाम्, मत्-संस्थान्, अधिगच्छति॥

नियत-मानसः=निरोध को प्राप्त =इस प्रकार हुए सनवाला प्वम् =ग्रपने ग्रास्मा आस्मानम् ( शपने मन को या अपने को अपने वश मत को में करनेवाला) =िनत्य सद् =( मुक्त परम-=योगी युखन् योगी स्वरूप परमेश्वर मस्-संस्थाम् =मुक्तमं रहने-के ध्यान में ) वार्खी लगाता हुआ

निर्वाण- } = परम निर्वाण शान्तिम् =शान्ति को परमाम् } (मोच) रूप अधिगच्छति =शाप्त होता है

श्रर्थ—इस प्रकार जिसने अपना मन अपने वश में कर रक्खा है, वह योगी ऊपर कही हुई रीति से निरन्तर योगाभ्यास करता रहता है, वह मुक्तमें रहनेवाली परम निर्वागारूप शान्ति को प्राप्त होता है अर्थात् वह योगी अन्त में मुक्तमें ही लीन होकर कैवल्यपद (मोन्ह) को प्राप्त करता है।

## नात्यक्षतस्तु योगोऽस्ति न चैकान्तमनश्नतः। न चाति स्वप्तशालस्य जात्रतो नैव चार्जुन॥ १६॥

न, श्रित, श्रश्नतः, तु, योगः, श्रस्ति, न, च, एकान्तम्, श्रनश्नतः । न, च, श्रिति, स्वप्न-शीलस्य, जाव्रतः, न, एव, च, श्रजुनि ॥

=िकन्तु तु (निराहार) को ≃हे श्रर्जुन ! योग: =यह योग श्रस्ति ≃सिद्ध होता है ऋसि ≃बहुस च =धौर शश्रतः =भोजन करने-न === वासे को শ্বনি । ≕बहुत च =श्रीर स्वप्न-शीलस्य =सोनेवाले को त ≃न च ≃भीर एकान्त्रम् ≃नितान्स न =न (बिल्कुल) जाव्रतः - =( श्रधिक ) अनश्रतः =न सानेवाक्ष जागनेवाचे को

एव =ही होता है

श्रर्थ—हे अर्जुन ! जो बहुत अधिक खाना है और जो बिल्कुल नहीं खाना, जो आवश्यकता से अधिक सौता रहता है या जो अधिक जागता रहता है, उसे योग सिद्ध नहीं होता।

युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु । युक्तस्वप्नावबोधस्य योगो भवति दुःखहा ॥ १७॥

युक्त-आहार-विहारस्य, युक्त-चेष्टस्य, कर्मसु । युक्त-स्वप्त-अव्वोधस्य, योगः, भवति, दुःख-हा ॥

चेष्टा करनेवाले 📰 नियमपूर्वक युक्त-=चाहार चौर + श्रीर श्राहार-युक्र-स्वप्त- } समय पर सोने श्रवचोश्रस्य रे चौर जागने-विदार( साना-विद्वारस्य पीना चलना-वाले 🞹 फिरना आदि ) =योगाभ्याम कर नेवा से का योगः =तु:खनाशक =क्सों सं दुःसहा कमस् =होता है भवति = निवम-श्रनुसार

श्चर्य — जो नियम-पूर्वक शिक्त भर अपना आहार-विहार (खाना-पीना, चलना-फिरना इत्यादि ) करता है, जो नियम-अनुसार अपने कार्य करता है, जो ठीक समय पर ही सोता या जागता है, उसका योगाभ्यास उसके दुःखों का नाश कर देता है।

यदा विनियतं चित्तमात्मन्येव।वातिष्ठते । निःस्पृहः सर्वकामेभ्यो युक्त इत्युच्यते तदा ॥ ९८॥

यदा, विनियतम्, चित्तम्, आत्मिनि, एव, अवितिष्ठते । नित्रपृहः, सर्व-कामेभ्यः, युक्तः, इति, उच्यते, तदा ॥

=जिस समय यदा +9372 विनियतम् =भक्षी प्रकार सर्व-कामेभ्यः =सब कामनाश्री निरुद्ध हजा (श्रपने वश में निःस्पृद्धः =इच्छारहित हो किया हुआ ) जाता है चित्रम् =चित्त ( मन ) तदा = उस समय आत्मिन एव = आत्मा ( अपने + वह पुरुष पश्म शुद्ध युक्तः =सिद्ध-योगी स्वरूप ) में ही उच्यते इति =कइजाता है अवतिष्ठते = उहरता है

अर्थ — जिस समय योगी का भली प्रकार निरुद्ध हुआ चित्त शुद्ध होकर आतमा (अपने परम स्वरूप) में स्थिर हो जाता है, अर्थात एकाम हो जाता है और (लोक तथा परलोक की) सारी इच्छाओं को त्यागकर लालमा या तृष्णा से रहित हो जाता है, उस समय वह योगी सिद्ध कहा जाता है।

### यथा दीपो निवातस्थो नेङ्गते सोपमा स्मृता । योगिनो यतचित्तस्य युञ्जतो योगमात्मनः ॥ १ ६ ॥

यथा, दीपः, निवात-स्थः, न, इङ्गते, सा, उपमा, स्मृता । योगिनः, यत-चित्तस्य, युञ्जतः, योगम्, आत्मनः॥

या दशा ) =जैसे यथा श्चारम-ध्यान निवात-स्थः =पवनरहित आत्मनः = श्रात्म-योगम् स्थान में रखा =श्रभ्यास करते युञ्जतः हन्ना हुए ≕दीपक दीपः यत-चित्तस्य =चित्त के रोकने-= नहीं वाले ≕हिलता इङ्गते =योगी की योगिनः =श्रीक वही सा =कही गई है =श्रवस्था(उपमा समृता उपमा

अर्थ — जैसे वायु से रहित स्थान में रखा हुआ दीपक न इधर-उधर हिलता है और न बुक्तने हो पाता है, ठीक वैसी ही दशा या अवस्था उस योगी की कही जाती है, जो एकाम्र चिन से अपने स्वरूप के प्यान में लीन हो रहा हो और जिसने अपने चित्त को अपने वश में कर रखा हो।

यत्रोपरमते चित्तं निरुद्धं योगसेवया। यत्र चैवात्मनात्मानं पश्यक्षात्मनि तुष्यति॥ २०॥

यत्र, उपरमते, चित्तम्, निरुद्धम्, योग-सेवया। यत्र, च, एव, आत्मना, आत्मानम्, पश्यन्, आत्मनि, तुष्यति॥

| =जब (जिस<br>अवस्था में ) | त्रात्मानम्                                                                                                                                                                     | = श्रपने शुद्ध<br>सम्बन्दानन्द                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| =योग-भ्रभ्यास            |                                                                                                                                                                                 | स्वरूप को                                                                                                                                                                                                            |
| द्वारा                   | पश्यन्                                                                                                                                                                          | ⇒देखता हुन्ना या                                                                                                                                                                                                     |
| =निरुद्ध हुन्ना          |                                                                                                                                                                                 | साचात् करता                                                                                                                                                                                                          |
| ( रुका हुआ )             |                                                                                                                                                                                 | हुश्रा                                                                                                                                                                                                               |
| =िचत                     |                                                                                                                                                                                 | +योगी                                                                                                                                                                                                                |
| +मांसारिक विषयां         | त्रात्मनि                                                                                                                                                                       | =भ्रपने में या                                                                                                                                                                                                       |
| से विरक्त होकर           |                                                                                                                                                                                 | सचिदानन्द-                                                                                                                                                                                                           |
| ≕शान्त हो जाता           |                                                                                                                                                                                 | स्वरूप श्रारमा                                                                                                                                                                                                       |
| È                        |                                                                                                                                                                                 | में                                                                                                                                                                                                                  |
| ≕श्रीर                   | एव                                                                                                                                                                              | = <b>₹</b> î                                                                                                                                                                                                         |
| = तव                     | तुष्यति <u> </u>                                                                                                                                                                | =सन्तुष्ट (प्रसन्त्र)                                                                                                                                                                                                |
| =मारिमक वल से            |                                                                                                                                                                                 | होता है                                                                                                                                                                                                              |
| ( समाधि से               |                                                                                                                                                                                 | +उस काल में                                                                                                                                                                                                          |
| शुद्ध हुए श्रन्तः        |                                                                                                                                                                                 | योग की सिद्धि                                                                                                                                                                                                        |
| करण द्वारा)              |                                                                                                                                                                                 | होती है                                                                                                                                                                                                              |
|                          | श्रवस्था में ) =योग-श्रभ्यास द्वारा =ितरुद्ध हुन्ना ( रुका हुन्ना ) =ित्तर +यांसारिक विषयों से विरक्क होकर =शान्त हो जाता हें =नव =श्रान्तिक वल से ( समाधि से शुद्ध हुए श्रम्तः | श्रवस्था में ) =योग-श्रभ्यास द्वारा पश्यन् =ितरुद्ध हुन्ना (रुका हुन्ना) =ित्तर हुन्ना +यांसारिक विषयों श्राहमिन से विरक्ष होकर =शान्त हो जाता हे =श्रीर एव =ग्रव नुष्यति =श्राहमक बल से (समाधि से शुद्ध हुए श्रभ्तः |

त्रर्थ—जिस समय योगाभ्यास से निरुद्ध—रुका हुत्रा— चित्त सांसारिक विषयों से विरक्ष होकर शान्त हो जाता है या त्रात्मस्वरूप के ध्यान में रम जाता है ऋौर ऋपने आत्मिक बल से अपने शुद्ध सिचदानन्दस्वरूप को देखता हुत्रा वह ऋपने ही में सन्तुष्ट हो जाता है, उस अवस्था में ही योगी के योग की सिद्धि होती है।

#### सुखमात्यन्तिकं यत्तद्बुद्यिष्ट्राह्यमतीन्द्रियम्। वेत्ति यत्र न चैवायं स्थितश्चलति तत्त्वतः॥ २१॥

सुख्यम्, आत्यन्तिकम्, यत्, तत्, बुद्धि-प्राह्यम्, अति-इन्द्रियम् । वेत्ति, यत्र, न. च. एव, अयम्, स्थितः, चलति, तत्ववः॥

स्थितः =ब्राहम-स्वरूप ⇒मुख ( ग्रानन्द ) में स्थित हुआ सुखम् श्रात्यन्तिकम्=धनन =उस सुख का तत् =धीर =प्रमुभव करता है वेति च श्चति-इन्द्रियम्=नेतादि इन्द्रियो +तथा के विषयों से परे =चपने चारम-तस्वतः तस्व से + परन्त बुद्धि-प्रश्चम् =भारमवृद्धि = भी पव द्वारा प्रहश किया =नहीं दिगता न चलति बा सकता श्रधांत् विचलित +श्रीर नहीं होता +उस समय =जब ( जिस यत्र उसे योग की श्चवस्था में ) सिद्धि होती । = यह योगी श्रय म्

व्यर्थ जन बुद्धिमान् पुरुष उस सुख को जान जाता है जिससे वड़का और कोई सुख नहीं है, जो नेत्रादि इन्द्रियों के विषयों में परे है किन्तु जो केवल आत्मबुद्धि द्वारा प्रहण किया जा सकता है, और जिस अवस्था में स्थित हुआ योगी अपने

स्वरूप का ज्ञान होने के कारण विचलित नहीं होता उस अवस्था में ही उसे योग की सिद्धि होती है।

## यं लब्ध्वा चापरं लामं मन्यते नाधिकं ततः। यरिमन्स्थितो न दुःखेन गुरुगापि विचाल्यते॥२२॥

यम्, लब्ध्वा, च, अपरम्, लाभम्, मन्यते, न, अधिकम्, ततः। यस्मिन्, स्थितः, न, दुःखेन, गुरुगा, अपि, विचाक्यते ॥

=धौर 芚 स्वरूप सुख में ) =ितस ( आर् यम् स्थितः ≃स्थित हश्रा मुख) की +योगी लब्ध्वा =पाकर गुरुणा =महान् अपरम् = = अन्य (द्यरे) दःखन =दुःख से लाभम = जाभ को श्चिप = भी ततः =उससे न विचाल्यते=चलायमान नहीं अधिकम् ≕श्रधिक (बदकर) होता न = =नहीं + तभी मानों कि मन्धते =भानतः वह पूर्ण योग-+तथा समाधि में स्थित यस्मिन् =जिस ग्रवस्था हमा 📗 में ( जारम-

अर्थ — जिस आत्म-सुख को पाकर वह योगी उससे अधिक किसो लाभ को नहीं समकता (विक्त इसको पाकर अपने को कृत-कृत्य समकता है) और जिसमें स्थित होकर वह महान्

दु:ख से भी विचलित नहीं होता उस आत्मसुख के मिलने पर समभो कि वह पूर्ण सिद्ध योगी है।

# तं विद्याद्दुःखसंयोगिवयोगं योगसंज्ञितम्। सिनश्चयेनयोक्तव्यो योगोऽनिर्विग्णचेतसा॥ २३॥

तम्, विद्यात्, दुःख-संयोग-वियोगम्, योग-संज्ञितम्। सः, निरचयेन, योक्तव्यः, योगः, श्र-निर्विष्ण-चेतसा॥

| तम्       | =उस              | विद्यात्                  | = जान                               |
|-----------|------------------|---------------------------|-------------------------------------|
| योग-संदित | म्=योग-संज्ञा को | स-,, ,                    | =वह                                 |
| d         | ग्रयांत् चित्त   | स <sub>्तर</sub> .<br>योज | =योग                                |
|           | 📱 संयम यानी      | 31.                       | ) न उकताये हुए                      |
|           | निरोध को         | निर्विराग-                | ) न उकताये हुए<br>=चित्र 🏿 (उद्वेग- |
|           | + त्             | चेतसा                     | ) रहित होकर)                        |
| दुःख-     | ) दुःक के संयोग  | निश्चयेन                  | =ितरचयपूर्वक                        |
| संयोग-    | <b>\=</b>        | योक्रव्यः                 | =ग्रम्यास विवे                      |
| वियोगम्   | <b>)</b> का नाशक |                           | जाने योग्य है                       |

श्रर्थ—जिस अवस्था में किसी प्रकार का दु:ख नहीं रहता, उसी श्रवस्था का नाम "योग" है । उस योग का श्रभ्यास पक्के निरुचय में तथा उद्देगरहित होकर अवस्य करना चाहिए।

मंकल्पप्रभवान्कामांस्त्यक्त्वा सर्वानशेषतः । मनसेवेन्द्रियग्रामं विनियम्य समन्ततः॥ २४॥ संकल्य-प्रभवान्, कामान्, त्यक्त्या, सर्वान्, अशेषतः । मनसा, एव, इन्द्रिय प्रामम्, विनियम्य, समन्ततः ॥

संकल्प-संकल्प से + फिर प्रभवान् 🕽 =उःपन्न हुई मनसा = मन से =सारी (सव) सर्वान  $= i\hat{T}$ पव =कामनाओं को इन्द्रिय-प्रामम् =इन्द्रियों के समृद् कामान अशेषतः =सम्पूर्णं रीति से (समृतः) समन्ततः =सब भार से विनियम्य त्यक्त्वा =स्यागकर =रोककर

अर्थ — संकल्पों से उत्पन्न हुई या होने वाली सभी काम-नाओं यानी इच्छाओं को सम्पूर्ण रीति से त्यागकर फिर मनु हारा चतु आदि इन्द्रियों को सब और से रोककर,

शनैः शनैरुपरमेद्बुद्या धृतिगृहीतया। यात्मसंस्थंमनः कृत्वा न विश्विद्षि चिन्तयेत्॥२४॥

शनैः, शनैः, उपरमेत्, अद्भा, धृति-गृहीतया। आत्म-संस्थम्, मनः, कृत्वा, न, किंचित्, अपि, चिन्तयेत्।।

श्नी:-श्नी: =धीरे-धीरे श्रयांत्। की हुई श्रभ्यास-क्रम से =( निश्चय स्व-बुद्ध्या उपरमेत् =शान्तिको रूपा) बुद्धि से प्राप्त हो मनः ≃सन को + श्रीर श्राटम-संस्थम्=बात्मा में स्थित भृति-गृहीतया=धीरज से वश कृत्वा =करके

+सिवा परमा- किचित् = कुछ न्मा के वाहरी श्रापि = भी विषयों का न चिन्तयेत् = चिन्तन न करे

अर्थ—धीरे-धीरे सब तरफ से मन को हटाकर, धैर्ययुक्त बुद्धि से मन को आत्मा में स्थित करे अर्थात् चित्त को शुद्ध सचिदानन्दस्वरूप परमीत्मा के घ्यान में लगावे। इस प्रकार मन को परमात्मा के घ्यान में लगाकर किसी प्रकार के बाहरी विषयों की चिन्ता न करे।

किस प्रकार मन को आन्मा में स्थिर करे—यह भगवान् धारो बत्तजाने हैं।

#### · यतो यतो निश्चरति मनश्चचलमस्थिरम्। ततस्ततो नियम्पैतदात्मन्येत्र वशं नयेत्॥२६॥

यतः, यतः, निरचरति, मनः, चञ्चलम्, ऋस्थिरम्। तनः, तनः, नियम्य, एतनः, आस्मनि, एव, वशम्,नयेत्॥

| श्रक्थिरम् | =स्थिर न रहने-  | ततः, तनः | =उस-उससे      |
|------------|-----------------|----------|---------------|
|            | वाला            | नियम्य   | ≔रोककर (इटा-  |
| चंचलम्     | =त्रंचल         |          | कर)           |
| मनः        | =मन             | पतत्     | =इस मन को     |
| यतः. यतः   | =ितस-क्रिस विषय |          | + घपने श्रधीन |
|            | को खेकर         |          | कर            |
|            | ( जिधर-जिधर )   | ञ्चारमनि | =परमानन्द्धन  |
| निश्चरनि   | =भटके           |          | भारमा में     |

एव =ही वशम् =वश स्थिर करे नयत् =करे या लगावे

अर्थ-हे अर्जुन ! जब ध्यान करते समय यह स्थिर न रहनेबाला मन बाहर विषयों की और भागे, तब अभ्यासी पुरुष को चाहिए कि जहाँ-जहाँ यह मन जाय बहाँ-बहाँ से रोकका इसे आत्मा के अधीन करें ( अर्थात् मन को विषयों से हटाकर निरन्तर परमानन्दस्वकृष आत्मा में लगावे )

प्रशान्तमनसं होनं योगिनं सुखमुत्तमम् । उपैति शान्तरजसं ब्रह्मभृतमकल्मपम् ॥ २७ ॥

प्रशान्त-मनसम्, हि, एनम्, योगिनम्, सुखम्, उत्तमम् । उपैति, शान्त-रजसम्, ब्रह्म-भृतम्, ब्रम्-कल्मपम् ॥

प्रशानत- के क्षिण मन प्र-फलमपम् = जो पाप से रहित है ऐसे गया है प्रनम् = इस योगिनम् = योगी को रजसम् जिसकी रजो- योगिनम् = योगी को विकास हो गई है उत्तमम् = प्रान्त हो गई है उत्तमम् = प्राप्त होता है स्थार इपेति = प्राप्त होता है

अर्थ-हे अर्जुन ! मन को नियन्तर आत्मध्यान में लगाये रहने से जिसका चित्त शान्त हो गया है, जिसका रजोगुण नए हो गया है, जो समकता है कि "यह सभी जगत् ब्रह्मरूप

है" और जो निष्पाप हो गया है ऐसे योगी को निस्सन्देह श्रित उत्तम सुख प्राप्त होता है।

युञ्जन्नेवं सदात्मानं योगी विगतकल्मषः। सुखेन ब्रह्मसंस्पर्शमत्यन्तं सुखमरनुते ॥२८॥

युञ्जन्, एवम्, सदा, आत्मानम्, योगी, विगत-कल्मयः। सुखेन, ब्रह्म-सस्पर्शम्, आत्यन्तम्, सुखम्, अरन्ते॥

+ और हुआ विगत-कलमपः =तृर हो गए हैं ब्रह्म-संस्पर्शम् = बीव और मझ पाप जिसके ऐसा की एकता को योगी =योगी प्राप्त होनेवाबी =इस प्रकार प्नम् धयवा बड़ा से =िनरन्तर सम्बन्ध रखने-सदा श्चारमानम् = चपने चारमा वाबे को ( अपने अत्यन्तम् = अनन्त मन को ) =धुख को सुखम् =परमान्मा के सुस्नेन =भानन्दपूर्वक युखन् =भोगा है ध्यान में लगाता भारतुते

अर्थ — भगवान् कहते हैं कि हे अर्जुन ! इस प्रकार जो निध्याय योगी लगातार अपने मन को अपने परम स्वरूप के ध्यान में लगाता है, वह अनायास (आसानी से) ही बहा से सम्बन्ध रखनेवाले अनन्त सुख को आनन्दपूर्वक भोगता है।

सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभृतानि चात्मानि। ईच्नते योगयुक्तात्मा सर्वत्र समदर्शनः॥ २९॥

सर्व-भूत-स्थम्, आत्मानम्, सर्व-भूतानि, च, आत्मिनि । ईच्रते, योग-युक्त-आत्मा, सर्वत्र, सम-दर्शनः ॥

योग-सुक्त- } = योग से सुक्त श्रातमा } = श्रान्तः करण-वाला या समा-हित चित्तवाला + श्रौर सर्वत्र = सवमें सम-दर्शनः = एक श्रात्मा देखनेवालीः योगी या समदर्शी

श्रातमाम् = श्रपने श्रातमा को सर्व-भूत- हे = सब प्राशियों स्थम् ) में स्थित च = श्रौर सर्व-भूतानि = सब प्राशियों को श्रातमनि = श्रपने श्रातमा में (स्थित) ईत्तने = देखता है

ऋर्थ-जिसका अन्तः करण या मन अपने प्रम स्वरूप के ध्यान में पक्का हो गया है (जो यह समभता है कि "मैं ही शुद्ध सचिदानन्द ब्रह्म हूँ") और जो सबको एक दृष्टि (नजर) से देखता है, वहीं समस्व-योगी सब प्राणियों में अपने आत्मा को और अपने आत्मा में सब प्राणियों को देखता है (अर्थात् उसके लिए अपना-पराया कोई नहीं है यानी उसके लिए सब ही ब्रह्म हैं)

यो मां पर्यति सर्वत्र सर्वे च मयि परयति । तस्याहं न प्रगार्यामि स च मे न प्रगार्यति ॥ ३०॥ यः, माम् पश्यति, सर्वत्र, सर्वम्, च. मयि, पश्यति । तस्य, अहम्, न, प्रणश्यामि, सः, च, मे, न, प्रणश्यति ॥

| यः      | ====                | न            | ===              |
|---------|---------------------|--------------|------------------|
| सर्वत्र | =सब प्राक्तियों में | ग्रहम्       | <b>=</b> ₩       |
| माम्    | =मुक्त सचिदानन्द    | प्रसम्यामि । | =ग्रहर्य ( दृर ) |
|         | परमेश्वर को         |              | होता है          |
| पश्यति  | =द्वता है           | 司            | =यौर             |
| च       | =ग्रीर              |              | 二哥               |
| सर्वम्  | ≃सव भृतों (सव       | सः           | <del>≐वह</del>   |
| `       | जीवों ) को          | म            | =मेरं खिए        |
| मयि     | =मुक्त वासुदेव में  | प्रश्यति     | =ग्रदश्य (दूर)   |
| पश्यति  | ≔देखता 👢            |              | होता है          |
| तस्य    | =उसके विए           |              |                  |

अर्थ— जो मनुष्य मुक्त "वासुदेव" को सब प्राणियों में देखता है और सब जावों को सबके अन्तर्यामी मुक्त परमास्मा में देखता है, उस आरणा की एकता समकतेवाले के पास से ने कभी दूर होता हूं और न वह मुक्तसे कभी दूर होता हैं अर्थात् में सदा उसके पास रहता हूं और वह सदा मेरे पास रहता है।

सर्वभृतस्थितं यो मां भजत्येकत्वमास्थितः। सर्वथा वर्तमानोऽपि स योगी मिय वर्तते॥ ३३॥

सर्व-भृत-स्थितम्, यः, माम्, भजित, एकत्वम्, त्रास्थितः । सर्वथा, वर्तमानः, अपि, सः, योगी, मयि, वर्तते ॥

| યા         | =जो योगी                        | भजति     | =भजता है             |
|------------|---------------------------------|----------|----------------------|
| एकत्व म्   | ह्मह्म के साथ<br>एकता में स्थित | सः       | =बह                  |
| श्राास्थतः | ) एकता स रचत                    | योगी     | ≃योगी यानी ज्ञानी    |
|            | हुन्ना प्रथवा एक-               | सर्वधा   | =सब बकार से          |
|            | त्व रूप ज्ञान का                | वर्तमानः | <b>⇒व्यवहार करते</b> |
|            | श्राध्य करता                    |          | हुए (वर्नते हुए )    |
|            | हुत्रा                          | ऋपि      | =भी                  |
| सर्व-भूत-  | ) सब प्राणियां                  | मरिंग    | ≔मुभ(सचिद्रानन्द     |
| स्थितम्    | में रहनेवाले                    |          | स्वरूप) में ही       |
| माम्       | =मुभ ईश्वर को                   | वतते     | =वर्नता है यानी      |
| •          |                                 |          | निवास करता है        |

ऋर्थ—जो योगी यह समभता है कि प्रास्तिमात्र में एक ही आत्मा है'' और सब जीवों में रहनेवाले मुभ ईश्वर को भजता है, वह चाहे किसी भी अवस्था में क्यों न रहे, सदा मुभ (परमानन्दस्वरूप) में ही निवास करता है।

## त्रात्मौपम्येन सर्वत्र समं पर्यति योऽर्जुन । सुखं वा यदि वा दुःखं स योगी परमो मतः ॥ ३२॥

आत्म-ऋौपम्येन, सर्वत्र, समम्, पश्यति, यः, अर्जुन । सुलम्, वा, यदि, वा, दुःखन्, सः, योगी, परमः, मतः ॥

| अर्जुन                | ≃हे अर्जुन              |             | ससान समभक्त      |
|-----------------------|-------------------------|-------------|------------------|
| यः                    | =जो                     | सर्वत्र     | =प्राणिसात्र सें |
| श्चातम-<br>श्रीपम्येन | े सबको अपने<br>आत्मा के | सुखम्<br>वा | =सुस्र को<br>=भी |

| यदि वा | =ग्नथवा       | 1    | महस्स करता है   |
|--------|---------------|------|-----------------|
| दुःसम् | =दुःख को (भी) | सः   | =बह             |
| समम्   | = अपने समान   | योगी | =योगी           |
|        | ही            | परमः | =प्रधिक श्रेष्ठ |
| पश्यति | ≃देखता है या  | मतः  | ≕माना गया है    |

व्यर्थ—हे अर्जुन! जिस बिहान् की समक्ष में प्राणिमात्र में सब आत्माएँ एक हैं, जो पराये मुख-दुःख को अपने सुख-दुःख के समान समक्षता है, वह निस्सन्देह परम (श्रेष्ठ) योगी है।

## ऋर्जुन उवाच—

योऽयं योगस्त्वया प्रोक्तः साम्येन मधुसूदन। एतस्याहं नपश्यामि चञ्चलत्वात्स्थिति स्थिरःम्॥३३॥

यः, अयम्, योगः, त्वया, प्रोक्तः, साम्येन, मधुस्द्न । एतस्य, अहम्, न, पर्यामि, चञ्चलत्वात्, स्थितिम्, स्थिरामा

#### भाभगवान् का यह उपदेश सुनकर अर्जु न वोला-

| मधुस्दन | =हे मधुसूदन! | साम्येन      | =समता करके    |
|---------|--------------|--------------|---------------|
| यः      | =ਜ਼ੀ         | भोक्तः       | =कहा गया है   |
| ञयम्    | =यह          |              | (कड़ा है)     |
| योगः    | =योग         | <b>एतस्य</b> | =इसकी<br>-    |
| स्बया   | =चापसे       | स्थिराम्     | =दीर्घ कास तक |
|         | ( भापने )    |              | रहनेवाली      |

स्थितिम् =िस्थिति को अहम् =में चञ्चलत्वात् =मन की चञ्च- न =नहीं लता के कारण पश्यामि =देसता हूँ

श्रर्थ है मधु दैश्य के मारनेवाले भगवान् कृष्ण ! आपने सब्को एक समान समभने का जो योग बतलाया है, वह मन की चंचलता के कारण सदैव मन में स्थिर नहीं रह सकता ( अर्थात् यह संभव है कि कुछ समय के लिए पुरुष को यह साम्य योग प्राप्त हो जाय, परन्तु मन के चंचल होने के कारण बहुत समय तक निरन्तर हैम योग की हइ स्थिति मुभे दिखाई नहीं देती )।

#### चञ्चलं हि मनः ऋष्ण प्रमाथि बलवद्दढम् । तस्याहं निग्रहं मन्ये वायोरिव सुदुष्करम् ॥ ३४ ॥

चञ्चलम्, हि, मनः, ऋष्ण, प्रमाधि, बलवत्, इडम् । तस्य, श्रहम्, निष्रहम्, मन्ये, वायोः, इव, सु-दुष्करम् ॥

| हि      | =क्योंकि                  |                    | + भीर                          |
|---------|---------------------------|--------------------|--------------------------------|
| कुष्ण   | =हे कृष्ण !               | <b>ट</b> ढम्       | =हठी ▮                         |
| मनः     | =मन                       |                    | + ऐसी दशा में                  |
| चञ्चलम् | =बद्दा चंचल               | तस्य               | =उस मन का                      |
| प्रमाधि | ≃डपह्वी<br>(वस्त्रे(क्या) | निग्रहम्<br>श्रहम् | =रोकना (निरोध)<br>=भैं         |
| वलवत्   | ≃बलवान् (ज़ब-<br>र्दस्त ) | वायोः<br>इव        | =वायु के<br><sup>*</sup> ≃समान |

सु-दुष्करम् = श्रीत कठित मन्ये = मानता (सम- भता ) है

अर्थ—हे कृष्ण ! मन निस्सन्देह बड़ा चंचल, उपद्रवी (बखेडिया), बलवान् और हठी है, मेरा ख्याल है कि मन का रोकना ठीक उसी तरह कठिन है, जिस माँति वेगवान् बायु का रोकना।

#### श्रीभगवानुवाच—

यसंशयं महाबाहो मनो दुर्नियहं चलम्। यभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते॥ ३५॥

श्च-संशयम्, महावाहो, मनः, दुर्-निग्रहम्, चलम् । श्चभ्यासेन, तु, कौन्तेय, वैराग्येगा, च, गृह्यते ॥

इस प्रकार आर्जुन के पृछ्ने पर भगवान् उत्तर देते हैं--

महाबाहरे =हे धर्जुन ! कौन्तेय =हे कुन्तीपुत्र! वैराग्येश =वैराग्य =# ㅋ मनः ≖ऋौर म्र-संशयम् =िश्चय ही च श्रभ्यासेन =श्रभ्यास से चलम् =चन्नल +यह मन + और दुर-निश्रहम् =कठिनता से रोका । गृहाते =वश में किया जा सकता है जानेवाला है

तु =िकन्तु

अर्थ-हे लम्बी भुजाओंवाले अर्जुन ! इसमें जरा भी सन्देह नहीं कि मन बड़ा चंचल है अर्थात् बहुत देर तक आत्म-ध्यान में नहीं टिक सकता श्रीर इसका रोकना बड़ा कठिन है, किन्तु है कुन्तीपुत्र ! वैराग्य \* श्रीर श्रम्यास ! द्वारा मन की गति रोकी जा सकती है श्रशीत् इन दो उपायों से मन वश में हो सकता है।

#### त्रमंयतात्मना योगो दुष्प्राप इति मे मतिः । वश्यात्मना तु यतता शक्योऽवाष्तुमुपायतः ॥ ३६ ॥

अ-संयत-आत्मना, योगः, दुष्प्रापः, इति, मे, मितः। वश्य-आत्मना, तु, यनता, शक्यः, अवाष्तुम्, उपायतः॥

जिसने अपने ग्र-संयत-वश्य-श्रात्मना=जिसका धन्तः-=मन को श्रद्धी श्रात्मना करण (वैराग्य नगह से नहीं श्रीर अभ्याय-जीता है ( उसी रूपी उपायों से) को ) बशा 🗎 हो गया =चमध्य योग योगः है ऐसे =प्राप्त होना दुष्प्रापः =यत्न करनेवाले यतना धारपन्त कडिन को

\* वैशस्य= साधारण बोलचाल में सांसारिक विषयों में प्रीति न रखने का नाम वैशस्य हैं॥

† अभ्यास≃िकसी भी काम को वार-वार करना श्रभ्यास कह-जाता है, किन्तु यहाँ स्थिति के लिए पुनः-पुनः यव करने का नाम श्रभ्यास है। उपायतः = ( उक्त ) उपाय | ऋवाप्तुम् =पाप्त होना से पर्धात् वैराग्य शक्यः =सस्भव है श्रीर श्रभ्यास हित =ऐसा द्वारा मे =मेरा +यह योग मतिः =मत ▮

श्रर्थ— हे अर्जुन! यह मेरा निरचय है कि जिस पुरुष ने अपने मन को अपने वश में नहीं किया उसे यह योग (जीव और ब्रह्म की एकता) प्राप्त होना अत्यन्त कठिन है, किन्तु जो अपने मन या अन्तः करण को अपने वश में करके वैराग्य और अभ्यास द्वारा. योग प्राप्त करने का उपाय करता रहत! है, वह सहज में योग प्राप्त कर सकता है।

#### त्रजु<sup>°</sup>न उवाच--

भयति: श्रद्धयोपेतो योगाच्चलितमानसः । भ्रप्राप्य योगसंसिद्धिं कां गतिं कृष्ण गच्छति॥३७॥

श्रयतिः, श्रद्धया, उपेतः, योगात्, चलित-मानसः । श्र-प्राप्य, योग-ससिद्धिम्, काम्, गतिम्, कृष्ण, गच्छ्रति॥

अपना संशय निवारण करने के लिए अर्जुन भगवान् से इस प्रकार पूछता है—

अद्धया = ( ज्ञान-योग में) श्रयतिः =( पूरे तीर से ) अद्धा से उपेतः =युक्र ( पुरुष ) +किन्तु

| योगात् =योग-मार्ग से                |             | े श्रीर ब्रह्म की |
|-------------------------------------|-------------|-------------------|
| चिलत-मानसः=जिसका मन                 |             | एकता के ज्ञान     |
| चलायमान हो                          |             | को                |
| गया हो अर्थात्                      | श्र-प्राप्य | =न पाकर           |
| विषयों की श्रोर                     | कृष्ण       | =हे कृष्या !      |
| लग गया हो                           |             | + भरने के बाद     |
| (ऐसा पुरुष)                         | काम्        | ≕िकस              |
| योग- ] योग की सिद्धि                | गतिम्       | =गति को           |
| योग-<br>संसिद्धिम् े बो धर्यात् जीव | गच्छति      | =पास होता है ?    |

श्रर्थ—हे कृष्ण ! समाधियोग में तथा शाखों में जिसकी श्रद्धा—विश्वास—तो हो, पर उसके प्राप्त करने में पूरे तीर से यह न करता हो, अगर ऐसे पुरुष का मन योग-मार्ग में हट जाय, अर्थात् विपयों की ओर लग गया हो तो ऐसा अभ्यासी योग की पूर्ण श्रास्था को न पहुँचकर मरने के बाद किस गित को प्राप्त होता है !

# किचिन्नोभयविश्वष्टशिक्षनाश्चमिव नश्यति । श्वप्रतिष्ठो महाबाहो विमूढो ब्रह्मणः पथि ॥ ३ ८॥

कित्, न, उभय-विभ्रष्टः, ञ्चित्र-त्राक्षम्, इव, नश्यति । श्र-प्रतिष्ठः महा-बाहो, विमूदः, ब्रह्मणः, पथि॥

महा-बाहो =ह विशाजबाहु पथि =मार्ग में भगवान् कृष्ण ! विमृदः =भटका हुमा ब्रह्मणः =ब्रह्म के श्र-प्रतिष्ठः =श्राश्रवहीन पुँरुप छिन्न-श्रभ्रम् =िवसरे हुए वाद्स कि चिन्न = च्या की उभय-विभ्रष्टः =दोनों श्रोर से इच =तरह (ज्ञान-मार्ग श्रीर नश्यति ) = प्रतो कर्म-मार्ग से ) नहीं हो जाता ? अप्र होकर

अर्थ—हे विशालवाहु, भगवान् कृष्ण ! जिस तरह छिन-भिन्न यानी विखरा हुन्या वादल का टुकड़ा आश्रय-रहित होने के कारण नष्ट हो जाता है, उसी तरह कर्म-भाग और ज्ञान-मार्ग दोनों से भ्रष्ट हुन्या पुरुष (उक्त बादल के समान ) ब्रह्ममार्ग से विचलिन—निराश्रय—होने के कारण नष्ट नो नहीं हो जाता ?

एतन्मे संशयं कृष्ण छेन्तुमहेश्यशेषतः। त्वदन्यः संशयस्यास्य छेन्ता न ह्युपपद्यते॥ ३६॥

एतत्, मे, संशयम्, कृष्णा, खेतुम्, अर्हसि, अ-शेयतः। त्वत्-अन्यः, संशयस्य, अस्य, छेता, न, हि, उपपद्यते॥

के लिए) =हं कृष्ण ! कुच्गा त्रहंसि ⇒( श्राप ही ) = इस प्तत् योग्य हैं =सेरे म =∓यॉकि =सन्देह को हि संशयम् त्वत्-ग्रन्थः =म्रापके सिवा = वंपूर्व रूप से श्र-श्रेषतः द्सरा =काटने के लिए छेतम् = 종대 ( निवारण करने । ग्रस्य

संशयस्य. =सन्देह का न उपपद्यंते =नहीं मिल कुत्ता =कारनेवाला ( दूर सकता करनेवाला )

श्चर्य है कृष्ण ! श्चाप मेरे इस सन्देह को सम्पूर्ण रूप से दूर कीजिए, क्योंकि श्चापके सिवा मुक्ते श्चीर कोई दिखाई नहीं देता जो मेरे इस सन्देह को मिटा सके।

#### श्रीमगवानुवाच-

वार्थ नैवेह नामुत्र विनाशस्तस्य विद्यते । न हि कल्याणकृत्कश्चिद्दुर्गीतं तात गच्छ्ति॥ ४०॥

पार्थ, न, एव, इह, न, अमुत्र, विनाशः. तस्य, विद्यते । न, हि, कल्याण-कृत्, कश्चित्, दुर्गतिम्, तात, गच्छ्रति ॥

संशय-निवारणार्थ भगवान् श्रव उत्तर देने हैं-

पार्थ =हे श्रज्न ! विद्यते =होता है =न तो हि =क्योंकि त्त =इस लोक में प्व इह =हे प्यारे! तान (यहाँ) कल्याण्-छत् ≃शुभ कर्म करने-+ छौर वाला कश्चित् =कोई भी हो त ⇔स ≃परलोक में (वह) अमुत्र दुर्गतिम् =दुर्गतिको =उस योग-अष्ट तस्य न गच्छति =प्राप्त नहीं होता पुरुष का विनाशः ≂विनाश

अर्थ है पृथापुत्र अर्जन ! न तो इस लोक में श्रीर न पर-लोक में उस योग-अष्ट पुरुष का विनाश होता है ( अर्थात् देह छोड़ने पर, योग-अष्ट पुरुष को इस वर्तमान जन्म से बुरा जन्म नहीं मिलता ) हे प्यारे ! ऋच्छा काम करनेवाला कोई भी क्यों न हो, उसकी बुरी गति कभी नहीं होती।

प्राप्य पुरायकृताँ हो।कानुषित्वा शास्वतीः समाः। शुचीनां श्रीमतां गेहे योगभ्रष्टोऽभिजायते ॥ ४३ ॥

प्राप्य, पुरुय-कृतान्, लोकान्, उपित्वा, शास्त्रतीः, समाः। शुचीनाम्, श्रीमताम्, गेहे, योग-भ्रष्टः, अभिजायते॥

योग-भ्रष्टः =योग-अष्ट हुन्ना समाः पुरुष

पुराय-कृतान् = गुराय कर्म करने- शुन्तीनाम् =शुद्र बन्तः-वालों को मिलने-

वाले

लोकान =लोकों को

=प्राप्त होकर प्राप्य

+ वहाँ

शाश्वतीः = प्रगणित (बहुत)

=वर्षों तक उपित्वा =निवास करकर

करणवाले

श्रीमताम् = ऐश्वर्यवान् पुरुषी

के

गेहे =धर में

श्रभिजायते = जन्म बेता 🖣

अर्थ--पुरव-दर्भ करनेवाले पुरुष जिन उत्तम लोकों में, मरने के बाद, पहुँचते हैं, यह योग-अष्ट पुरुप भी वहाँ अन-गिनती- अनेक - वधौ तक नित्रास करता है ( वहाँ पूर्ण सुख मोगकर ) फिर इस मृत्युलांक में किसी पवित्र और धनवान् पुरुष के बर में वह जनम लेता है।

#### श्रथवा योगिनामेव कुले भवति धीमताम्। एति दुर्लभतरं लोके जन्म यदीदृशम्॥ ४२॥

श्रथवा, योगिनाम्, एव, कुले, भवति, धीमताम्। एतत्, हि, दुर्लभतरम्, लोके, जन्म, यत्, ईदशम्॥

 अथवा
 =या
 लोके
 =इस संसार में

 धीमताम्
 =बुद्धिमान्
 ईटशम्
 =इस प्रकार का

 योगिनाम्
 =योगियों
 यत्
 =जो

 कुले
 =कुल में
 जनम
 =जनम है

 एतत्
 =यह

 +वह
 हि
 =िल:सन्देह

 भवति
 =जनम स्रेता
 दुर्लभतरम्
 =प्रति दुर्लभ है

श्रर्थ—श्रथवा वह वुद्धिमान् योगियों के कुल में ही जनम लेता है। किन्तु ऐसा जनम इस संसार में वड़ी कठिनता से मिलता है, श्रर्थात् ऐसा जनम निस्सन्देह किसी भाग्यवान् पुरुष को ही प्राप्त होता है।

तत्र तं बुद्धिसंयोगं लभते पौर्वदेहिकम्। यतते च ततो भृयः संसिद्धौ कुरुनन्दन॥ ४३॥

तत्र, तम्, बुद्धि-संयोगम्, लभते, पौर्व-देहिकम्। यतते, च, ततः, भ्र्यः, संसिद्धी, कुरु-नन्दन॥

तत्र =वहाँ (इस जन्म तम् ≃उस मैं) पौर्च-देहि कम् =पूर्व देह में

श्रभ्यास किये अर्जुन ! =उसके कारण हुए ततः बुद्धि संयोगम्=ज्ञान-योग को =िफर ( पहले भूयः +सहज ही में से अधिक ) वह + वह संसिद्धौ ! **≃यांग**-सिद्धि के =पा लेता है लभते ≕श्रोर लिए या मगव-=हं कुरु-कुल को ख्याप्ति के लिए कु रु-नन्दन प्रसन्न करनेवाले . यतते =यश्न करता है

ऋर्य—हे ऋर्जुन ! इस प्रकार किसी राजा महाराजा या ज्ञानवान् योगी के घर जन्म लेकर वह योग-अष्ट पुरुप, इस नये जन्म में, पहिले जन्म की अभ्यास की हुई ब्रह्म-विद्या को सहज ही में पा लेता है। तब वह फिर पहिले जन्म की अपेचा ( विनस्वत ) योग-सिद्धि की प्राप्ति के लिए अधिक उत्साह के साथ प्रयन्न करता है।

## पूर्वाभ्यासेन तेनैव हियते हावशोऽपि मः। जिज्ञासुगपि योगस्य शब्दब्रह्मातिवर्तते॥ ४४॥

पूर्व-अभ्यासेन, तेन, एव, हियते, हि, अवशः, अपि, सः। जिज्ञासुः, अपि, योगस्य, शब्द-त्रह्म, अतिवर्तते॥

तेन == स्व पत == ही पूर्व-श्रभ्यांसेन=पूर्व जन्म के श्र- सः == द्वह (योग-भ्रष्ट भ्यास के श्रास से पुरुष)

| <b>≖िववश</b> हुआ   |                                                                                                                                  | +तथा                                                                                                                                                                              |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( विषयों में फँसा  | योगस्य 🔍                                                                                                                         | =ज्ञानयीग का                                                                                                                                                                      |
| हुत्रा)            | जिज्ञा <b>सुः</b>                                                                                                                | =जिज्ञामु (जानने                                                                                                                                                                  |
| ≟र्भा              |                                                                                                                                  | का इच्छुक)                                                                                                                                                                        |
| =िनस्सन्देह        | श्रिप                                                                                                                            | =भी                                                                                                                                                                               |
| =योग-प्राप्ति की   | शुब्द-ब्रह्म                                                                                                                     | =त्रेट या वेट्रोक्न                                                                                                                                                               |
| त्र्योर क्षुक जाता |                                                                                                                                  | कमों के फल                                                                                                                                                                        |
| है ( भगवन्त्राप्ति |                                                                                                                                  | (स्वर्गादि) को                                                                                                                                                                    |
| की श्रोर खींचा     | ऋतिवर्तते                                                                                                                        | =उल्लंघन कर                                                                                                                                                                       |
| जाता है)           |                                                                                                                                  | जाता है                                                                                                                                                                           |
|                    | (विषयों में फँसा<br>हुन्ना)<br>≐र्भा<br>=िनस्सन्देह<br>=योग-प्राप्ति की<br>ग्रोर कुक जाता<br>है (भगवन्त्राप्ति<br>की ग्रोर खींचा | (विषयों में फँसा योगस्य<br>हुन्ना) जिज्ञासुः<br>=र्भा<br>=िनस्सन्देह श्रिप<br>=योग-प्राप्ति की शुब्द-ब्रह्म<br>श्रोर भुक जाता<br>है (भगवन्त्राप्ति<br>की श्रोर सींचा श्रितिवर्तते |

अर्थ—उस पूर्व याने पहले जन्म के अभ्यास के वल से विवश ( मजबूर ) होकर, वह वोग-अष्ट पुरुष स्वतः योग-प्राप्ति की ओर निरचय ही भुक जाता है ( अर्थात् विषय-वासनाओं को छोड़कर योगमार्ग में काम करने लगता है ), योगरीति जानने की इच्छा रखने के कारण वह शब्द-ब्रह्म से अपर पहुँच जाता है, अर्थात् वेद में कंहे हुए कर्मकाएडी से छुटकारा पा जाता है या यों समभो कि वेदों में कहे हुए सकाम कर्मों के फल उसके सामने कोई महत्त्व नहीं रखते।

प्रयत्नाद्यतमानस्तु योगी संशुद्धकिल्बिष:। श्रमेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिम्॥ ४५॥

प्रयत्नात्, यतमानः, तु, योगी, संशुद्ध-किल्विषः। अनेक-जन्म-संसिद्धः, ततः, याति, पराम्, गतिम्॥

धनेक जन्मों में =मौर (फिर) त्र =प्रयत्नपूर्वक प्रयत्नात् संसिद्धः =उपाय यतमानः प्रकार सिद्ध हो-कर श्रर्थात् ब्रह्म-धोये हुए-पापों-वित् होकर =वाला ( स्नर्धात् किल्बिय: =फिर ततः जिसके सब पाप =श्रेष वराम् दूर हो गए है =गति को गतिम् ऐसा ) =प्राप्त होता है याति ±योगी योगी

धर्य—इस प्रकार जो योगी अधिक परिश्रम के साथ उस योगसिद्धि के लिए यत्न करता है, उसके सब पाप दूर हो जाते हैं, घ्रौर खनेक जन्मों में पुण्य कर्मों द्वारा अन्तःकरण की शृद्धिक्य सिद्धि को प्राप्त करके परम-गति [ मोच्च ] को प्राप्त होता है।

# तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोऽधिकः। कर्मिभ्यश्चाधिको योगी तस्माद्योगी भवार्जुन॥४६॥

तपस्त्रभ्यः, श्रधिकः, योगी, इानिभ्यः, अपि, मतः, श्रधिकः। कर्मिभ्यः, च, श्रधिकः, योगी, तस्मात्, योगी, भव, अर्जुन॥

योगी =ध्यान-योगी च =श्रीर तपस्चिभ्यः =तपस्वियों से श्रानिभ्यः =श्रीनयों से श्रीधिकः =श्रेष्ट श्रीप =भी .

=विशेष श्रेष्ठ =प्रधिक श्रेष्ठ है श्रधिकः अधिकः ±इसलिए ≃माना गया है तस्मात् मतः श्रज़ु न ≕हे अजुंन ! +तधा +त् भी कर्मिश्यः =भ्राग्निहोत्रादि कर्म करनेवालों =ध्यान-योगी योगी से भी ≃ही भव =योग-सभ्यासी योगी

अर्थ-योगी तपस्त्रियों से, ज्ञानियों से और अग्निहोत्र आदि कर्म करनेवालों से श्रेष्ठ माना गया है; इसलिए हे अर्जुन! तू भी ध्यान-योगी हो।

व्याख्या—मतलब यह कि जो राजसी और तामसी प्रकृति के बोग उपवास आदि कर अपनी देह को की या कर डालते हैं; और सरदी-गरमी आदि की परवा न कर अपने शरीर को कष्ट देकर अनेक प्रकार के तप करते हैं और जो यक्ष, इवन आदि करते तथा कुएँ, तालाब और धर्मशाला आदि बनवाते हैं; जो रात-दिन केवल शास्त्रों के अर्थ-विचार में लगे रहते हैं, उन सबसे ध्यान-योगी कहीं उत्तम हैं।

योगिनामपि सर्वेषां मद्रतेनान्तरात्मना । श्रद्धावान्भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः ॥ ४७॥

योगिनाम्, ऋषि, सर्वेषाम्, महतेन, श्रन्तर-श्रात्मना । श्रद्धावान्, भजते, यः, माम्, सः, मे, युक्त-तेमः, मतः ॥

सर्वेषाम् =सव श्रपि =भी योगिनाम् =योगियों में यः =जो श्रद्धावान् 🕟 =श्रद्धावान् पुरुष को मद्रतेन =मुक्त वासुदेव में भजते =भजता है पूर्ण श्रद्धा रखता सः =वह भक्त (ध्यान-योगी) हृदय से (भ्रन्तः मे ≔मेरी करण से ) =समभ में मतः =सबसे डिंह ≃मुक परमेश्वर माम युक्तनमः

श्चर्य- हे श्चर्जुन ! जो १ कमात्र मुक्त वासुदेव सिचदानन्द-स्वरूप में पूर्ण श्रद्धा रखता हुआ इदय से मेरा ही ध्यान करता है, उसे में सब योगियों से उत्तम समक्षता हूँ ।

बुटा अध्याय समाप्त

#### गीता के इंडे अध्याय का माहातम्य

भगवान् विष्णु ने लच्मी से कहा--हे देवि ! गीता के छठे अध्याय का माहातम्य सुनो । गोदावरी नदी के किनारे प्रतिष्ठानपुर नाम का एक नगर है। वहाँ धर्म, अर्थ, काम अपीर मोत्त चारों पढार्थों का मर्मज्ञ ज्ञानश्रुति नाम का राजा राज्य करता था। बह धर्मात्मा राजा पुत्र के समान प्रजा का पालन, अश्वमेध आदि यज्ञों का अनुष्ठान, साधु-महात्माओं का पूजन और बाह्यगों को भीजन कराता था। वह अपने धर्म-कृत्यों से संसार भर में प्रसिद्ध था। एक दिन हंसी का भंड आकाश में उड़ता हुआ उस नगर के ऊपर से निकला। पीछे उड़ने-वाल हंसों ने आगे के हंसों से कहा—'देखो, यह राजा इनिश्रुति की राजधानी है। यह धर्मात्मा महातेजस्यी राजा अपने पुरव-प्रताप से सम्पूर्ण जगत् में विख्यात है।' आगे-बाले हंसों ने हँसकर उत्तर दिया, 'तुमको मालूम नहीं ब्रह्म-बादी रेक्य का तेज इस राजा से भी बढ़कर है। हंसीं की ये बातें महाराज ज्ञानश्रुति सुन रहे थे। महारमा रैक्य का प्रभाव सुनकर उनके दर्शन की इच्छा से राजा ज्ञानश्रनि उनको ढुँढ़ने के खिए निकले। महर्षि रैक्य का पता राजा को मालूम न था, इसलिए वे काशी, गया, उज्जैन आदि नगरों में गंगा, गोद।वरी आदि पत्रित्र नदियों के तटों पर, मुख्य-मुख्य तीर्थो में, गोवर्थन, विनध्याचल और हिमाजय आदि पुण्यभूमि में दूँदते-दूँद्रते काश्मीर देश में माणिक्येश्वर-नामक महादेव के स्थान पर रैक्य मुनि को देखा । बड़ी श्रद्धा श्रीर भिक्त से उनको प्रणाम करके राजा ने पूछा—'महाराज, श्रापका श्रद्भुत प्रभाव सुनकर, मैं श्रनेक देशों में श्रापको दूँ इता हुआ यहाँ श्राया हूँ । कृपा करके मुक्ते बताइए कि किस धर्म से श्रापको यह महिमा प्राप्त हुई है। महर्षि रैक्य ने उत्तर दिया—'राजन् ! में प्रतिदिन गीता के छठे श्रध्याय का पाट करता हूँ, उसी के प्रभाव से मेरा तेज देवताश्रों को भी दृश्सह हो गया है।'

महात्मा रैक्य के भूँ ह से गीता का यह माहात्म्य सुनकर राजा ज्ञानश्रुति भी गीता के छुठे श्रम्याय का पाठ करने लगे श्रीर उसी के प्रभाव से इस असार-संसार को त्यागकर वैकुषठ-धाम को गये।

# सातवाँ अध्याय

#### श्रीभगवानुवाच—

मय्यासक्तमनाः पार्थ योगं युज्जनमदाश्रयः। श्रमंशयं समग्रं मां यथा ज्ञास्यसि तच्छगु॥ १॥

मिय, ऋगेसक्त-मनाः, पार्थ, योगम्, युक्जन्, मत्-ऋगश्रयः । ऋ-संशयम्, सममम्, माम्, यथा, ज्ञास्यसि, तत्, शृशाु ॥

#### श्रीकृष्ण भगवान् वोले-

| पार्थ    | =हे पृथा-पुत्र     | मत्-ऋाधयः | =मेरे छ।सरे |
|----------|--------------------|-----------|-------------|
|          | (ऋजुंम)!           |           | रहकर        |
| मयि      | = मुक्तमें         | योगम्     | ≃योगाभ्यास  |
|          | + अतस्य भक्ति      | यु अन्    | =करते हुए   |
|          | से                 | माम्      | =मुभे       |
| मासक्र-म | नाः = सन जगानेवाचा | यथा       | =जिस प्रकार |

|             |                |                  | ~~~~      |
|-------------|----------------|------------------|-----------|
| समग्रम्     | =पृशं रूप से   |                  | सन्देह के |
|             | ( दिभूति, बल   | <b>ज्ञास्यसि</b> | =जानेगा   |
|             | ऐरवर्य भादि    | तत्              | ≔उसको     |
|             | गुर्गा के साध) | शृणु             | =त् सुन   |
| श्रसंशयम् । | =विना किसी     |                  | ,         |

अर्थ — हे अर्जु न ! मुक्तमें अपना चित्त लगाकर, मेरी शरण में आकर, योगाभ्यास करते हुए, विना किसी सन्देह के पूर्ण रूप से (विभूति, वज्ञ, ऐश्वर्य आदि गुणों के साथ) जिस तरह तृ मेरे शुद्ध, सचिदानन्द स्वरूप को जानेगा उसे तु सावधान होकर सुन।

#### ज्ञानं तेऽहं सिवज्ञानिमदं वच्याम्यशेषतः। यञ्ज्ञात्वा नेह भृयोऽन्यञ्ज्ञातन्यमवशिष्यते॥२॥

ज्ञानम्, ते, अहम्, स-विज्ञानम्, इदम्, बदयामि, अशेषतः । यत्, ज्ञात्या, न, इह्, भ्यः, अन्यत्, ज्ञातन्यम्, अवशिष्यते ॥

| ग्रहम्     | =#               | यत्         | =जिस्के          |
|------------|------------------|-------------|------------------|
| इदम्       | =इ.स             | द्वारवा     | =ज्ञान होने पर   |
| ज्ञानम्    | =( प्रपने स्वरूप | भृयः        | ⇒िफर             |
| •          | के) ज्ञान को     | श्रन्यत्    | =ग्रोर कुछं (भी) |
| स-विद्यानम | ≕िश्चान-सहित     | ज्ञातव्यम्  | =ज्ञानने-योग्य   |
|            | (धनुभव-सहित)     | इह          | =इस संसार में    |
| श्रशेषतः   | =सश्वर्णं रूप से | 🔳 श्रवशिष्य | ति≔बाकी नहीं रह  |
| ते         | =तुकसे           |             | जाता             |
| वस्थामि    | =कहुँगा          |             | -01              |

श्रर्थ—में इस ईश्वरीय ज्ञान को श्रनुभव श्रीर युक्तियों से तुके सम्पूर्ण रूप से वतलाऊँगा, जिसके जान लेने पर, फिर इस संसार में श्रीर कुछ भी जानने को बाकी नहीं रह जाता।

#### मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिचतति सिद्धये । यततामपि सिद्धानां कश्चिनमां वेत्तितत्त्वतः॥ ३ ॥

मनुष्याणाम्, सहस्रेषु, कश्चित्, यतित, सिद्धये । यतताम्, अपि, सिद्धानाम्, कश्चित्, माम्, वेत्ति, तत्त्वतः॥

सहस्रेष =हजारों यतताम् = प्रयत्न करनेवाले सिद्धानाम् = सिद्ध पुरुषों में मनुष्याणाम् =मनुष्यां में से कश्चित् श्चिप =कोई एक =र्भा =मोक्ष-रूप सिद्धि कश्चित् =ियरलाही (कोई सिद्धये एक) के प्राप्त करने के =मेरे वास्तविक लिए अथवा सक माम् संचिदानस्य की स्वरूप को प्राप्ति के लिए तरवतः =यथार्थ ( शिक-यतित =प्रयत्न करता है ठीक ) + श्रीर उन विनि =जानता है

श्रंथ-इजारों मनुष्यों में से कोई एक इस सिद्धि-ईरवरीय-ज्ञान-अथवा ध्यान-योग से प्राप्त मोज्ञरूप सिद्धि प्राप्त को पाने की कोशिश करता है। फिर इस सिद्धि के लिए प्रयत करनेवाले हजारों सिद्ध पुरुषों में भी विरला ही कोई ऐसा होता है, जो मेरे वास्तविक स्वरूप को ठीक-ठीक जानता हो।

#### भृमिगपोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च । श्रहंकार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरप्टधा ॥ ४ ॥

भूमिः, श्रापः, अनलः, वायुः, खम्, मनः, बुद्धिः, ९व, च। श्रहंकारः, इति, इयमः, मे, भिना, प्रकृतिः, अष्टधा ॥

भूमिः =प्रधिवी एव =ऐसे ही ग्रहंकारः =श्रहंकार आपः =30 =भ्राग्न (तेज) हित = इस प्रकार श्चनसः =वायु (इवा ) भिन्ना = मलग-मलग वायः =चाकाश (पोल ) अष्टधा =चाठ भेदींवाली खम् इयम् ≕यह यनः = = ∓ = 1 बुद्धिः वृद्धि मे =मेरी =धोर प्रकृतिः = प्रकृति है च

अर्थ-पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, आकाश, मन, बुदि श्रीर श्रहङ्कार-यह मेरी आठ भेटोंबाली प्रकृति है।

श्रवरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम्। जीवभृतां महाबाहो ययेदं धार्यते जगत्॥ ॥॥

अपरा, इयम्, इतः, तु, अन्याम्, प्रकृतिम्, विद्धि, मे, पराम्। जीव-भूताम्, महा-बाहो, यया, इदम्, धार्यते, जगत्॥

| इदम्<br>ऋपरा | =यह ( प्रकृति )<br>=श्चपरा स्त्रर्थात्<br>निकृष्ट या परम | पराम्     | =परा ( उस्कृष्ट,<br>शुद्ध या परम |
|--------------|----------------------------------------------------------|-----------|----------------------------------|
|              | पुरुष से अलग                                             |           | पुरुष से श्रभेद                  |
|              |                                                          |           | रखनेवाली)                        |
|              | रखनेवाली है                                              | प्रकृतिम् | ≔प्रकृति                         |
| तु           | =ग्रौर                                                   | विद्धि    | ≕जान                             |
| इतः          | =इससे                                                    | यया       | =जिससे                           |
| अन्यान्      | ≃दूसरी                                                   | इदम्      | =यह                              |
| महा-बाही     | ≕हे अर्जुन !                                             | जगत्      | =( सम्पूर्ण ) जगत्               |
| मे           | =मेरी                                                    | धार्यते   | =धारण किया                       |
| जीव-भूताम्   | =जीव-स्वरूप                                              |           | जाता है                          |

अर्थ--यह अपरा अर्थात् जड़ या अचेतन प्रकृति है। अब इससे अलग, हे अर्जुन ! मेरी जीव-स्वरूप परा यानी उत्कृष्ट या सचेतन प्रकृति है, जिसने इस जगत् को धारण कर रक्खा है।

द्याख्या—जिससे यह जगत् बना है, उसी का नाम 'प्रकृति'
है। भगवान् कहते हैं कि पृथ्वी, जल, श्रांग्न, यायु, श्रीर श्राकाश—
इन पाँचों के मेल से इस शरीर का उांचा बनता है। सन विचार करने का द्वार है, बुद्धि से निश्चय किया जाता है श्रीर श्रहंकार ममता भाव को प्रकट करने का द्वार है। इन श्राठ प्रकार के जड़ पदार्थों का नाम ही श्रपरा प्रकृति है जो मेरी ही है। इसी का दूसरा नाम 'ईश्वरीय माया' भी है। इस "श्रपरा" प्रकृति के श्रालावा जो मेरी दूसरी प्रकृति है, उसका नाम 'परा' है। यह प्रकृति केंचे दर्जें की है। मतलब यह कि जड़ श्रीर चेतन ■थवा 'श्रपरा' श्रीर 'परा' इन दो प्रकृतियों से जगत् की रचना हुई

है। "परा" प्रकृति मेरी ख़ास आत्मा है। संचेप में मतलब यह कि इस जड़-जगत् में प्राणिमात्र के शरीर में में—सचिदानन्द भगवान्—ही जीवरूप से घुसा हुआ हूँ। इस प्रकार मेरी एक ही शिक्क, जड़ और चेतन भेद से दी प्रकार की कहन्नाती है।

## एतचोनीनि भृतानि सर्वागीत्युपघारय। श्रहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा॥ ६॥

एतत्, योनीनि, भूतानि, सर्वाणि, इति, उपधारय। ब्रहम्, कृत्स्नस्य, जगतः, प्रभवः, प्रलयः, तथा॥

≃सम्पूर्ण सर्वाणि श्रहम् भूतानि =प्राखी =(इस) सारे कृतस्त्रस्य =इन्हीं दोनों ≐विश्व को पतन जगतः प्रकृतियों से ≖पैदा करने प्रभवः योनीनि =पैदा हुए हैं वाला ≕ऐसा इति तथा =तथा =नाश करने-=न् जान प्रलयः उपधारय वाला हैं

अर्थ—हे अर्जुन ! सारे प्राणी इन्हीं दोनों ( परा और अपरा ) प्रकृतियों से पैदा हुए हैं, ऐसा तू जान । इसलिए में ही इस सारे जगत् की उत्पत्ति और लय का स्थान हूँ यानी ■ ही समस्त जगत् को पैदा करनेवाला और में ही नाश करनेवाला हूँ।

# मत्तः परतरं नान्यितकञ्चिद्दित धृनंजय। मयि सर्वमिदं प्रोतं सूत्रे मिण्गिणा इव॥ ७॥

मतः, परतरम्, न, अन्यत्, किंचित्, अस्ति, धनंजय। मयि, सर्वम्, इदम्, प्रोतम्, सृत्रे, मिण-गणाः, इव॥

धनंजय ≕हे श्रजुनि ! सर्वम् =सव ( जगत् ) =मुक्तसे मत्तः सूत्र =धारो में =ग्रधिक श्रेष्ठ परतरभ् मिंग-गणाः =मिंग्यों की =धौर अन्यत् लबी के किचित इव =समान =नहीं ँ न मिय =मुक्तमं श्रस्ति = शोनम् ≐श्रोत-प्रोत या इद्म् =य공 गुँथा हुन्ना है

अर्थ—जब कि मैं ही सबकी उत्पत्ति और प्रलय का स्थान हूँ, ऐसी सूरत में हे अर्जुन ! मुक्क परमातमा से अधिक अष्ट्र इस संसार में कोई भी पदार्थ नहीं हैं। जिस तरह धारों में मिणयों के दाने पिराये रहते हैं. उसी तरह यह जगत् अथवा सारे प्राणी मुक्कमें ब्रोत-प्रोत हैं। ( भगवान् के कहने का मतलब यह है कि इस संसार का जो कुछ भी बनाव है वह बस्तुत: मेरे सिवा और कुछ भी। नहीं है; जो कुछ भी है, वह सब मेरे ही अनेक रूप हैं।)

रसोऽहमप्तु कौन्तेय प्रभास्मि शशिसूर्ययोः। प्रण्यः सर्ववेदेषु शब्दः खेपौरुषं नृषु॥ =॥ रसः, ऋहम्, चप्नु, कौन्तेय, प्रभा, अस्मि, शशि-सूर्ययोः। प्रणवः, सर्घ-नेदेपु, शब्दः, खे, पौरुपम्, नृषु॥

=श्रोंकार ≕हे अर्जुन **!** कौन्तेय प्रसुवः + में ह =त्रल में ग्रप्तु =धाकाश में स्त्रे =रस रसः =में हुँ ≕शबद शब्दः अहम + और शशि-सूर्ययोः =चन्द्र और सूर्य =पुरुषों में नुषु =पौरुष ( उद्यम पौरुषम् उतेज या प्रकाश प्रभा या पराक्रम ) श्रस्मि =में हुँ + में हैं सर्व-वेदेषु =सब वेदी में

शर्थ—हे कुन्तीपुत्र अर्जुन! किस प्रकार से स्व में स्थित हूँ, यह सुन। जल में सारक्ष्य रस में हूँ, सूर्य और चन्द्रमा में प्रभा यानी तेज या प्रकाश में हूँ, सब वेदों में श्रॉकारक्ष्प प्रगाव हूँ, आकाश का सार "शब्द" है, वह शब्द में हूँ श्रीर पुरुषों में पीरुष यानी उद्यम या पराक्रम में हूँ (मतलब यह कि ये सब मेरे शरीर हैं श्रीर में ही इन-में रहनेजाला शरीरी हूँ। दूसरे शब्दों में सबके प्राग्, सबका सार वास्तव में ही हुँ, मेरे विना इनमें कुछ नहीं है)।

पुरायो गन्धः पृथिव्यां च तेजश्चास्मि विभावसौ । जीवनं सर्वभृतेषु तपश्चास्मि तपस्विषु ॥ ६ ॥ पुरुषः, गन्धः, पृथिव्याम्, च, तेजः, च, श्रस्मि, विभावसौ । जीवनम्, सर्व-भूतेषु, तपः च, श्रस्मि, तपस्विषु ॥

| च             | =श्रौर       | सर्व-भूतेषु | ⇒सब प्राणियों में |
|---------------|--------------|-------------|-------------------|
| पृथिक्याम्    | =पृथिवी में  | जीवनम्      | =जीवन-शक्ति       |
| <b>पु</b> एयः | =पवित्र      |             | (जीवन)            |
| गन्धः         | ≄गंध         | च           | ≃ श्रीर           |
| च             | =तथा         | तपस्विषु    | = तपस्वी-पुरुषों  |
| विभावसौ       | =श्रीग्न में |             | में               |
| तेजः          | =तेज         | तपः         | =तप               |
| श्रस्मि       | =मैं हूं     | ञस्मि       | = 菲 黄             |

अर्थ—पृथिवी में पित्रत्र गन्ध में हूँ, अगिन में जो तेज है वह सारभ्त तेज मैं हूँ, सब प्राणियों में—जीव-जन्तुओं में— जीवन-शिक्त मैं हूँ। ऐसे ही तपश्चियों में तप मैं हूँ।

बीजं मां सर्वभूतानां विद्धि पार्थ सनातनम् । बुद्धिर्बुद्धिमतामस्मि तेजस्तेजस्विनामहम् ॥ १० ॥

बीजम्, माम्, सर्व-भूतानाम्, विद्धि, पार्थ, सनातनम् । बुद्धिः, वुद्धिमताम्, अस्मि, तेजः, तेजस्विनाम्, अहम् ॥

पार्थ =हे भ्रजुंन ! (त्)
सर्व-भूतानाम्=सव प्राणियों का
सनातनम् =सनातन
भंजीर
वीजम् =भ्रमको तेजस्विनाम्=तेजधारी पुरुषों
माम् =भुकको का
तिजः =तेज
जिहम् =में ज्ञस्मि =हूँ
बुद्धिमत म् =बुद्धिमान् पुरुषों

अर्थ — हे पृथापुत्र अर्जुन! सब प्राणियों का सनातन बीज या अनादि काल से उत्पत्ति का कारण तू मुक्ते समक। बुद्धिमान् पुरुषों में जो बुद्धि है वह उनकी सारभूत बुद्धि मैं हूँ। ऐसे हा तेजधारी पुरुषों में जो तेज है, उनका सारभूत तेज मैं हूँ।

बलं बलवतां चाहं कामरागविवर्जितम्। धर्माविरुद्धो भृतेषु कामोऽस्मि भरतर्षभ ॥ ११॥

बलम्, बलवताम्, च, श्रहम्, काम-राग-विवर्जितम्। धर्म-स्रविरुद्धः, भूतेषु, कामः, श्रास्मि, भरत-ऋषभः।।

≃धीर ब्रहम् 💮 二帝 (音) च भरत-भ्राषभ≔हे भर्जु न ! वस्तवनाम् =बलवानी का =( सब ) प्राशियों काम-राग- ? काम-राग के विवर्जितम् } विकारीं से रहित ( तृष्या धर्म-त्रविरुद्धः=धर्मानुकृत ( धर्म-भीर असिक शास्त्र के अनुसार) से शन्य ) कामः श्रस्मि बसम् ≕वस

श्चर्य—हे भरत-वंशियों में श्रेष्ट, श्चर्जुन ! बलवानों में जो बल काम-राग ( अर्थात् श्रद्धाप्त वस्तु की चाहना श्चीर प्राप्त वस्तु में प्रीति ) उत्पन्न नहीं करता वह सारिवक वल में हूँ श्चीर प्राशियों में जो श्रपने धर्म के श्चनुसार कार्य या कर्तव्य कर्म करने की इच्छा है वह सारिवक काम मैं ही हूँ । ये चैव मास्विका भावा राजसास्तामसाश्च ये। मत्त एवेति तान्विद्धि नत्वहं तेषु ते मयि॥ १२॥

ये, च, एव, सात्त्विकाः, भावाः, राजसाः, तामसाः, च, ये। मत्तः, एव, इति, तान्, विद्धि, न, तु, अहम्, तेपु, ते,मिय।।

|         | Les Les              |          |                  |
|---------|----------------------|----------|------------------|
| च       | =स्रोर               | एव       | =ही (पैदाहुए     |
| ये      | =जो                  |          | ₹)               |
| यव      | <b>≕</b> भी ′        | इति      | ≃ऐसा             |
| सारिवका | ाः=सतोगुणवा <b>≢</b> | तान्     | ≕उनको            |
| च       | =भौर                 | विद्धि   | =त् जान          |
| ये      | =जो                  | तेषु     | =उनमें यानी      |
| राजसाः  | =रजोगुबा से          |          | उन भावों में     |
|         | उत्पन्न होनेवाले     |          | चर्थात् उनके     |
|         | †तथा                 |          | অধীন             |
| तामसाः  | =तमोगुण से           | श्रहम्   | ===              |
|         | पैदा होनेवाले        | न        | = नहीं हुँ       |
| भावाः   | =भाव (गुग्           | तु<br>ते | =परन्तु          |
|         | बा पदार्थ ) है       | ते       | ≕वे सब           |
|         | + ये सब              | मयिं     | =मुक्तमें हैं या |
| मत्तः   | मुभसे                |          | मेरे प्राधीम हैं |
|         |                      |          |                  |

ऋर्थ-शम, दम आदि सतोगुण, राग-द्वेष व हर्ष आदि रजोगुण और शोक-मोह आदि तमोगुण-इन तीनों भावों को हे अर्जुन! तू मुक्त परमेश्वर से ही पैदा हुए जान तो भी मैं उनमें नहीं हूँ, बिल्क वे मुक्तमें हैं यानी मैं संसारी जीवों की तरह उनके अधीन नहीं हूँ, परन्तु वे मेरे अधीन हैं।

त्रिभिर्गुण्मयैर्भावैरोभिः सर्वमिदं जगत्। मोहितं नाभिजानाति मामेभ्यः परमव्ययम्॥१३॥

त्रिभिः, गुणमयैः, भावैः, एभिः, सर्वम्, इदम्, जगत्। मोहितम्, न, श्रभिजानाति, माम्, एभ्यः, परम्, श्रन्ययम्॥

मोहितम् = मोहित हो रहा एभिः =इन त्रिभिः =तीन प्रकार + इसलिए =गुवाबाचे (गुवा-जुणमयैः =इन गुर्णों से सय ) एभ्यः भावैः =भावीं (राग-द्वेष =परे ( खलग ) परस् +यह जगत चादि विकारों) =गुक से माम श्रव्ययम् = प्रविनाशी को श्वम् । ≔यइ न ग्रमि-जानाति = नशें जानता सर्वम ≈सम्प<del>र्</del>क =जगम् जगस्

अर्थ—सत्त्व, रज और तम, इन तीन गुणमय भावों से यह सारा संसार मोहित हो रहा है। इसलिए यह जगत् इन भावों से परे (अलग) मुफ निर्विकार (अविनाशी) को नहीं जानता।

स्थान्या- वर्षा सन्त, रज भीर तम, इन मार्थी

ने ही संसारी मनुष्यों पर श्रशान का पर्दा ढाल रक्ष्या है, जिसके कारण प्राणी नित्य-श्रनित्य वस्तु के विषय में कुछ विचार नहीं कर सकते श्रीर हमी कारण मुक्त श्रविनाशी परमात्मा या मेरे वास्तविक स्वरूप को नहीं जानते। प्रकृति के सौन्द्र्य ने प्राणियों को ऐसा मोह रक्खा । कि रात-दिन वे उसी में रमे रहते हैं; उससे परे उन्हें कुछ दिखाई नहीं देता। जिस प्रकार पानी पर सेवार उपन्न होने से वह पानी को उक जेता है श्रथवा जिस प्रकार मेघ से श्राकाश दक जाता है उसी प्रकार इस त्रिगुणा-एमक माया ने श्रपना जाल बिछा रक्षा है, जिससे मनुष्य को सक्षा शान नहीं हो पाता श्रीर वह सदैव इस संसार । कूठे माया-मोह में फैंसा रहता है।

इस दैवी माथा को प्राची किस प्रकार जीत सकता है, यह भगवान् आगे कहते हैं, सुनी—

### दैवी होषा गुण्मयी मम माया दुरत्यया । मामव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते ॥ १४॥

दैवी, हि, एवा, गुरामधी, मम, माया, दुरत्यया। माम्, एव, ये, प्रपद्यन्ते, मायाम्, एताम्, तरन्ति, ते॥

| fg        | = निश्चय ही                     | माया     | =माया                                    |
|-----------|---------------------------------|----------|------------------------------------------|
| एषा       | =यह                             | दुरस्यया | =वडी दुस्तर                              |
| <b>मम</b> | ≕मेरी                           |          | (कडिन)                                   |
| गुणमयी    | =तीन गुर्खों से                 |          | +परन्तु                                  |
| दैवी      | युक्त<br>=श्रसीकिक<br>( दिश्य ) | ये       | =जो ब्रह्मतस्य<br>के जिज्ञासु<br>=मुक्को |
|           |                                 | : सार्थ  | and all do t                             |

|             |               | ~~~~~  | ~~~~~            |
|-------------|---------------|--------|------------------|
| पव          | =ही           | मायाम् | =माथा को         |
| प्रपद्यन्ते | ≃िनरन्तर भजते | तरन्ति | =तर जाते हैं, यह |
|             | रहते हैं      |        | उन्हें नहीं ब्या |
| त           | =वे           |        | पती 📗            |
| पताम्       | <b>≃इ</b> स   |        |                  |

अर्थ—सन्त्र, रज और तम, इन तीनों गुणों से युक्त मेरी दिव्य माया को जीतना बड़ा कठिन है, परन्तु जो सब धर्मों को त्यागकर मुक्त शुद्ध सचिदानन्द को निरन्तर भजते रहते हैं या जो मेरी शरण में आते हैं, वे सब जीवों को मोहित करनेवाली इस माया को जीतकर पार हो जाते हैं अर्थात् जन्म-मरण स्वरूप संसार-समुद्र से तर जाते हैं।

### न मां दुष्कृतिनो मूढाः प्रपद्यन्ते नराधमाः। माययापहृतज्ञाना चासुरं भावमाश्रिताः॥ १५॥

न, माम्, दुष्-कृतिनः, मूढाः, प्रपचन्ते, नर-ऋषमाः । मायया, अपहत-ज्ञानाः, आसुरम्, भावम्, आश्रिताः॥

दुष्-कृतिनः = शुरे कर्म करने-वासे मानी पापी =मृद (विवार-मुदाः होन) नर-श्रधमाः =मनुप्यों में नीच भावम् =प्रकृति यानी =माया से मायया अपहत-क्षानाः =जिनकी विचार- छ।श्विताः=धारय किये हुए

शक्ति नष्ट हो गई 👢 +श्रीर जो न्नासुरम्=राझसों की सी है ऐसे पुरुष न =नहीं माम् =मुक्तको प्रपद्यन्ते =पाते

श्चर्य—हे श्चर्जुन! जो पापी हैं यानी खोटे कर्म करने-वाले हैं, जो मूद अर्थात् विचारहीन हैं, जो मनुष्यों में नीच श्चर्यात् कमीने हैं, जिनके ज्ञान को माया ने हर लिया है यानी जिनकी विचार-शिक्त नष्ट हो गई है श्चौर जिनका स्वभाव राज्सों का-सा हो गया है, ऐसे मनुष्य मुक्तको नहीं भजते।

चतुर्विधा भजन्ते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन । श्वातीं जिज्ञासुरथींथीं ज्ञानी च भरत्वभ ॥ १६॥

चतुर्-विधाः, भजनते, माम्, जनाः, सुकृतिनः, अर्जुन । आर्तः, जिज्ञासुः, अर्थ-अर्था, ज्ञानी, च, भरत-ऋषभ ॥

यजु न ≔हे प्रजुंन ! =चार प्रकार के चतुर्-विधाः सुकृतिनः =पुगयास्मा =मनुष्य जनाः =मुक्तको माम् =भजते हैं भजन्ते च भरत-ऋषभ =हे भरतवंशियों ज्ञाना में श्रेष्ठ! + वे ये हैं आर्तः =दुली (विवद्ग्रस्त) ≃म झ-त स्व को जिहासः

जानने की हच्छा
रखनेवाला
श्रर्थ-श्रेथीं = श्रांसारिक
पदार्थों की इच्छा
करनेवाला
च = श्रीर :
ज्ञाना = ज्ञानी-( विना
किसी इच्छा के
परम स्वरूप
की श्राराधना
करनेवाला)

अर्थ—हे भरतवंशियों में श्रेष्ठ अर्जुन! चार प्रकार के पुण्यात्मा पुरुष मुक्तको भजते हैं—(१) दुखी—जिन पर किसी प्रकार का सङ्कट पड़ता है। (२) जिज्ञासु— मुमुक्तु अर्थात् जिनको आत्मज्ञान की चाह होती है। (३) अर्थार्थी—जिनको छी-पुत्र, धन-दौलन, राज्य या लोक-परलोक के सुखों की इच्छा होती है। (४) ज्ञानी—जो विना किसी प्रकार की इच्छा के मुक्त शुद्ध, सिचदानन्द, निर्विकार का घ्यान करते हैं।

### तेषां ज्ञानी नित्ययुक्त एकभिक्तर्विशिष्यते । प्रियो हि ज्ञानिनोऽत्यर्थमहंसचमम प्रियः॥१७॥

तेषाम्, झानीः, नित्य-युक्तः, एक-भक्तिः, विशिष्यते । प्रियः, हि, ज्ञानिनः, ऋत्यर्थम्, ऋहम्, सः, च, मम, प्रियः ॥

| तेष।म्       | = इनमें से     | विशिष्यते         | =श्रेष्ठ    |
|--------------|----------------|-------------------|-------------|
| नित्य-युक्तः | =समाहित वित्त- | हि                | =क्यों कि   |
|              | वासा (सदा-     | श्रहम्            | =#          |
|              | युक्त )        | श्रानिनः          | =ज्ञानी को  |
|              | +चीर मुकर्मे   | <b>अ</b> त्यर्थम् | ≕ग्रत्यन्स  |
| एक-भक्तिः    | =धनन्य भक्ति   | <b>प्रियः</b>     | =प्यारा हूँ |
|              | रस्रनेवाला     | च                 | =चीर        |
|              | (एक मिक्र-     | सः                | =वह ज्ञानी  |
|              | वाबा )         | 100               | =मुक्को     |
| क्रानी       | =ज्ञानी        | प्रियः<br>-       | =प्यारा     |

अर्थ—इन चारों में से ज्ञानी जिसका चित्त नित्य मुमः परमात्मा में ही लगा रहता अधीर जो मेरा अनन्य भक्त है, सबसे उत्तम है; क्योंकि मैं ज्ञाना के लिए बहुत प्यारा हूँ और ज्ञानी मेरा अ:त्मस्वरूप होने से मुभे अत्यन्त प्यारा है, अर्थात् मुक्तमें और उसमें कुछ भेद नहीं है।

उदाराः सर्व एवैते ज्ञानी त्वात्मैव मे मतम् । श्रास्थितः स हि युकात्मा मामेत्रानुत्तमां गतिम् ॥ १८॥

उदाराः, सर्वे, एव, एते, ज्ञानी, तु, ऋारमा, एव, मे, मतम्। ऋास्थितः, सः, हि, युक्त-छारमा, माम्, एव, अनुत्तमाम्, गतिम्।

पते हि =क्योंकि =चे सर्वे =स**व** सः =48 =ही युक्त-आत्मा≃एकाम और एव समाहित चित्त-十भक =श्रेष्ठ या प्रिय हैं उदाराः वाता (ज्ञानी) =किन्तु =भेरा त माम् ज्ञानी =ज्ञानी (तो) =ही पव =मेरा त्रास्थितः ⇒त्राश्रय लिये हुए अनुत्तमाम् =सर्वेत्तम आत्मा ≃श्रातमा ≃ही ( है ) पव ( ग्रस्यन्त श्रेष्ठ ) +ऐसा मेरा =गति को गतिम् =िनश्चय है मतम् +प्राप्त होता है

अर्थ—हे अर्जुन! ये सभी उपासक या भक्त मुक्ते प्रिय हैं, किन्तु ज्ञानी को मैं अपना आत्मा ही मानता हूँ; क्योंकि उसका चित्त सदा मुक्तमें ही लगा रहता है । वह ज्ञानी अन्त में मेरी सर्वोत्तम गति को प्राप्त होता है।

बहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यते । वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभः ॥ १९॥

बहूनाम्, जन्मनाम्, अन्ते, ज्ञानवान्, माम्, प्रपद्यते । वासुदेवः, सर्वम्, इति, सः, महात्मा, सु-दुर्लभः॥

='वासुदेव' रूप =ग्रनेक (बहुत से) | वासुदेवः बहुनाम् ही 📗 =जन्मों के जन्मनाम् =ऐसा अनुभव इति =घन्त में ग्र≓ते क्रनेवासा ज्ञानवान् =ज्ञानी पुरुष ≕वह सः =मुक्ते माम =महास्मा महात्मा प्रपद्यते =प्राप्त होता है सु-दुर्लभः =ग्रस्यन्स दुवंभ +45 =सब जगत् " सर्वम्

अर्थ—बहुत से जन्मों के अन्त में ज्ञान प्राप्त करता हुआं जो ज्ञानी प्राशामात्र को 'वासुदेव' ■ समझता है, वह मुझमें मिल जाता है। ऐसा महात्मा अत्यन्त दुर्लभ है अर्थात् ऐसे महान् आत्मा विरले ही होते हैं।

कामैस्तैस्तिर्हतज्ञानाः प्रपद्यन्तेऽन्यदेवताः । तं तं नियममास्थाय प्रकृत्या नियताः स्वया॥ २०॥

<sup>■</sup> वासुदेव—प्राश्यिमात्र में जो वास करता ब उसी की 'वासुदेव'-कहते हैं।

कामैः, तैः, तैः, इत-ज्ञानाः, प्रपद्यन्ते, श्रम्य-देवताः । तम्, तम्, नियमम्, श्रास्थाय, प्रकृत्या, नियताः, स्वया ॥

=श्रपनी -तैः.तैः =डन-सन स्वया =प्रकृति (स्वभाव) कामैः =कामनाची से **भक्तरया** से हत-इानाः = भारम-ज्ञान से नियताः = विवश हुए ( प्रेरे अष्ट हुए पुरुष हए) अन्य-देवताः =घन्य देवताओं तम्, तम् =उस-उस नियमम् =नियमः का प्रवद्यन्ते =उपासना कर ते =माश्रय करके आस्थाय ।

ऋर्य—हे अर्जुन ! जिनकी बुद्धि धन, पुत्र, खी इत्यादि भिन्न-भिन्न कामनाओं—इच्छाओं—के कारण बहक जाती है, वे ( अपने पूर्व जन्मों के संस्कार के अनुसार ) प्रकृति के वशीभूत होकर, दूसरे देवताओं की उपासना करने लगते हैं। अर्थात् जिस-जिस देवता की आराधना से जो-जो कामना पूर्ण होती है, उस-उस देवता का पूजन नियम या विधि से वे करने लगते हैं।

यो यो यां तनुं भक्तः श्रद्धयार्चितुमिच्छति । तस्य तस्याचलां श्रद्धां तामेत्र विदधाम्यहम्॥२१॥

यः, यः, याम्, याम्, तनुम्, भक्तः, श्रद्धया, श्रचितुम, इच्छिति । तस्य, तस्य, श्रचलाम्, श्रद्धाम्, ताम्, एव, विद्धामि, श्रद्धम् ॥

| यः        | ≕क्षो            | तस्य      | ≃उस             |
|-----------|------------------|-----------|-----------------|
| यः        | =जो              | तस्य      | =उस देव-भक्त की |
| भक्तः     | =देव-भक्र        | ताम्      | ⊂डस             |
| याम्      | =ितस             | भ्रद्धाम् | =श्रदा को       |
| याम्      | ≕िजस             | श्रहम्    | = <b>ਮੈਂ</b>    |
| तनुम् *   | =देवता के स्वरूप | एव        | =ईî             |
|           | की               |           | +उस देवता में   |
| श्रद्धया  | =श्रद्धा-पूर्वक  | श्रचलाम्  | =श्रवतः (रहवा   |
| श्रचितुम् | =न्नाराधना करना  |           | स्थिर )         |
| इच्छति    | =चाहता है        | विद्धामि  | =कर देता हूँ    |

श्रर्थ—जो भक्त जिस देवता के स्वरूप की श्रद्धा-पूर्वक या विश्वाससहित उपासना करता है, उस भक्त के विश्वास को मैं ( अन्तर्शामीरूप से उसके भीतर बैठा हुआ ) उसी देवता में हड़—पक्का—कर देता हूँ।

## स तया श्रद्धया युक्तस्तस्याराधनमहिते। लभते च ततः कामान्मयैव विहितान्हि तान्॥२२॥

सः, तया, श्रद्भया, युक्तः, तस्य, त्राराधनम्, ईहते । लभते, च, ततः, कामान्, मया, एव, विहिनान्, हि, तान्॥

तनुम् = यहाँ तनु से खरिन, सूर्य छाटि उन देवताकों से मतलब हैं जो परमात्मा से वैसे ही जीवित हैं जैसे अन्तर्यांमी खाल्मा से यह शरीर।

|            |                        |          | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
|------------|------------------------|----------|-----------------------------------------|
|            | + तब                   | ततः      | <b>≖</b> उसी देवता                      |
| सः         | =वह भक्त               |          | द्वारा                                  |
| तया        | =उस                    | मया      | =मुभसे                                  |
| भद्रया     | =श्रद्धा से            | एव       | =31                                     |
| युक्तः     | =युक्त हुन्ना          | विहितान् | =िनिद्धि किये हुए                       |
| तस्य       | =उस देवता 🗎            | तान्     | =3न                                     |
| श्राराधनम् | =पूजने की (सेवा        | कामान्   | =अभीष्ट ( सन                            |
|            | करने की )              |          | चाहे ) फलों को                          |
| ईहते       | <b>≔इ</b> च्छा करता है | हि       | =निस्सन्देह                             |
| च          | ≔प्रीर                 | लभते     | =पाता 📗                                 |

अर्थ—वह देव-भक्त उसी देवता में दढ़ विश्वास रखकर उसीकी आराधना करता है और उसी से अपने अभीए—मन-चाहं—फल पा लेता है, जिनकी वास्तव में मैं ही देता हूँ।

स्याख्या——सबको कर्मानुसार फर्लों का देनेवाला भगवान् सिवा और कोई नहीं है, क्यों कि ईश्वर बिस्वा सर्वज्ञ (बात को जाननेवाला), सर्वदर्शी (सबको देखनेवाला) और सर्वध्यापक (सब जगह फैला हुआ) और कोई नहीं हैं। लेकिन श्रज्ञानी लोग सयकते हैं कि यह फल हमें श्रमुक देवता से मिला। वास्तव में बात यह बिक फल देते हैं भगवान् श्रीर नाम होता है देवता श्रों का ।

## श्वन्तवत्तु फलं तेषां तद्भवत्यरूपमधसाम् । देवान्देव प्रजो यान्ति मद्भक्ता यान्ति मामपि ॥२३॥

श्रन्तवत्, तु, फलम्, तेषाम, तत्, भवति, श्रह्य-मेधसाम्। देवान्, देव-यजः, यान्ति, मद्-भक्ताः, यान्ति, माम, अपि ॥

| तु          | =िकन्तु               |             | पूजनेवाचे        |
|-------------|-----------------------|-------------|------------------|
| तेषाम्      | ≒उन                   | देवान्      | ≕देवताचों को     |
| श्रल्प-मेधस | ।म्=मन्दवुद्धि पुरुषी | यास्ति      | =प्राप्त होते है |
|             | का                    |             | +कौर             |
| तत्         | ≡वड्                  | मद्-भक्ताः  | =मुक्त सचिवानम्  |
| फलम्        | ≕फव                   |             | निराकार          |
| ग्रन्तवत्   | =नाशवान् या           |             | स्वरूप के भक्त   |
|             | भनिस्य                | माम्        | =मुक्तको         |
| भवति        | =दोडा 📗               | <b>অ</b> থি | ≕ही              |
| देव-यजः     | =देवताची के           | यान्ति      | =प्राप्त होते है |

श्चर्य—किन्तु इन मन्द-बुद्धि पुरुषों—थोड़ी श्रवलवालों— को जो फल (स्वर्ग, की, पुत्र, राज्य श्रादि) इस प्रकार की उपासना से मिलता है, वह नाशवान् है, यानी संदा स्थिर नहीं रहता, समय पाकर उनका नाश हो जाता है। जो लोग देवताओं के उपासक हैं, वे देवताओं के पास बले हैं; किन्तु जो मुक्त सचिदानन्द की उपासना काते हैं ने मुक्तमें श्रा मिलते हैं (यानी उन्हें श्रनन्त श्रीर चिरशायी पद मिलता है।)

ऐसा होने पर भी सब मनुष्य भगवान् की उपासना स्वॉ नहीं हैं करते, इसका अगवान् आगे बतजाते हैं:---

श्रव्यक्तं व्यक्तिमापन्नं मन्यन्ते मामबुद्धयः। परं भावमजानन्तो ममाव्ययमनुत्तमम्॥ २४॥ अव्यक्तम्, व्यक्तिम्, आपन्नम्, मन्यन्ते, माम्, अ-बुद्धयः । परम्, भावम्, अजानन्तः, मम, अव्ययम्, अनुत्तमम् ॥

=मूर्ख लोग त्रबुद्धयः =मुक्त सचिदानन्द माम् ≕मेरे मम अव्यक्तम् =निराकार (धम-परम् =परम (श्रेष्ठ) तिमान् ) को श्रदययम् =श्रदिनाशी +साधारण मनुष्य अनुत्तमम् =सर्वतिम की नाई =भाव (स्वरूप) ह्यक्तिम् =ध्यक्तभाव की मावम् 💮 आपनम् =प्राप्त हुन्ना =न जानते हुए मन्यन्ते यजानन्तः =समभते हैं

अर्थ — किन्तु बुद्धिहीन पुरुष मेरे अविनाशी, निर्विकार और सबसे उत्तम भाव या स्वरूप को ठीक-ठीक न समभने के कारण, मुभ निराकार को मूर्तिमान् (साधारण मनुष्य अधवा वसुदेव का पुत्र ) समभने हैं।

# नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः। मूढोऽयं नाभिजानाति लोको मामजमध्ययम्॥२५॥

न, अहम्, प्रकाशः, सर्वस्य, योगमाया-समाइतः । मूदः, श्रयम्, न, श्रभिजानाति, लोकः, माम्, श्रजम्, श्रव्ययम् ॥

वोगमाया से बनावों से समावृतः ) =ढका हुन्ना जाच्छादित (ज्ञपनी इच्छा- हुन्ना) शक्ति से अनेक ऋहम् =मैं

| ************  |           |          |              |
|---------------|-----------|----------|--------------|
| सर्वस्य       | ≕सवको     |          | अनन्त ) को   |
| प्रकाशः       | ≕प्रकट    | त्रज्ञम् | =ज्ञन्म-रहित |
| न             | =नहीं हूँ |          | चौर          |
| अयम्          | =यह       | श्रदयम्  | =नाशरहित     |
| <b>मृ</b> ढः  | =म्द      | न        | =नहीं        |
| <b>स्रोकः</b> | =जगन्     | अभिजान।  | वि≃ज्ञानता   |
| माम्          | =मुक (बना | द        |              |

श्रर्थ—मैं अपनी योगमाया से ढके रहने के कारण सबको दिखाई नहीं देता; किन्तु मेरे मक्त ही मुक्तको जान सकते हैं। मूर्ख लोग मुक्त (अनादि-अनन्त )को जन्म-रहित—अजन्मा— श्रीर नाश-रहित नहीं जानते; बल्कि वे समकते हैं कि साधा-रण मनुष्यों की तरह मैं भी जन्म-मरण के अधीन हूँ।

द्याख्या—योग-माया—सतोगुण, रजोगुण धौर तमोगुण— इन तीन गुणों के मिलने से बनी है। इसी ने संसारी जीवों की बुद्धि पर पर्दा दाल रखा है। भगवान कहते हैं कि वह माया, जिसके कारण लोग मेरे वास्तविक रूप को नहीं पहचानते, मेरी है धौर मेरे ही धधीन है। संसारी मनुष्य इस झान के न होने के कारण सदैव इस माया के फेर है। पढ़े रहते हैं धौर इसीलिए मुक्को श्रविनाशी धौर श्रवन्मा नहीं समझते।

वेदाहं समतीतानि वर्तमानानि चार्जुन । भविष्याणि च भृतानि मां तु वेद न कश्चन ॥२६॥ वेद, श्रहम, समतीतानि, वर्तमानानि, च, श्रर्जुन । भविष्याणि, च, भुतानि, माम्, तु, वेद, न, करचन ॥

| त्रर्जुन<br>समतीतानि | =हे ऋजु न        |               | प्राणियों को |
|----------------------|------------------|---------------|--------------|
| समतीतानि             | =पहले हो चुके    | त्रहम्        | =मैं         |
| च                    | =ग्रौर           | वेद           | =जानता हू    |
| वर्तमानानि           | =वर्तमान में (जो | तु            | =िकन्तु      |
|                      | स्थित है उनको)   | माम्          | =मुक्को      |
| च                    | =तथा             | <u>কথ্ৰ</u> ন | =कोई भी      |
| भविष्याणि            | =म्रागे होनेवाले | न             | =नहीं        |
| भूतानि               | =पदार्थी 🔳       | वेद           | =जानता       |

अर्थ—हे अर्जुन ! जो पहले हो चुके हैं उन्हें, जो वर्तमान
में मौजूद हैं उनको, और आगे होनेवाले सब पदार्थी या
प्राणियों को मैं जानता हूँ; लेकिन ( मेरा असल स्वरूप न
जानने के कारण ) मुक्ते कोई भी यथार्थ-रूप से नहीं जानता
( अर्थात् कोई बिरला ही मुक्ते वास्तव में जानता है या मेरा
अनन्य भक्त ही मेरी ऋपा से मुक्ते जान सकता है । )

इच्छाद्वेषसमुत्थेंन द्वन्द्वमोहेन भारत। सर्वभूतानि संमोहं मर्गे यान्ति परंतप॥ २७॥ इच्छा-द्वेष-समुत्थेन, द्वन्द्व-मोहेन, भारत। सर्व-भ्तानि, सम्मोहम्, सर्गे, यान्ति, परन्तप॥

भारत क्हें भरत-पुत्र ! इच्छा-हेच } \_राम-हेप से परन्तप कहे शतुकों को समुत्थेन } उत्पन्न हुए तपानेवाले! हुन्द्र-मोहेन =द्वन्द्वी के मोह

से (सुख-दु:ख सर्व-भूतानि =सभी प्राणी भौर शीत-उष्ण सर्गे =इस संसार में भ्रादि द्वन्दों के सम्मोदम् =अज्ञान को फेर पदकर) यान्ति =प्राप्त हो रहे दैं

श्रर्थ—हे भरतपुत्र तथा शत्रुश्चों को तपानेवाल श्रर्जुन! इस संसार में जन्म लेते ही सारे प्राणी श्रनुकूल पदार्थों की इच्छा श्रीर प्रतिकृल से द्वेष करते हैं श्रीर इस इच्छा तथा द्वेष के कारण मुख-दु:ख, शीत-उच्ण श्रादि द्वन्द्वों के फेर में पड़कर, सब जीव श्रज्ञान या मोह को प्राप्त हो रहे हैं ( श्रर्थात् श्रपने असल स्वरूप को भूल जाते हैं श्रीर मुक्त परमेश्वर को अपनी

येषां त्वन्तगतं पापं जनानां पुग्यकर्मणाम् । ते द्वन्द्वमोहनिर्मुका भजन्ते मां दृढवताः ॥ २८ ॥

येषाम्, तु, श्रन्त-गतम्, पायम्, जनानाम्, पुरय-कर्मणाम् । ते, द्वन्द्व-मोह-निर्मुक्ताः, भजन्ते, माम्, देव-त्रताः ॥

| तु<br>येपाम्     | ≔िकन्तु<br>≃िजन     | द्वन्द्व-मोद्द- }<br>निमुक्ताः } | ्रमुख-दुःस<br>चादि द्वन्द्व रूप    |
|------------------|---------------------|----------------------------------|------------------------------------|
|                  | म्=पुराय-कर्म करने- |                                  | मोह से ब्टे हुए                    |
|                  | वाजी<br>=कोगों      | रह-वताः                          | = इंद्र झतवाचे<br>या पक्के निश्चय- |
| जनानाम्<br>पापम् | =पाप                |                                  | वाले पुरुष                         |
| अन्त-गतम्        | =नष्ट हो गए हैं     | माम्                             | =मुक्त को (ही)<br>=भजते हैं        |
| ते               | ±4                  | भ जन्ते                          | =मणत ६                             |

श्रर्थ— किन्तु ( शुभ-कर्म करते-करते या पिछले जन्मों के प्रिय-कर्मों के प्रभाव से ) जिन पुण्य-कर्म करनेवाले पुरुषों के पाप दूर हो गए हैं, वे राग-द्वेष, सुख-दु:ख, शीत-उष्ण श्रादि दन्द्वों के मोह से छूटे हुए दढवती मेरा ही भजन करते हैं । ( श्रर्थात् मेरी उपासना करते-करते मेरे वास्तविक स्वरूप को जान लेते हैं।)

### जरामरणमोद्याय मामाश्चित्य यतन्ति ये। ते ब्रह्म तद्दिदु:कृत्सनमध्यातमं कर्म चाखिलम् ॥२९॥

जरा-मरण-मोत्ताय, माम्, आश्रित्य, यतन्ति, ये। ते, ब्रह्म, तत्, विदुः, कृत्स्नम्, अध्यात्मम्, कर्म, च, अखिलम्॥

≕जो ते = वे =मुक्त परमेश्वर माम तत् =उस ब्रह्म =अध्य को आभित्य =आध्य सेकर क्टर**स्नम् =सम्पूर्ण** जरा- ) बुदापे श्रीर अध्यात्मम् = बात्मतस्य को मरण-⇒मृत्यु से छुट =चौर ਚ भोद्याय । कारा पाने के अखिलम् ≃सम्पर्धः लिए कर्म =कमं को यतन्ति =यल करते हैं विदुः =जान खेते हैं

ऋर्थ — जो मेरी भांक में एकाग्र-चित्त होकर बुढ़ापे और मृत्यु से छुटकारा पाने के लिए यह करते हैं, वे उस परब्रह्म को भनी-भाँति जान जाते हैं। अध्यात्म यानी अन्दर रहने-

वाले आत्मा की अस्लियत को समभ जाते हैं और सम्पूर्ण कमों के विषय में भी पूरी तौर से जान लेते हैं।

साधिभूताधिदैवं मां साधियज्ञं च ये विदुः। प्रयाणकालेऽपि च मां ते विदुर्युक्तचेतसः॥ ३०॥ स-अधिभूत-अधिदैवम्, माम्, स-अधियङ्गम्, च, ये विदुः। प्रयागाकातं, अपि, च, माम्, ते, विदुः, युक्त-चेतसः ॥

=जो रृहव ये =मुक्को भाम स-श्रधि- 🗋 श्रधिभृत और भूत-श्रधि- 🎖 =श्रधिदेव 📱 देवम् । सहित =चौर स-अधियक्रम्=प्रियत् के सहित =जानते हैं

युक्त-चेतसः =एकाम विच-वासे पुरुष प्रयागु-काले = भरव-समब में अपि =भी ≔मुक्तको माम् =51 च =जानते हैं प्राप्त विदुः इते है

श्रर्य-- जो मुक्ते अधिभूत, अधिदैव, श्रीर अधियइ 🛎 सहित जानते हैं, ऐसे इड़ चित्तवाले पुरुष मरण समय में भी मुके ही जानते हैं अर्थात् मुक्त सचिदानन्द का ध्यान करते-करते ही अपने प्राण त्यागते हैं और मुके ही प्राप्त होते हैं।

सातवाँ ऋध्याय समाप्त

<sup>•</sup> अधिभृत, अधिदैव, और अधियज्ञ शब्दों का अर्थ भगवान् स्वयम् ही प्राठवें प्रध्याय में बतावेंगे । इसिवए इनके प्रयों की समयाने की यहाँ क्रकरत नहीं ।।

### गीता के सातवें अध्याय का माहातम्य

भगवान् विष्णु ने लद्मी से कहा—हे देवि, अब सातवें अध्याय का माहात्म्य कहता हूँ, सुनो । पाटलिपुत्र नगर में शङ्कुकर्ण नाम का एक ब्राह्मण रहता था। उसने कभी देवताओं का पूजन और पितरों का तर्पण नहीं किया। वह दयावान् था और हमेशा वैश्यों की वृत्ति से धनसञ्जय करने में लगा रहता था। एक दिन वह किसी व्यवसाय के लिये बाहर गया था, मार्ग में रात हो जाने पर किसी पेड़ के नीचे सी गया। साँप के उस लेने से उसकी वहीं मृत्यु हो गई। जीवन भर धन के लोभ में लगे रहने से मरने पर उसकी धन-लिप्सा न छुटी, और इसीलिए वह साँग होकर एक पेड के नीचे -- जहाँ उसने बहुत-सा धन गाड़ दिया धा--रहने लगा । कुछ दिनों बाद साँप के जन्म से पीड़ित होकर उसने अपने पुत्रों को स्वप्न दिखाया—'मुक्ते साँप की योनि में जन्म मिला है ऋीर ऋमुक स्थान पर, जहाँ मेरा धन गड़ा है, रहता हूँ। मैं इस जन्म से बहुत दुःखित हूँ। तुम लोग मेरे उद्गार का कोई उपाय करो। उस ब्राह्मण के तीन पुत्र थे। बड़ा पुत्र तो प्रिना के उद्धार का उपाय सोचने लगा श्रीर छोटा पिता के दुःख का स्मरण करके सोच से व्याकुल होकर रोने लगा; किंतु में भले पुत्र को पिता की दुर्दशा का कुछ भी सोच न हुआ, बल्कि उसे यह फिक हुई कि वहाँ चलकर, सौंप को मारकर, अपकेला ही सब धन हथिया ले।

उसने अपनी खी को भी साथ लिया और उस पेड़ के नीचे जाकर साँप की बाँबी को खोदने लगा । वह कुदाल से खोदता था और उसकी स्री मिट्टी निकालती थी । थोड़ी हो देर बाद उस बाँबी से एक विषधर साँप निकला ! वही उसका पिता था। वह फुफकारका बोला — रे मूर्ख, तू कौन है ! और क्यों यह बाँबी खोदता है ?' पुत्र ने उत्तर दिया-'मैं अ। पका मँकला पुत्र हूँ। मैंने अगाज रात में स्वप्न देखा है कि यहाँ वहुत-सा धन गड़ा है, उसी के लिये यह विल खोद रहा हूँ। पुत्र का यह निच स्वभाव देखकर पिता ने हँसकर कहा - 'यदि तू मेरा पुत्र है, तो मुक्ते इस साँप-रूप से उद्धार कर।' पुत्र ने पूछ।--'किस उपाय से आएकी मुिक हो सकती है, वह मुक्ते बताइए।' पिता ने कहा--'दान, यज्ञ अथवा तीर्थ-यात्रा आदि करने से मेरी मुक्ति न होगी। मेरे श्राद्ध के दिन गीता के सातवें श्रध्याय का पाठ कराश्रो श्रीर श्रद्धा से ब्राह्मणों को भोजन कराश्रो । वस, इसी से मेरा उद्घार हो सकेगा। जब मैं इस साँप की देह से छुटकर मुक्त हो जो जें, तब यह धन तुम तीनों भाई आपस में बाँट लो।'

भगवान् विष्णु ने लद्दमीजी से कहा—''पिता की यह बात सुनकर पुत्र अपनी ली-समेत घर को लौट आया और अपने पिता के श्राद्ध के दिन गीता के सातवें अध्याय का पाठ करने लगा। उसी के प्रभाव से उसका पिता साँप की

देइ झोड़कर नैकुएठधाम को गया।"

# आठवाँ अध्यायं

→\$\(\frac{1}{2}\):o:-\(\frac{1}{2}\)

त्रजु<sup>°</sup>न उवाच---

किं तद्वहा किमध्यातमं किं कर्म पुरुषोत्तम। श्रिधिभूतं च किं प्रोक्तमधिदैवं किमुच्यते॥ १॥

किम्, तत्, ब्रह्म, किम्, ब्रध्यात्मम्, किम्, कर्म, पुरुष-उत्तम । श्रिध्युतम्, च, किम्, प्रोक्तम्, श्रिधदैवम्, किम्, उध्यते ॥

#### चर्जु न ने प्रश्न कियाः—

| पुरुष-उत्तम | =हे पुरुषों में   | ব :       | =भौर          |
|-------------|-------------------|-----------|---------------|
|             | उत्तम,श्रीकृष्या! | अधिभृतम्  | =श्रिभृत      |
| तत्         | =वह               | किम्      | =क्या         |
| ब्रह्म      | =====             | प्रोक्तम् | =कहा गया 🗗 ?  |
| किम्        | =क्या 🖁 ?         |           | +ग्रीर        |
| अध्यात्मम्  | ≃श्रध्यास्म       | अधिदैवम्  | =चधिदैव       |
| किम्        | =क्या है ?        | किम्      | =क्या         |
| कर्म        | =कर्म             | उच्यते    | =कहा आता है ? |
| किम्        | =क्या <b>ा</b> ?  |           |               |

अर्थ—हे पुरुषों में उत्तम, श्रीकृष्ण ! वह बहा क्या है ? अध्यातम क्या है ? कर्म क्या है ? अधिभूत क्या है ? और अधिदैव किसे कहते हैं ?

श्वधियज्ञः कथं कोऽत्र देहेऽस्मिन्मधुसूदन । प्रयाग्यकाले च कथं ज्ञेयोऽसि नियतात्माभेः ॥२॥

श्रिधयज्ञः, कथम्, कः, अत्र, देहे, अस्मिन्, मधुस्दन । प्रयाख-काले, च, कथम, ज्ञेयः, असि. नियत-आत्मिः ॥

प्रयाण-काले =मरने । समय =हे कृष्स ! मधुसद्न ( अन्त समय =यहाँ 켔둭 ग्रस्मिन ≔इस नियत-श्रात्मिभः वाचे पुरुषे हारा =देह में दहे =त्रधियज्ञ त्राधियहः कथम् =िकस प्रकार =कीन हैं ? **事**: इयः ऋसि = ऋष जाने जाते +चौर =िकम प्रकार है? कथम् =चरीर

मर्थ—हे मधुसूदन ! यहाँ, इस शरीर में, अधियझ कैसे भीर कीन है ! और मरने के समय समाहित चितवाले सजन आपको किस प्रकार जान सकते हैं!

चर्जुंन है उक्त सात प्रश्नों का यथाक्रम उत्तर भगवान् अब चागे देते हैं—

#### श्रीभगवानुवाच

श्रन्तरं ब्रह्म परमं स्वभावोऽध्यात्ममुच्यते । भूतभावोद्भवकरो विसर्गः कर्मसंज्ञितः ॥ ३ ॥

श्चत्तरम्, ब्रह्म, परमम्, स्वभावः, श्चध्यात्मम्, उच्यते । भूत-भाव-उद्भवकरः, विसर्गः, कर्म-संज्ञितः॥

#### श्रीभगवान् ने कहाः-

अध्यात्मम् =अध्यात्म परमम् =परम उच्यते =कहलाता है = श्रद्धर (यानी श्रह्य म् +श्रीर जिसका किसी तरह भी नारा भूत-भाव- । प्राणियों की उद्भवकरः ∫ =उस्पत्ति भौर न हो ऐसा मृद्धि करनेवाला निस्य, निराकार, विसर्गः = यज्ञ निमित्त होस सचिदानन्द द्रध्य का छोदा परमात्मा ) ती =अबा है जाना वस कर्म-संज्ञितः=कर्म नाम से =ग्रपना स्वरूप स्वभावः कहा गया है यानी जीव

श्रर्थ—परम श्रान्तर = ब्रह्म है । स्वभाव — श्रपना स्वरूप यानी जीवात्मा — श्रध्यात्म कहलाता है । सारे प्राणियों की उत्पत्ति श्रीर वृद्धि करनेवाले उस होम-द्रव्य के त्यागरूप यज्ञ को कर्म कहते हैं।

ध्याख्या-संत्रेप में मतलव यह है कि निश्य, ऋविनाशी,

प्रवर—जिसका किसी प्रकार भी नाश न हो।

निराकार सब जगह ज्यापक परमात्मा को "ब्रह्म" कहते हैं। शरीर ■ रहनेवाले जीवात्मा को "ब्रध्यात्म" कहते हैं शौर यह को "कमं" कहते हैं। यहां खिवनाशी ब्रह्म खात्मा के रूप से प्रत्येक प्राची के शरीर में वास करता है। शरीर में रहनेवाले धात्मा या जीव को "अध्यात्म" कहते हैं। हवन करने के समय जो खाहुतियां दी जाती हैं, वे स्यंभण्डल की श्रोर जाती हैं। उनसे वर्षा होती हैं, वर्षा से अनेक प्रकार के खख अत्यन्न होते हैं, जिनसे संसार भर के प्राची पैदा होते और पुष्ट होते हैं। प्राधियों को पैदा करनेवाले और बदानेवाले उस त्यागक्य यह को "कम" कहते हैं।

### अधिभृतं चरो भावः पुरुषश्चाधिदैवतम्। अधियज्ञोऽहमेवात्र देहे देहभृतां घर॥ १॥

अधिभूतम्, क्ररः, भावः, पुरुषः, च, अधिदैवतम्। अधियज्ञः, अहम्, एव, अत्र, देहे, देह-भृताम्, वर ॥

=घटने, बदने, श्रधिदैवतम् = धिरदैव 📱 सरः उपजने भौर देइभृताम् वर=हे देहधारियों **मिटनेवाले** में खेल ! =पदार्थ माघः 지각 =इस =शरीर में अधिभूतम् = अधिभृत है दह =धीर =मैं (विष्णु) अहम -ही =देह-रूपी पुर में पुरुष: पव =स्रधियञ् 📕 श्रव्यक्रः रहनेवाला पुरुष

अर्थ-हे देहधारियों में श्रेष्ठ अर्जुन ! घटने-बढ़ने, नष्ट व उत्पन होनेवाले पदार्थों को 'अधिभूत' कहते हैं। प्रत्येक शरीर में रहनेवाले पुरुष ( जीवात्मा ) की 'झिधिदैव' कहते हैं भीर इस शरीर में मैं ( विष्णु ) ही 'ऋधियज्ञ' ( उपास्य ) हूँ ।

स्यास्या—घटने-बढ़ने, पैदा होने तथा नह होनेवाले पदार्थों से जो बना है, उसे "श्रिधभ्त" कहते हैं; जैसे मनुष्य-शरीर श्रीर स्यं श्रादि पदार्थ। पुरुष वह है, जो शरीर या सूर्य श्रादि पदार्थ। पुरुष वह है, जो शरीर या सूर्य श्रादि पदार्थों में रहता है। जो सूर्य में रहकर सब प्राम्थियों की इन्द्रियों में चेतनता उत्पन्न करता श्रीर उनका पोषण करता है, जिसे स्वभावतः जीव-नाम से पुकारते हैं, उसी को "श्रीधदेव" भी कहते हैं। ■ यहाँ पर जिसकी प्रधानता है, जिसे देवना भी पूजते हैं वह बासुदेव में ही हूँ, श्रतः में ही "श्रीधयक्ष" हूँ।

श्वन्तकाले च मामेव स्मरन्मुक्त्वा कलेवरम्। यः प्रयाति स मद्भावं याति नास्त्यत्र संशयः॥ प्र॥

अन्तकाले, च, माम्, एव, स्मरन्, मुक्तवा, कलेवरम्। यः, प्रयाति, सः, मद्-भावम्, याति, न, भस्ति, अत्र, संशयः॥

| 4        | ≃भीर              | " मरता                   |
|----------|-------------------|--------------------------|
| अन्तकाले | =श्रन्त समय में   | सः =वह                   |
| यः       | =जो               | मद्भावम् =मेरे भाव ( स्व |
| माम्     | ≃मुक्तको          | रूप) को                  |
| एव       | = ही              | य।ति = भाप्त होता        |
| स्मरन्   | =याद् करता हुन्ना | श्रत्र ≔इसमें            |
| कलेवरम्  | =शरीर             | +ज़रा भी                 |
| मुक्तवा  | ≃छोदकर            | संशयः =संदेह             |
| प्रयाति  | ≕जाता है ग्रथांत् | न श्रस्ति=नहीं           |
|          | ,                 |                          |

अर्थ — मरने के समय, जो पुरुष मुक्तको स्मरण करना हुआ यह शरीर छोड़ता है, वह मेरे ही स्वरूप को प्राप्त होता है, इसमें सन्देह नहीं (यानी वह मेरे पास पहुँच जाता है और मुक्ते पा लेता है)।

## यं यं वापि स्मरन्भावं त्यजत्यन्ते कलेवरम् । तं तमेवैति कौन्तेय सदा तद्वावभावितः॥ ६॥

यम्, यम्, वा, श्रवि, स्मरन्, भावम्, त्यजति, श्रन्ते, कलेवरम्। तम्, तम्, एव, एति, कौन्तेय, सदा, तद्-भाव-मावितः॥

| वा              | =स्यवा          |               | +वह              |
|-----------------|-----------------|---------------|------------------|
| यम्. यम्        | =जिस-जिस        | सदा           | =िनरन्तर         |
| श्रपि           | =भी             | तद्-भाव- रे   | उस भाव से        |
| भावम्           | =भाव यानी       | भावितः ∫      | =भावित हुमा      |
|                 | पदार्थ या देवता |               | प्रथवा 🔤         |
|                 | को ,            |               | पदार्थं या देवता |
|                 | =स्मरक् करता    |               | का ध्यान रक्षने  |
| स्मरन्          | हुवा            |               | से               |
|                 |                 | तम्, तम्      | =उस-उसडो         |
|                 | =श्रम्त समय में |               | यानी उस परार्थ   |
| <b>ग्र</b> न्ते | =श्ररीर को      |               | या देवता की      |
| कलेवरम्         |                 | एव            | =ही              |
| •स्यजिति        | ≕यागता है       | <b>ए</b> ति   | =प्राप्त होता है |
| कौन्तेय         | ≕हे अर्जुन !    |               |                  |
| श्रर्थ—हे       | अर्जुन ! अन्त-। | तमय में प्राय | ति जिस पदाध या   |

देवता को स्मरण करता हुआ शरीर छोड़ता है उसी भाव (पदार्थ वस्तु या देवता) का सदैव ध्यान रहने से, वह उसी को पाता है।

स्याख्या—भगवान् कहते हैं कि जो मरने । समय मुक्ते याद हरते हैं, मेरे ही स्वरूप का सखे । से ध्यान करते हैं, वे निस्सन्देह मुक्ते पाते हैं। लेकिन जो मनुष्य मुक्ते छोड़कर किसी अन्य देवता का स्मरण करता है, वह उसी देवता को पाता । जो दिन-रात माया में फँसे रहने के कारण, अन्त समय धन, जी, पुत्र आदि की चिन्ता करते हुए, प्राण त्यागते हैं वे उन्हों नाशवान् पदार्थों को पाते हैं जिनके पाने से कुछ फ्रायदा नहीं, अत्रष्य मनुष्यों को जन्म भर परमेश्वर का ध्यान करना चाहिए। ऐसा करने से अन्त समय में उन्हें वही परमेश्वर याद आवेगा जिसका उन्होंने निरन्तर ध्यान किया है। यह प्रसिद्ध है कि मरने के समय "जाकी जैसी भावना वाकी वैसी गति"। । जो परमद्या परमात्मा का ध्यान करता हुआ यह चोला छोड़ेगा, वह । बीन हो जायगा।

### तस्मात्सर्वेषु कालेषु मामनुरमर युध्य च। मय्यर्षितमनोबुद्धिमामेवैष्यस्यसंशयम्॥ ७॥

तस्मात्, सर्वेपु, कालेपु, माम्, अनुस्मर, युध्य, च । मयि, अर्पित-मनः-बुद्धिः, माम्, एव, एष्यसि, अ-संशयम् ॥

| तस्मात् | ≖इसिक्षर     | श्रनुस्मर | =( त्) स्मरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------|--------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •       | + हे ऋजु न ! |           | THE STATE OF THE S |
| सर्वेषु | =सव          | च         | =धीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| कालेखु  | =समयों में   | युध्य     | =युद्ध (भी )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| माम्    | =मुक्तको     | मिय       | =मुकर्मे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

श्रापित-मन श्रीर बुद्धि माम् = मुक्तको मनः-बुद्धिः को श्रपंश कर एव = द्दी देने से (वू) एष्यति = प्राप्त होगा श्र-संश्यम् = निःसन्देह

अर्थ इसलिए, तू हर घड़ी मुक्त सिचरानंदस्वरूप का ध्यान करते हुए, युद्ध कर । मुक्तमें मन और बुद्धि लगाने से (शरीर छोड़ने पर ) तू मुक्ते अवश्य प्राप्त होगा ।

अभ्यासयोगयुक्तेन चेतसा नाम्यगामिना । परमं पुरुषं दिव्यं याति पार्थानुचिन्तयन् ॥ ८ ॥

श्रम्यास-योग-युक्तेन, चेतसा, न, श्रन्य-गामिना। परमम्, पुरुषम्, दिञ्चन्, याति, पार्थ, श्रनुचिन्तयन्॥

| पार्थ                         |   | ≕दे अर्जुन !                                                    | अनुचिन्तय        | न्=चिन्तन या                                                              |
|-------------------------------|---|-----------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| श्रभ्यास-<br>योग-<br>युक्ते न | } | श्चम्यास-योग<br>=से युक्र (परमा-<br>रमा को सदा<br>स्मरस्य रसने) | परमम्<br>दिब्यम् | स्मर्द्य करता<br>हुन्ना मनुष्य<br>≃पस्म ( प्रकाश-<br>स्वरूप)<br>=न्नजीविक |
| न ग्रन्य-<br>गामिना<br>चेतसा  | } | ्यन्य मोर न<br>जानेवासे<br>=चित्त से                            | पुरुषम्<br>याति  | =पुरुष को =प्राप्त होता                                                   |

श्रर्थ हे अर्जुन ! इस प्रकार जो मनुष्य अभ्यास-योग से युक्त है, अर्थात् हर समय भगवान का स्थान करत रहता है, हरएक कार्य में उसी का स्मरण करता है, जिसका चित्त अन्य किसी अोर नहीं जाता, ऐसा मनुष्य ध्यान करने से, परम प्रकाशस्वरूप पुरुष अर्थात् मुक्क परमेश्वर को ही पा जाता है।

वह परम दिव्य पुरुष कैसा है ? सुनोः --

कवि पुराग्मनुशासितार-मग्गारग्गीयांसमनुस्मरेद्यः । सर्वस्य धातारमचिन्त्यरूप-

मादित्यवर्णा तमसः परस्तात्॥ ॥ ॥

किनम्, पुराणम्, अनुशासितारम्, अगोः, अगीयांसम्, अनुस्मरेत्, यः । सर्वस्य, धातारम्, अचिन्त्य-क्रपम्, आदित्य-वर्णम्, तमसः, परस्तात् ॥

कविम् =ित्रकालदर्शी
(सर्वज्ञ)
पुराणम् = श्रनादि
श्रनुशा- } = सर्व पर शासन
स्तितारम् ∫ करनेवाले
श्राणोः = स्का से भी
(श्रणुमात्र से
भी)
श्रणीयांसम् = श्रत्यन्त स्का

भातारम् =पाजन-पोषण करनेवाले श्राचित्रय-स्रपम् =श्राचित्रय-स्रपम् =स्वरूप यानी निराकार श्रादित्य-वर्णम् =स्यं के समान वर्णम् =श्रावामान तमसः =श्रावास यानी श्रज्ञान से + ऐसी उपमा- यः =जो मनुष्य वासे प्रश्नु को श्रानुस्मरेत् =स्मरस करता

अर्थ—हे अर्जुन! वह त्रिकालदशाँ यानी सर्वज्ञ है, पुराना अर्थात् अनादि है, सब पर शासन करनेवाला है, अगुमात्र से भी अत्यन्त सूच्म है यानी छोटे जरें से भी छोटा है, सबका पालन-पोषण करनेवाला है, अचिन्त्य-स्वरूप यानी निराकार है, सूर्य के समान प्रकाशमान है और वह अन्धकार से परे यानी ज्ञानी है, ऐसे उपमावाले दिव्य पुरुष का जो स्मरण करता है।

> प्रयाग्यकाले मनसाऽचलेन भक्त्या युक्तो योगवलेन चैत्र । भुत्रोभिध्ये प्राग्यमावेश्य सम्यक् स तं परं पुरुषमुपैति दिव्यम् ॥ १०॥

प्रयाण-काले, मनमा, अचलेन, भक्त्या, युक्त:, योग-वलेन, च, एव । भुवो:, मध्ये, प्राणम्, आवेश्य, सम्यक्, सः, तम्, परम्, पुरुषम्, उपैति, दिन्यम् ॥

के प्राप से =45 =दोनों भौहों भ्रुवोः प्रयाण-काले =मरने के समय =बीच में भक्त्या = =भक्ति से मध्ये =प्राय को यानी युक्तः =युक्त होकर प्राणम् द्य को =ग्रीर =ग्रच्छी तरह योग-वलेन योग सम्यक

| श्रावेश्य<br>श्रचलेन<br>मनसा | =ठहराकर<br>=निश्चल<br>=मन से | दिव्यम्<br>परम् | =दिञ्य<br>=श्रेष्ठ<br>=पुरुष यानी |
|------------------------------|------------------------------|-----------------|-----------------------------------|
| MAIGH                        | +सचिदानंद का                 | पुरुषम्         | परमाध्मा को                       |
|                              | स्मरण करता                   | एव              | =ही                               |
|                              | हुन्रा                       | उपैति           | =प्राप्त होता है                  |
| तम                           | =उस                          |                 |                                   |

अर्थ—वह अन्तंकाल में अनन्य भक्ति और अभ्यास योग से युक्त होकर, चित्त को एक जगह स्थिर करके, दोनों भींहों के बीच में प्राणों को भली भाँति उहराकर, सचिदानंद को स्मरण करता हुआ, उसी दिन्य परम पुरुष को प्राप्त होता है यानी उसी परम दिन्य-स्वरूप परमात्मा में जा मिलता है।

### यदत्तरं वेदविदो वदन्ति विशन्ति यद्यतयो वीतरागाः । यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति तत्ते पदं संग्रहेगा प्रवच्ये ॥ ११॥

यत्, अच्चरम्, वेद-विदः, वदन्ति, विशन्ति, यत्, यतयः, वीत-रागाः । यत्, इच्छन्तः, ब्रह्मचर्यम्, चरन्ति, तत्, ते, पदम्, संप्रहेशा, प्रवद्ये ॥

वेद-विदः = वेद के जानने- पद को )

वाले ग्राह्मरम् = ग्राह्मर (ग्रावि
यत् = जिसे (जिस नाशी)

| वदन्ति   | = कहते हैं       | इच्छुन्तः    | =इच्छा करते हुए |
|----------|------------------|--------------|-----------------|
| वीतरागाः | =राग-रहित        |              | + ब्रह्मचारी    |
| •        | (ग्रासक्ति-रहित) | ब्रह्मचर्यम् | =ब्रह्मवर्यवत   |
| यतयः     | =संन्यासी        | चरन्ति       | =धारण करते हैं  |
| यत्      | =ितसमॅ (बिस      | तत्          | =वह             |
|          | पद में )         | पदम्         | =पद             |
| विशन्ति  | =प्रवेश करते हैं | ते           | =तुभसे          |
|          | + ऋौर            | संव्रहेण 🕡   | =संचेप में      |
|          | = जिस परम पंद    | प्रव≒ये      | =कहता हुँ       |
|          | की               |              |                 |

श्रर्थ—श्रीर हे श्रजुन ! वेद के जाननेवाले जिसे श्रच्यर— श्रविनाशी—कहते हैं, रागद्वेप-रहित संन्यासी जिसमें प्रवेश करते हैं, जिसे जानने के लिए लाग ( गुरुजी के घर रहकर ) ब्रह्मचर्य-व्रत का पालन करते हैं, उस परम 'पद' को मैं संचेप में तुकसे कहता हूँ।

सर्वद्वाराणि संयम्य मनो हदि निरुध्य च । मूध्न्याधायात्मनःप्राणमास्थितो योगधारणाम्॥ १२॥ स्रोमित्येकाच्चरं ब्रह्म व्याहरन्मामनुस्मरन् । यः प्रयाति त्यजन्देहं स याति परमां गतिम् ॥१३॥

सर्वद्वाराणि, संयम्य, मनः, इदि, निरुध्य, च ।
मूर्धिन, आधाय, आस्मनः, प्राणम्, आस्थितः,योग-धारणाम् ॥

योम्, इति, एक-अत्तरमः ब्रह्म, व्याहरन्, माम्, अनुस्मरन् । य:, प्रयाति, त्यजन्, देहम्, सः, याति, परमाम्, गतिम्॥

| सर्व-द्वारा         | ग् =इन्द्रियों के सब | ब्रह्म          | ≕बहाका           |
|---------------------|----------------------|-----------------|------------------|
|                     | द्वारों को           | व्याहरन्        | =उचारण करता      |
| संयम्य              | ≖रोंककर              |                 | हुश्रा           |
| च                   | =ग्रीर               |                 | + श्रौर          |
| मनः                 | ≕मन को               | माम्            | =मुक्त परमास्मा  |
| हदि                 | =हृदय में            |                 | -                |
| निरुध्य             | =स्थिर करके          | अनुस्मरन्       | =स्मरण करता      |
|                     | +तथा                 |                 | हुन्न:           |
| मूर्धिन             | =मस्तक में           | देहम्           | =शरीर            |
| श्रात्मनः           | =भ्रपने              | त्यजन्          | =स्यागकर         |
| प्रांगम्            | =प्राग् को           | यः              | ≕जो .            |
| त्राधाय             | =ठहराकर              | <b>प्रया</b> ति | ≕जाता है         |
| योग-धारए            | गम्=योगधारका में     | सः              | ≕वह              |
| <b>भ्रास्थितः</b>   | =स्थित हुन्ना        | परमाम् '        | =श्रेष्ठ         |
| श्रोम्              | =3%                  | गतिम्           | =गति को          |
| इति                 | ≖इस                  | याति            | =प्राप्त होता है |
| एक-अत्तरम्=एक ग्रचर |                      |                 |                  |
|                     |                      |                 |                  |

अर्थ — हे अर्जुन ! इन्द्रियों के सारे द्वारों की बन्द कर अर्थात् कान आदि इन्द्रियों को शब्दादि विषयों से हटाकर, फिर मन को ( सब त्योर से रोक ) व्यपने इदय-कमल में हिथर करके, मस्तक में अपने प्राण को ले जाकर और वहाँ उसे ठहराकर, योगधारण में स्थिर हो, अर्थात् मुक्क आत्म-स्वरूप के ध्यान में युक्त होता हुआं "ॐ" इस एक अत्तर बहा का जप करता हुआ और मुक्के स्मरण करता हुआ जो इस देह की त्यागना है वह परम गति को प्राप्त होता है।

व्यास्था—पहिले कान, आँल आदि बाहरी इन्द्रियों के द्वारों को उनके शब्दादि विषयों से रोकना चाहिए। इसके बाद अपने सन को सब और से इटावे। इन्द्रियों और मन के रूक आने पर अपने प्राया को दोनों भोंहों के बीच में स्थिर करना खाहिए। इसके उपरान्त अपने प्राया को बद्धा-रन्ध्र थानी मस्तक में आ जाकर उहराना चाहिए। इस प्रकार प्राया के स्थिर होने पर योग-अभ्यास द्वारा मुक्क परमात्मा का ध्यान करते हुए और 'ॐ' इस एक अचर बद्ध का उखारबा करते हुए जो शरीर स्थागता है वह परम गति को प्राप्त होता है, अर्थात् वह मेरा भन्न किर जन्म नहीं चेता, बहिक बद्धा-लोक को प्राप्त हो ब्रह्मरूप हो जाता है।

श्चनन्यचेताः सततं यो मां रमरति नित्यशः। तस्याहं सुलभः पार्थ नित्ययुक्तस्य योगिनः॥११॥

अनन्य-चेताः, सततम्, यः, माम्, स्मरति, नित्यशः । तस्य, अहम्, सुलभः, पार्थ, नित्य-युक्तस्य, योगिनः ॥

श्चनन्य-चेताः=नहीं है दूसरे में =प्रतिदिन नित्यशः =सेरा वित्त जिसका माम् =स्मरण करता है स्मरति ऐसा ( 📰 📟 **=3स** तस्य जिज्ञास् ) नित्य-युक्कस्य =नित्ययुक्क ≕ओ यः अर्थात् एकाम =निरन्तर सततम्

चित्तवाले सुलभः =सुलभ हूँ (ऋथीत योगिनः =योगी को में उसे सहज पार्थ =हे अर्जुन ! ही में प्राप्त हो ऋहम् =में जाता हूँ )

, अर्थ—हे अर्जुन ! जिसका चित्त सिवा मुक्त परमेश्वर के श्रीर किसी श्रीर नहीं जमता अर्थात् जो मेरा अनन्य भक्त है, जो लगातार नित्य मेरी ही याद करता रहता है, ऐसा एकाप्र-चित्तवाला योगी मुक्ते सहज ही में पा लेता है।

### मामुपेत्य पुनर्जन्म दुःखालयमशाश्वतम् । नाप्नुवन्ति महात्मानः संसिद्धि परमां गताः॥१५॥

माम्, उपेत्य, पुनर्जेन्म, दुःख-ब्यालयम्, अ-शाश्वतम्। न, श्राप्नुवन्ति, महात्मानः, संसिद्धिम्, परमाम्, गताः॥

=परम (उत्तम) दुःख-त्र्रालयम्=दुःख के स्थान परमाम् श्र-शाश्वतम् = अनित्य (जण-संसिद्धिम् =सिद्धिको भंग्र ) =पाये हुए (प्राप्त गताः पुनर्जनम = युनर्जनम ( त्सरे हए) शरीर) को महात्मानः =महात्मा पुरुष न आप्नुवन्ति=श्रप्त नहीं होते म(म् =मुक्ते उपेत्य =प्राप्त होकर

श्चर्य मुक्ते प्राप्त होकर श्चर्धात् मेरे परमस्वरूप में मिल जाने पर जो महात्मा लोग परम गति को प्राप्त हो गए हैं, वे उस पुनर्जन्म (वारंवार जन्म) को नहीं पाते, जो दु:खों का घर ( जन्मने, मरने और बुढ़ापे आदि के दुःखां का स्थान ) और क्रणभंगुर है।

## आवसभुवन।ह्योकाः पुनरावर्तिनोऽर्जुन । मामुपेत्य तु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यते ॥ १६॥

आ-त्रह्म-भुवनात्, लोकाः, पुनर्-त्रावर्तिनः, त्रज्ञुन । माम्, उपेत्य, तु, कौन्तेय, पुनः, जन्म, न, विद्यते ॥

| श्रजु <sup>°</sup> न | =हे अर्जुन !      | माम्    | =मुक परमात्मा |
|----------------------|-------------------|---------|---------------|
| ञा-ब्रह्म 🚶 🚆        | ब्रह्मलोक से      |         | को            |
| भुवनात् ∫े           | लेंकर             | उपेत्य  | =प्राप्त होकर |
| लोकाः =              | सारे लोक          | पुनः    | =िकर          |
| पुनर्-               | _पुनर्जन्मवाखे    |         | + उसका        |
| आवर्तिनः 🕽           | हैं               | जन्म    | = जन्म        |
|                      | =िकन्तु           | ं न     | =नहीं         |
| कीन्तेय              | =हं कुन्तीपुत्र ! | विद्यते | ≔होता         |
|                      |                   |         |               |

अर्थ—है अर्जुन ! त्रह्म-लोक तक जितने भी लोक हैं, उन सत्र लोकों में जाकर प्राणियों को पृथ्वी पर फिर आना पड़ता है अर्थात् उन लोकों में चले जाने पर भी जीवों को, पुण्य समाप्त होने पर, कभी-न-कभी फिर लीटना पड़ता है और लीटकर इस कर्म-भूमि में फिर जन्म लेना पड़ता है। लेकिन हे कुन्तीपुत्र ! मेरे पास पहुँचकर फिर उन्हें जन्म नहीं लेना पड़ता।

#### सहस्रयुगपर्यन्तमहर्यद्बह्मणो विदुः। रात्रिं युगसहस्रान्तां तेऽहोरात्रविदो जनाः॥ १७॥

सहस्र-युग-पर्यन्तम्, श्रहः, यत्, ब्रह्मग्यः, विदुः। रात्रिम्, युग-सहस्र-श्रन्ताम्, ते, श्रहः-रात्र-विदः, जनाः॥

रात्रिम् =( ब्रह्मार्का) एक सहस्र-'= हजार चौकडी युगवाला रात्रिको युग-पर्यन्तम् + जानते हैं =एक दिन ਰੋ | =वे (ही) श्रहः =जो यत् जनाः **≓पुरुष** व्रह्मणः ≃बह्या का श्रहःरात्र- । दिन श्रीर रात =जानते हैं विदुः के (रहस्य) विदः +श्रीर को जाननेवाओं हैं युग-हज़ार चौकड़ी =युग तक अवधि-अन्ताम् वाला

हे ऋजुंन ! केवल वे ही लोग दिन और रात के रहस्य को जाननेवाले हैं, जो यह जानते हैं कि ब्रह्मा का दिन एक हजार युगों का होता है और रात भी एक हजार युगों \* की होती है।

<sup>■</sup> युग चार होते हैं—(१) सत्ययुग (२) त्रेतायुग (३) द्वापरयुग (४) कित्रयुग । हरएक का समय इस प्रकार होता है—सत्ययुग १७,२८०००, न्नेता १२,६६०००, द्वापर ८,६४००० चौर कित्रयुगं ४,३२,००० वधीं का होता है। कुल ४३,२०,०००

#### अव्यक्ताद्वचक्तयः सर्वाः प्रभवन्त्यहरागमे । राज्यागमे प्रलीयन्ते तत्रैवाव्यक्तसंज्ञके ॥ १८॥

अव्यक्तात्, व्यक्तयः, सर्वाः, प्रभवन्ति, अहः-आगमे । गत्रि-आगमे, प्रलीयन्ते, तत्र, एव, अव्यक्त-संज्ञे ॥

श्रहः श्रागमे ≔बझा के दिन + स्रोर के उदय होने । राजि-आगमे =बहा की राजि के आने पर सर्वाः =संपूर्ण =उसी तन्न =भृत ( अर्थात् व्यक्तयः एव =ही स्थावर जङ्गम अव्यक्त-संबंके =कारण इहा में मृतिमान पदार्थ) यानी ब्रह्मा की अव्यक्तात =कार्या ग्रहा से स्वम श्रवस्था यानी ब्रह्मा की निद्धाः भवस्था से । प्रलीयन्ते =लीन हो जाते प्रभवन्ति =प्रकर होते हैं

द्यर्थ—हे ऋजुंन ! वे यह भी जानते हैं कि ब्रह्मा का दिन द्यारम्भ होते ही द्यर्थात् ब्रह्मा के जागने पर सब भूत यानी स्थाबर-जङ्गम जगत् द्यव्यक्त (कारण-प्रकृति ) से प्रकट होता है द्यीर ब्रह्माजी की रात्रि द्याने पर यानी ब्रह्माजी के

<sup>(</sup> नेनावीम लाख बीम इज़ार वर्षों के ख़तम ही जाने पर चारों युग एक बार होते हैं। ये चारों युग जब एक हज़ार बार न्यतीत होने हैं, तब का का एक दिन होता है और इसी प्रकार जब ये युग फिर एक इज़ार बार स्यतीत होते हैं, तब ब्रह्मा की एक राजि होती हैं।

सोने पर यह सब जगत् उसी अन्यक्त (कारण-प्रकृति ) में अथवा ब्रह्म के स्ट्म शरीर में लय हो जातर है।

भूतप्रामः स एवायं भृत्वा भृत्वा प्रलीयते । राज्यागमेऽवशः पार्थ प्रभवत्यहरागमे । १६ ।

भ्त-प्रामः, सः, एव, अयम्, भृत्वा, भृत्वा, प्रलीयते । रात्रि-त्यागमे, अवशः, पार्थ, प्रभवति, अहः-आगमे ॥

सः =बह प्रलीयते , =लय हो जाता है

सव =ही + श्रीर

श्रयम् =यह पार्थ =हे श्रजुंन !

भूत-ग्रामः =शित्वां का समृह

समृह

भूत्वा-भूत्वा =उत्पन्न हो-होकर

रान्नि-श्रागमे =रान्नि के श्राने

पर श्रयशः =िववश हुश्रा

+िकर

पर प्रभवति = उत्पन्न होता है

अर्थ—वहीं प्राशियों का समूह ब्रह्मां के दिन होने पर बार-बार जनम लेता है और रात्रि होने पर लय हो जाता है। मतलब यह कि (अविद्या के कारण) अपनी इच्छा न होते हुए भी कमों के वश होकर, ब्रह्मा के दिन होने पर यह सब स्थावर-जङ्गम भूतों का समुदाय फिर पैदा होता है और ब्रह्मां जी की रात्रि के समय लीन हो जाता है। इस प्रकार यह सिलसिला महाप्रलय तक बराबर जारी रहता है।

परस्तस्मान्त् भावोऽन्योऽव्यक्तोऽव्यक्तात्मनातनः । यः स सर्वेषु भूतेषु नश्यत्सु न विनश्यति । २०। परः, तस्मात्, तु, भावः, अन्यः, अन्यक्तः, अन्यक्तात्,सनातनः। यः, सः, सर्वेषु, भूतेषु, नरयत्सु, न, विनश्यति ॥

| तु         | =िकन्तु           |          | या बढा ) है   |
|------------|-------------------|----------|---------------|
| वस्मात्    | =इस               | सः       | ं≕वह          |
| अध्यक्तात् | = अव्यक्त से (भी) | सर्वेषु  | =स <b>व</b>   |
| परः        | =परे              | भूतंषु   | =प्राशियों के |
| अन्यः      | =धौर (दूसरा)      | नश्यत्सु | =नष्ट होने पर |
| यः         | = ਜੀ              |          | (भी)          |
| सनातनः     | =सनातन            | न        | =नहीं         |
| श्रव्यक्रः | = श्रव्यङ्ग       | विनश्यति | =नष्ट होता    |
| भावः       | =भाव(परमात्मा     |          |               |

अर्थ — परन्तु इस अन्यक्त से भी परे एक और सनातन (अनादि और अनन्त) अन्यक्त भाव (परमात्मा) है। वह सब प्राणियों के नाश होने पर भी नष्ट नहीं होता।

च्याख्या—सब प्राणियों का कारणस्त्रक्ष जो अन्यक्त वस है, उससे भी जुदा एक और अन्यक्त है। यह अन्यक्त भ्राणियों के कारणस्त्रक्ष अन्यक्त से श्रेष्ठ है। प्राणियों की उत्पत्ति का कारण जो अन्यक्त है, उसका समय आने पर नाश हो जाता है; किन्सु अन्य अन्यक्त का कभी नाश नहीं होता; हमी को शुद्ध सचिदानन्द, निराकार और शुद्ध अन्यक्त कहते हैं।

खब्यकोऽच्चर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्तन्ते तन्द्राम परमं मम ॥ २१॥ अन्यक्तः, अव्ररः, इति, उक्तः, तम्, आहुः, परमाम्, गतिम्। यम्, प्राप्य, न, निवर्तन्ते, तत्, धाम, परमम्, मम।।

भ्राव्यक्रः = (जो) ध्रव्यक्र यम् =जिस परम गति-= मत्तर अर्थात् श्रचरः रूप चचर ब्रह्म श्रविनाशी इति =ऐसा प्राप्य =प्राप्त होकर उक्रः =कहा गया है +मनुष्य तम् =उस ( श्रज्रर-न निवर्तन्ते =िकर इस संसार बहा) को में नहीं चाते परमाम् ≃परम ਰਗ = वह गतिम् =राति मेरा सम + भी परमम =परम आहः ≃कहते हैं ≃धाम है धाम

अर्थ — जो अव्यक्त अत्तर (अविनाशी) कहलाता है, उसी को परम गति भी कहते हैं। उसको पा लेने पर फिर किसी को संसार में लौटकर आना नहीं पड़ता। वहीं 'मेरा' (विष्णु का) परम वाम है।

पुरुषः स परः पार्थ भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया । यस्यान्तःस्थानि भृतानि येन सर्वमिदं ततम्॥ २ २॥।

पुरुषः, सः, परः, पार्थ, भक्त्या, लभ्यः, तु, अनन्यया। यस्य, अन्तः-स्थानि, भूतानि, येन, सर्वम्, इदम्, ततम्॥

= सब ( विरव ) =जिस सचिदा-सर्वम् यस्य =श्रोत-प्रोत या ततम् -नन्द परमात्मा परिवृक्ष है पार्थ =इं अजुंन ! श्चन्तः-स्थानि=भीतर स्थित =सम्पूर्ण प्राची भूतानि सः ≕वह =परम ( उत्तम ) परः =पुरुष पुरुषः =धौर त =श्रनन्य ग्रनन्या ≕जिससे येन =भक्ति से भक्त्या =प्राप्त होता है =यह लभ्यः इद्म्

अर्थ — हे अर्जुन ! वह परम पुरुष, जिसके अन्दर सव त् प्राणी वास करते हैं और जिस परमात्मा से यह सब जगत् व्याप्त है, केवल अनन्य मिक्त से प्राप्त होता है।

#### यत्र काले त्वनावृत्तिमावृत्ति चैव योगिनः । प्रयाता यान्ति तं कालं वक्ष्यामि भरतर्षभ ॥२३॥

यत्र, काले, तु, अनावृतिम्, आवृत्तिम्, च, एव, योगिनः । प्रयाताः, यान्ति, तम्, कालम्, वद्यामि, भगत-ऋपम ॥

तु = त्रौर जाते हुए

यत्र = जिस योगिनः = योगी

काले = काल (मार्ग) श्रमावृत्तिम्=धनावृत्ति

मं श्रयाताः =शरीर छोदकर में वापिस न

=प्राप्त हाते हैं आनेवाली गति य।न्ति ≖इस =श्रीर तम् 된 ≕काल या मार्ग =प्रावृत्ति प्रथात् कालम् त्रावृत्ति**म्** को संसार में फिर भरत-ऋषभ =हे अर्जुन! लोट प्रानेवाली वच्यामि =में (तुक्ससे) गति को कहता ह =निश्चय करके पव

अर्थ — हे भरत-कुल में श्रेष्ठ अर्जुन ! अब मैं तुक्ससे उस काल या मार्ग के बारे में कहता हूँ, जिस काल में योगी लोग शरीर त्यागकर फिर इस दु:खरून संसार में नहीं आते और जिस काल में (शरीर त्यागकर गये हुए योगी लोग ) पुन: लौटते हैं, अर्थात् फिर जन्म-मरण के बन्धन में फँसते हैं।

## श्विग्निज्योतिरहः शुक्लः षर्गमासा उत्तरायसम् । तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जनाः॥ २४॥

अगिनः, ज्योतिः, अहः, शुक्तः, पणमासाः, उत्तरायणम्। तत्र, प्रयाताः, गच्छन्ति, ब्रह्म, ब्रह्म-विदः, जनाः॥

| ऋग्निः         | = छारिन का   | ग्रह:  | ≕दिन का श्रभि-   |
|----------------|--------------|--------|------------------|
|                | स्वामी पहिला |        | मानी देवता       |
|                | मार्ग है     |        | ं तोसरा मार्ग है |
| <b>ज्योतिः</b> | =ज्योति का   | युक्तः | =शुक्लपद्म का    |
|                | स्वामी दूसरा |        | स्वामी चौथा      |
|                | मार्श हैं    |        | मार्ग है         |

4-2111 वाले या बहा उत्तरायण के जः षरमासाः के उपासक =महीनों का उत्तगा-=योगी पुरुष जनाः स्वामी पाँचवाँ यगम् +कम से इन मार्ग है . देवतात्रों 🗎 राज्य =उनमें तत्र में पह चते हए =शरीर छोड्कर प्रयाताः =बहा को व्रह्म गए हुए गच्छन्ति =प्राप्त होते हैं व्रह्म-विदः =बहा को जानने-

शर्थ—सगुण त्रहा के उपासक या जहा को जाननेवाले योगी पुरुष, शरीर त्यागने पर अगिन, ज्योति, दिन, शुक्ल-पत्त और उत्तरायण के छः महीनों के अभिमानी देवताओं के पास क्रम से या उत्तरोत्तर पहुँचते हुए त्रहा को प्राप्त होते हैं।

व्याख्या — मतलब यह कि जो पश्मात्मा के खनन्य मक है, ब शरीर छोड़ते ही को में लीन हो कैवच्य मुक्ति को प्राप्त होते हैं। परन्तु जो सगुद्य ब्रह्म के उपासक है, वे शरीर त्यागने पर पहले खरिन देवता के पास पहुँचते हैं, वहाँ से ज्योति के पास, वहाँ से दिन के पास, दिन से शुक्लपच के देवता ब पास खौर फिर उत्तरायण को जाते हैं। वहाँ से होते हुए ब्रह्मलोक में पहुँचते हैं, जहाँ ब्रह्मज्ञान क! उपदेश पा, ब्रह्म में लीन हो, ब्रह्ममय हो जाते हैं।

धूमो रात्रिस्तथा कृष्णः ष्रामासा दिच्चणायनम्। तत्र चान्द्रमसं ज्योतियोगी प्राप्य निवर्तते॥ २ ४॥ धूमः, रात्रिः, तथा, कृष्णः, पण्मासाः, दक्तिणायनम् । तत्र, चान्द्रमसम्, उयोतिः, योगी, प्राप्य, निवर्तते ॥

| तथा      | =वैसे ही ़                                | तत्र        | ≃उनमें             |
|----------|-------------------------------------------|-------------|--------------------|
| धूमः     | =धुएँ के ऋभि-                             |             | +शरीर छोद-         |
|          | मानी द्वता का                             |             | कर गया हुआ         |
|          | जो लोक है                                 | योगी        | =कर्म-योगी         |
| रात्रिः  | =रात्रि के श्रभि-                         |             | (कर्मकायडी)        |
|          | मानी देवता का                             |             | +कम से उपर्युक्त   |
|          | जो लोक है                                 |             | देवताश्रॉ के       |
| कुरगः    | ≈कृष्णपक्ष के                             |             | राज्य में पहुँ वते |
|          | श्रीभमानी देवता                           |             | हुए                |
|          | का जो लोक है                              | चान्द्रमसम् | =चन्द्रमा-         |
|          | +ऋौर                                      |             | सम्बन्धी           |
| षगमासाः  | ) दिचियायन के                             | ज्योतिः     | =ज्योति अर्थात्    |
| दक्तिणा- | दिचिणायन के<br>=खः महीनों के<br>श्रीसमानी |             | चन्द्रलोक को       |
| यनम्     |                                           | प्राप्य     | =गप्त होकर         |
|          | देवता 📰 जी .                              | निवर्तन्ते  | =फिर लौट           |
|          | लोक हैं                                   |             | त्राता है          |
|          | 44.44.6                                   |             | श्राता ह           |

अर्थ—अग्निहोत्र आदि कर्मों के करनेवाले योगी पुरुप जब शरीर त्यागते हैं, तो वे धुआँ, रात्रि, कृष्णपन्न और दिल्लायन के छः महीनों के अभिमानी देवताओं के राज्य में क्रम से होते हुए चन्द्रलोक में पहुँचते हैं और (वहाँ अपने पुर्य-कर्म को भोग) फिर मनुष्य-लोक को लीट आते हैं। व्यास्या—जो सगुण ब्रह्म े उपासक नहीं हैं, किन्तु यज्ञ, दान इत्यादि कर्म करते रहते हैं, वे शरीर त्यागने पर पहले धुएँ को भाष्त होते हैं। खुएँ से राजि, राजि से कृष्णपच और कृष्णपच से दिख्णायन के छः महीने, इन मार्गों से गुज़र कर चन्द्रलोक में पहुँचते हैं। अपने किए हुए शुभ कर्मों को भोगकर फिर इस मृत्यु-खोक में वापिस धाते हैं और इस तरह जन्म-मरण के चक्कर में उस समय तक फैंसे रहते हैं, जब तक कि उन्हें ब्रह्म-ज्ञान नहीं होता.।

#### शुक्लकृष्णे गती होते जगतः शाश्वते मते। एकया यात्यनावृत्तिमन्ययावर्तते पुनः॥ २६॥

शुक्ल-कृष्णे, गती, हि, एते, जगतः, शास्त्रते, मते । एकया, याति, स्रनावृत्तिम् , स्रन्यया, स्रावर्तते, पुनः ॥

| हि             | =क्यों कि                        |               | गया हुश्रा मनुष्य         |
|----------------|----------------------------------|---------------|---------------------------|
| श्रुक्त-रूप्णे | =शुक्ल भीर                       | श्रमावृत्तिम् | =श्चनावृत्ति यानी         |
|                | कृष्म (देवयान                    |               | मोच को                    |
|                | भौर पिनृवान )                    | याति          | =श्राप्त होता है          |
| पते            | =ये दोनों                        |               | +और                       |
| जगतः           | ≂संसार 📱                         | अन्यया        | अन्य से अर्थात्           |
| गती            | =मार्ग                           |               | कृष्ण-मार्ग से            |
| शाश्वते        | =अनादि (सनातन)                   |               | गया हुम्रा पुरुष          |
| मते            | =माने गये है                     | पुनः          | =फिर                      |
| कया            | =एक से खर्थात्<br>गुक्ल मार्ग से | ञ्चाव तंते    | =लौटदर <b>शा</b> ता<br>है |

अर्थ—क्योंकि ये शुक्ल-मार्ग और कृष्ण-मार्ग दोनों सनातन हैं, अर्थात् अनादि काल से चले आते हैं। जो शुक्ल-मार्ग से जाते हैं, वे फिर लीटकर नहीं आते; किन्तु जो कृष्ण-मार्ग से जाते हैं, वे फिर लीटकर आते हैं अर्थात् जन्म-मरण को प्राप्त होते हैं।

नैते सृती पार्थ जानन्योगी मुद्याति कश्चन । तस्मात् सर्वेषु कालेषु योगयुक्को भवार्जुन ॥ २७॥

न, एते, सृती, पार्थ, जानन्, योगी, मुह्यति, कश्चन । तस्मात्, सर्वेषु, कालेषु, योग-युक्तः भव, ऋर्जुन ।।

पार्थ .=हे पृथापुत्र**ी** खाता =इन दोनों पते तस्मात् =इसन्तिए =मार्गी को सर्वेषु स्ती =सब =(तत्त्व से)जानता जानन् कालेषु =कालों में श्रजु न =हे अर्जुन ! (त्) हुश्रा योग-युक्तः =योग-युक्र (यानी =कोई भी कश्चन योगी =योगी अनन्यभक्ति-=मोहित नहीं मुह्यति, न रूप योग से युक्र) होता अर्थात् वह =हो भव कभी धोखा नहीं

अर्थ-हे पृथापुत्र अर्जुन ! जो योगी इन दोनों मागीं के रहस्य को भलांभाँति जान लेता है, वह कभी धोंखा नहीं खाता ; इसिनए हे अर्जुन ! तृ सदा योग से युक्त हो, अर्थात् तृ भी मेरा निरन्तर अनन्य भक्त वन ।

### वेदेषु यज्ञेषु तपःसु चैव दानेषु यत्पुरायफलं प्रदिष्टम्। श्रत्येति तत्सर्वमिदं विदित्वा योगी परं स्थानमुपैति चाद्यम् ॥२८॥

वेदेषु, यज्ञेषु, तपःसु. च. एव, दानेषु. यत्, पुरय-फलम्, प्रदिष्टम् । अत्येति. तत्, सर्वम्, इदम्, विदित्वा, योगी, परम्, स्थानम्, उपैति, च, आद्यम् ॥

| वेदेषु     | =वेदीं के अध्य- | थोगी      | =योगी            |
|------------|-----------------|-----------|------------------|
|            | यन सं           | इदम्      | =इस रहस्य को     |
| यज्ञेषु    | =यज्ञों में     | विदिरवा   | =ज्ञानकर         |
| तपःसु      | =तपों           | तत्       | =3स              |
| च          | =ग्रीर          | सर्वम्    | =स <b>ब</b> को   |
| एव         | =ऐसे ही         | श्चन्येति | =उलाँध जाता है   |
| दानेषु     | च्हान ऋादि कर्म | ਚ ਂ       | =ग्रीर           |
|            | करने में        | त्राद्यम् | =त्रनादि         |
| यन्        | =जो             | परम्      | ≖उत्तम           |
| पुराय-फलम् | ≕पुराय-फज       | स्थानम्   | =स्थान को        |
| 3          | + शास्त्रों में | उपैति     | =प्राप्त होता है |
|            | \$              |           |                  |

=कहा ह

अर्थ—वेदों के पढ़ने से, यज्ञ करने से, तप करने और दान देने से जो फल मिलते हैं, योगी इस ज्ञान के जान लेने पर, उन सारे फलों को उलाँघ आगे चला जाता है और उस पद को प्राप्त होता है, जो सबसे ऊँचा, श्रेष्ठ और अनादि है।

त्राठवाँ अध्याय समाप्त ।



#### गीता के त्राठवें त्रध्याय का माहात्म्य

महादेवजी ने पार्वती से कहा — हे कल्याणी, गीता के सात ऋध्यायों का माहात्म्य सुनकर लद्दमी जी ने फिर उत्सुक होकर पूछा-- भगवन्, अब आप गीता के आठवें अध्याय का माहातम्य भी कहिए। तत्र भगतान् विष्णु कहने लगे--'दिक्ति ए देश में आमर्दक पुर नाम का एक प्रसिद्ध नगर है। वहाँ भावशर्मा नाम का एक अधम ब्राह्मण रहता था। वह मांस खाता, मदिरा पीता, चारी करता ऋौर सदा बुरं कर्म करता था। एक दिन वह अपने मित्रों के साथ ताड़ी पीते-पीते उसके नशे में वेहोश होकर मर गया। मरने पर वह उसी स्थान में ताड़ी का पेड़ हुआ। जब पेड़ बड़ा हुआ तब एक ब्रह्मराज्ञम अपनी स्त्री-समेत आकर उस पेड़ पर रहने लगा। एक दिन ब्रह्मराज्ञस की स्त्री ने अपने पति से पूझा-भला, इस दु:ख से इम लोगों के छुटकारा पाने का कोई उपाय हो सकता है ! ब्रह्मराज्ञस ने कहा-ब्रह्मविद्या का उपदेश, अध्यात्म-विचार और कर्मविधि का झान हुए विना इम इस संकट से नहीं छुट सकते। स्त्री ने पृछा-अहानिधा, श्रध्यातम और कर्मविधि क्या वस्तु हैं और वह कैसे प्राप्त हो सकती हैं ? ब्रह्मराज्ञ्स ने उत्तर दिया-हमने पूर्वजन्म में मुना था कि गीता का पाट करने अथवा सुनने से सब प्राणी मुक्त हो जाते हैं ; किन्तु मैंने सदा मदिरा आदि पीने में त्रासक रहने के कारण उसकी कभी परवाह नहीं की थी। एक दिन गीता का आधा रलोक एक बसवादी के मुँह से सुना भी था, पर मदिरा के नशे में मैंने उस पर कुछ ध्यान नहीं दिया। वह आधा रलोक मुक्ते अब भी याद है; ब्रह्म-राज्ञस ने यह कहकर वह आधा रलोक पढ़ा। उसे सुनते ही वह पेड़, जो पूर्वजन्म में भावशर्मा था, सूखकर गिर पड़ा और एक ब्राह्मण के घर में उत्पन्न हुआ। ब्रह्मराज्ञस भी अपनी खी-समेत उसी आधे रलोक के पाठ के प्रभाव से उस अधम शरीर से मुक्त होकर वैकुएठलोक को गया। भावशर्मा ब्राह्मण के घर में जन्म पाकर उसी आधे रलोक का पाठ करने लगा और अन्त में शरीर स्थागकर अज्ञयलोक को गया। भगवान् विष्णु ने कहा—हे लहमी! वह आधा रलोक गीता के आठवें अध्याय का है, जिसके प्रभाव से ब्रह्मराज्ञस, उसकी ही और भावशर्मा मुक्त हुए।

# नवाँ जन्मा

→=:o:->;+

#### श्रीभगवानुवाच—

इदं तु ते गुह्यतमं प्रवक्ष्याम्यनसृयवे । ज्ञानं विज्ञानमहितं यङ्जात्वा मोच्यसेऽशुभात् ॥१॥

इदम्, तु, ते, गुह्मतमम्, प्रवत्त्यामि, अनस्यवे। विज्ञान-सहितम्, यत्, ज्ञात्वा, मोद्यसे, अशुभात्॥

#### भगवान् बॉलं हे ऋर्जुन !

ते =तुम =इस

आनस्यये =रोष-रि से

रहित ■ गुणाँ

में दोष न दूँ दनेवाले भक्ष के विज्ञानलिए सहितम्

| ~~~~~~     |             |             | - 40                  |
|------------|-------------|-------------|-----------------------|
| प्रवध्यामि | ≕में कहूँगा | স্থয়ু সার্ | चबुरे <b>कर्मी</b> या |
| यत्        | =जिसे       |             | च्चगुभ संमार-         |
| झारवा      | =जानकर      |             | वन्धन से              |
|            | + तू        | मोद्यसे     | =छुटकारा पा           |
| ਰ          | = ग्रब      |             | जायगा                 |

अर्थ — हे अर्जुन ! तुभ दोपहृष्टि से रिंदत अथवा गुणों में दोष न दूँ इनेवाले के लिए में परम गोपनीय तत्त्वज्ञान विज्ञान (अतुभव) सिंदत बतलाता हूँ, जिसके जानने से तू अब अशुभ कभी — वुरं कामों या पापों — से अथवा दुः बन्स्वरूप संसार-बन्धन से छुटकारा पा जायगा।

### राजविद्या राजगुहां पवित्रमिदमुत्तमम् । प्रत्युत्तावगमं धर्म्य सुसुखं कर्तुमव्ययम् ॥ २ ॥

राजविद्या, राजगुद्धम्, पवित्रम्, इदम्, उत्तमम्। प्रत्यत्त-अवगमम्, धर्म्यम्, सु-सुखम्, कर्तुम्, ब्रव्ययम् ॥

| इदम्<br>राजविद्या | =पह (ब्रह्मज्ञान)<br>=सब विद्यास्त्रों      | उत्तमम्<br>प्रत्यत्त- | =सबसे श्रेष्ठ                                      |
|-------------------|---------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------------------------|
|                   | का राजा है<br>+ श्रीर                       | श्रवगमम्              | ्रेनेवासा अथवा<br>प्रत्यच श्रमुभव<br>कियो जानेवाला |
| राजगुह्यम्        | =सब गुप्त पदार्थी<br>का भी राजा है<br>(तथा) | <b>धर्म्यम्</b>       | =धर्मस्तरूप<br>+ एवं                               |
| पवित्रम्          | =पवित्र                                     | सु-सुखम्              | =सुखपूर्वक                                         |

अर्थ—हे शत्रुक्यों को तपानेवाले अर्जुन ! जो लोग इस धर्म (ब्रक्ष-ज्ञान ) में श्रद्धा या विश्वास नहीं रखते, वे मुभ सिचदानन्द की प्राप्त नहीं होते, बिक्क (ऐसे अश्रद्धालु पुरुष मरकर भी ) जनम-मरण-रूपसंसार-मार्ग में ही भटकते रहते हैं।

#### मया ततमिदं सर्वे जगदव्यक्तम्र्तिना । मत्स्थानि सर्वभूतानि न चाहं तेष्ववस्थितः ॥ ४ ॥

मया, ततम्, इदम्, सर्वम्, जगत्, अव्यक्त-मृर्तिना । मत्, स्थानि, सर्व-भृतानि, न, च, अहम्, तेपु, अवस्थितः॥

सर्व-भूत।नि =सब प्राणी मया मत्स्थानि =मुक्त सचिदाननद अध्यक्तस्य रूप अन्यक्र-ंसे श्रर्थात् में स्थित है मूर्तिना श्रयात् मेरे निराकार षाश्रय में है. सिद्धानन्द्धन 🕂 तथापि परमारमा से ग्रहम् = भ इदम् =यह सर्चम् =सम्पूर्ण (समस्त) =उनसें तेपु ■ अवस्थितः=स्थित नहीं हुँ जगत् =चराचर जगत् ( अर्थात् में ततम् =च्यास हो रहा है =श्रीर असंग हैं )

अर्थ-यह सब जगत् मेरी अव्यक्त मृर्ति अर्थात् मुक सचिदानन्दघन परमात्मा में व्याप्त है। सब जीव मुक्तमें स्थित कर्तु म् =साधन करने के + श्रीर योग्य श्रद्ययम् =स्रिवनाशी है

श्रधि—हे अर्जुन ! जो ज्ञान में तुभे वतलाता हूँ, वह सब विधाओं में श्रेष्ट है, वह अत्यन्त गुम और परम पवित्र है, वह सहज ही में समभ में आ जाता है, धर्म के विरुद्ध नहीं है श्रधीत् अपने धर्म के अनुसार है। उसका साधन कित नहीं; किन्तु वहुत सहज हैं (अर्थात् विना किसी कप्ट के सइज ही में इससे सिद्धि—परम गति—प्राप्त होती है) और वह अविनाशी यानी नाशरहित है; अर्थात् सिद्धि प्राप्त कर लेने पर यह ज्ञान घटता बढ़ता नहीं है।

## श्रश्रद्धानाः पुरुषा धर्मस्यास्य परंतप । श्रश्राप्य मां निवर्तन्ते मृत्युमंसाग्वर्त्माने ॥ ३ ॥

अ-श्रद्धानाः, पुरुषाः, धर्मस्य, अस्य, परंतप । अ-प्राप्य, माम्, निवर्तन्ते, मृत्यु-संसार-वर्त्मनि ॥

| परंतप             | ≖हे भ्रजु <sup>*</sup> न !<br>=इस | माम्<br>श्र-प्राप्य      | =मुक्ते<br>=प्राप्त न होकर |
|-------------------|-----------------------------------|--------------------------|----------------------------|
| भ्रस्य<br>धर्मस्य | =धर्म में                         | मृत्यु संसार-            | मरण-शील<br>=संसार-चक्र में |
| श्च-श्रद्धानाः    | =श्रद्धा न रखने-                  | वर्त्मान )<br>निवर्तन्ते | =भ्रमण करते                |
| <b>वृ</b> हवाः    | =पुरुष                            |                          | रहते हैं                   |

यानी ठहरे हुए हैं, पर मैं उनमें नहीं वसता यानी मैं असंग हूँ, वास्तव में मेरा किसी के साथ संबंध नहीं है।

न च मत्स्थानि भूतानि पश्य मे योगमैश्वरम् । भूतभृत्र च भृतस्थो ममात्मा भूतभावनः ॥ ५ ॥

न, च, मत्-स्थानि, भूतानि, पश्य, मे, योगम्, ऐश्वरम् । भूत-भृत् , न, च, भूत-स्थः, मम, आत्मा, भूत-भावनः॥

=सब प्रासी भूतानि =मुक्तमें स्थित है मत्-स्थानि =चौर च === त =취 ग्रहम् =पाशियों में भूत-स्थः स्थित ह =मेरी =योगमाया योगम् =चौर =ईरवरता अथवा वेश्वरम

श्रद्भुत प्रताप को पश्य =त् देस मम, श्रातमा =मेरा श्रात्मा श्रांत् में ही भूत-भृत् =श्राण्यों का धारस पोषस करनेवाला +श्रीर भूतभावनः =श्राख्यों का उत्पन्न करने-वाला है

द्धर्य—हे द्यर्जुन, केवल कहने भर के लिए ही यह सब प्राणी मुक्तमें हैं, किन्तु वास्तव में वे सब प्राणी मुक्तमें स्थित नहीं । तू मेरी इस ईश्वरीय माया शक्ति का अद्भुत प्रताप देख कि मेरा आत्मा यद्यपि सब जीवों का पालन करनेवाला व जीवनदाता है तथापि मैं उनमें स्थित नहीं हूँ अर्थात् प्राणियों के साथ मेरा कुछ भी सम्बन्ध नहीं हैं।

यथाकाशास्थितो नित्यं वायुः सर्वत्रमो महान्। तथा सर्वाणि भूतानि मत्स्थानीत्युपधारय ॥ ६ ॥

यथा, श्राकाश-स्थितः, निस्यम्, वायुः, सर्वत्र-गः, महान्। तथा, सर्वाणि, भृतानि, मत्स्थानि, इति, उपवास्य ॥

| यथा            | ≃जैसे ( जिस             | तथा       | =वैसे ही       |
|----------------|-------------------------|-----------|----------------|
|                | प्रकार )                | सर्वाणि   | ≃सम्पूर्ण      |
| सर्वत्र-गः     | =सर्वत्र वहनेवाला       | भूतानि    | =प्राग्री      |
| महान्<br>वायुः | =महान्(वलवान्)<br>=वायु | मत्स्थानि | =मुक्तमॅ स्थित |
| नित्यम्        | ≃सदा                    |           | Sto            |
| त्राकाश-       | = आकाश में              | इति       | =ऐसा           |
| स्थितः         | िस्थित है               | उपघारय    | =तृ समभ        |

अर्थ--जिस प्रकार हर जगह विचरनेवाला महान् वायु (आकाश से सम्बन्ध न रखते हुए भी) आकाश में सदैव रहता है, उसी प्रकार सब प्राणी मुक्त सर्वव्यापक शुद्धस्वरूप में रहते हैं, (अपने चित्त में) तृ ऐसा समकः।

सर्वभृतानि कोन्तेय प्रकृतिं यान्ति मामिकाम् । कल्पचये पुनस्तानि कल्पादौ विसृजाम्यहम् ॥ ७ ॥ सर्वभूतानि, कौन्तेय, प्रकृतिम्, यान्ति, मामिकाम्। कल्प-च्रये, पुनः, तानि, कल्प-आडौ, विसृजामि, अहम्॥

≔हे अर्जुन ! + श्रीर कीन्तेय कल्प द्वये = इल्प का चय कल्प-श्रादौ =कल्प के आदि होने पर ( यानी में ( अगस् के सृष्टि समय में ) प्रवय-काल में ) सर्व-भूतानिं =सव प्राची पुनः =फिर तानि मामिकाम् =मेरी =उनको ≔में प्रकृतिम् = प्रकृति यानी ग्रहम् विसृजामि =उत्पन्न कर देता माया को या रच देता हूँ =प्राप्त होते हैं

अर्थ — हे अर्जुन ! प्रलय के समय, या करूप के अन्त में सब प्राणी मेरी प्रकृति या माया में विलीन हो जाते हैं और करूप के आदि में अर्थात् सृष्टि-काल में मैं उनको ( अलग-अलग म्रतों में ) फिर उत्पन्न करता हूँ।

#### प्रकृति स्वामवष्टभ्य विसृजामि पुनः पुनः । भृतग्रामिमं कृत्स्नमवशं प्रकृतेर्वशात् ॥ ८ ॥

प्रकृतिम्, स्वाम्, अवष्टभ्य, विस्वामि, पुनः, पुनः। भून-प्राप्तम्, इमम्, कृत्स्नम्, अवशम्, प्रकृतेः, वशात्॥

स्वाम् = श्रपनी श्रवप्रभय = वश करके प्रकृतिम् = प्रकृति वा भाषा प्रकृतेः = प्रकृति या स्व-को भाव के वशात् =वश से भूत ग्रामम् =भूतों के समृह की

प्रवशम् =परवश हुए पुनःपुनः =वार-बार

हमम् =इस विसृजामि =में उत्पन्न करता

कृतस्नम् =सम्पूर्ण हूँ

अर्थ — अपने कमों से बँधे हुए अथवा प्रकृति के वशीभूत सम्पूर्ण प्राणि-समूह को अपनी माया द्वारा मैं वारंवार पैदा करता हूँ।

## न च मां तानि कर्माणि निष्मानित धनंजय। उदासीनवदासीनमसकं तेषु कर्मसु॥ ६॥

न, च, माम्, तानि, कर्माणि, निवधन्ति, धनंजय। उदासीनवत्, आसीनम्, असकम्, तेषु, कर्मसु॥

फल की हच्छा =श्रीर से रहित =हे अर्जुन धनंजय उदासीनवत = उदासीन की =मुक्त परसात्मा माम को तरह श्वासीनम् =बैठे हए तानि =वे तेषु कर्माणि =कर्म =3 न कमंख =कमीं सें ≕नहीं =िनशसक यानी निवधनन्ति ≔वाधते असक्रम

अर्थ-हे अर्जुन! वे कर्म मुक्ते नहीं वाँधते, क्योंकि मैं उन कर्मों से उदासीन और निरासक ( बेलाग ) रहता हूँ। व्यास्था—भगवान् कहते हैं कि हे अर्जुन ! यदि त् यह समझता है कि में जो मृष्टि रचता हूँ, उसमें किसी को सुख-भागी और किसी को दुःख-भागी पैदा करता हूँ, और इसके पुरय-पाप भागी में ही हूँगा, किन्तु त् यह जान कि इस अ-समान सृष्टि-रचना च दोष मुझे नहीं जगता। सब प्राशी अपने कमीं के अनुसार सुख-हुःख भोगते हैं। में अच्छे कर्म करनेवालों और दुरे कर्म करनेवालों के साथ किसी प्रकार का राग-हेष नहीं रखता, बिक उन्हें अच्छे और दुरे कर्म के अनुसार ही जन्म मिलता है। जैसे मेघ (याद्वा) किसी भी बीज में राग-हेष न रखता हुआ उदासीनवत् वरसता है, उनके पत्तों और फलों में फर्क बीज के भेद से होता है, इसी तरह मिल-भिन्न बीजरूप कर्मों के कारण से ही लोग भिन्न-भिन्न फलों को पाते हैं। में परमेश्वर अपनी माया-शक्ति से सृष्टि और क्यार करता हुँ, पर में इन कर्मों के बन्धन में नहीं वेंधता।

मयाध्यक्तेगा प्रकृतिः स्यते सचराचरम् । हेतुनानेन कोन्तेय जगाहिपारिवर्तते ॥ १०॥

मया, अध्यद्योग, प्रकृतिः, सूयते, स-चर-श्रवरम् । हेतुना, अनेन, कौन्तेय, जगत्, विपरिवर्तते ॥

प्रया = मेरी स-चर- ह्यावर-जंगम
प्रध्यचेगा = प्रध्यवता से प्रचरम् सिहत सृष्टि का
प्रधान निमित्त- स्याते = निर्माण करती
भाव कारण से हैं
प्रकृतिः = प्रकृति कौन्तेय = हे प्रजु न !

श्रनेन = इसी जगत् = (यह) संसार हेनुना = कारण से श्रथीत् विपरिवर्तते = धावागमन के मेरी इस माया चक्कर में घृमना के कारण से ही रहता है।

अर्थ— दे कुन्तीपुत्र अर्जुन ! मैं अध्यत्त हूँ। यह प्रकृति अर्थात् मेरी माया सारे चराचर जगत् (स्थायर-जङ्गम सृष्टि) को रचती है और इसी माया के कारण जगत् की उत्पत्ति, स्थिति और प्रलय का चक्कर चलता रहता है।

#### श्रवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम् ॥ ११ ॥

अवजानन्ति, माम्, मृदाः, मानुपीम्, तनुम्, आश्रितम् । परम्, भावम्, श्रजानन्तः, मम, भुत-महा-ईश्वरम् ॥

सम्पूर्ण प्राणियां | मुद्धाः =मृखं लोग भूत-महा-ईश्वरम् }=के महान् मानुषीम् ≃मनुष्य का ईश्वर-स्वरूप तनुम् =शरीर =मेरे श्राश्रितम् । मम =धारण करनेवासा =श्रेष्ट परभ ≃मुक्त परमात्मा माम् =प्रशावकी भावम् अजानन्तः =न जानते हुए । अवजानन्ति =श्रनादर करते हैं

अर्थ-में वास्तव में सब भूतों (प्राणियों) का महान् ईरवर हूँ। मेरे इस परम स्वरूप को न जानने के कारण और मुके मानत्र-देह-धारी समझकर ही, मूर्ख लोग मुक परमात्मा का अनादर करते हैं।

मोघाशा मोघकर्माणो मोघज्ञाना विचेतसः। राज्ञसीमासुरीं चैव प्रकृतिं मोहिनीं श्रिताः॥ १२॥

मोघ-त्राशाः, मोघ-कर्मागः, मोघ-झानाः, वि-चेतसः । राक्तसीम् , त्रासुरीम् ,च,एव, प्रकृतिम् ,मोहिनीम्, श्रिताः ॥

=राक्षसीं की-सी मोघ-स्राशाः =मूटी स्राशाएँ रान्नसीम् =भौर रखनेवाले =श्रसुरों के जैसी **त्रा**सुरीम् मोघ-कर्माणः =बृथा ां करने-=मोहित करने-मोहिनीम् वाबे वासी(तामसी) + तथा =प्रकृति का प्रकृतिम् =मिथ्या ज्ञानवासे मोघ-ज्ञानाः =ही एव वि-चेतसः =विचार-हीन =ग्राश्रय किये श्रिताः रहते हैं बोग

हे अर्जुन ! ये मूर्ख लोग रा तिरस्कार क्यों करते हैं ! इसका कारण यह है कि वे क्रूटी आशाएँ रखनेवाले होते हैं ( अर्थात् वे ईश्वर को छोड़कर अन्य देवताओं की उपासना कर तुच्छ व अनित्य वस्तुएँ पाने की क्रूटी आशाएँ रखते हैं ), व्यर्थ कमोंवाले और मिध्या ज्ञानवाले होते हैं ( अर्थात् उनके कर्म इसलिए निष्फल हैं कि वे लोग मुक परमान्मा को छोड़कर अन्य देवताओं की उपासना करते हैं अथवा स्वर्ग-मुख् भोगने के लिए अग्निहोत्र आदि कर्म करते हैं श्रीर उनका ज्ञान इसलिए मिध्या है कि वे मृह मुक्तको छोड़कर अन्य पदार्थों को सचा समझते हैं और अनिस्य संसारी कुकमें में उनका चित्त डूबा रहता है ) वे लोग (मेरे स्वरूप के अज्ञान के कारण ) मेरी माहित करने-वाली रान्तसी श्रौर श्रासुरी प्रकृति के श्रधीन हो जाते हैं ( अर्थात् पर-इब्य और पर-स्त्री हरने में तथा मारने और लूट-खसोट करने में वे सदैव लगे रहते हैं।)

## महात्मानस्तु मां पार्थ दैवीं प्रकृतिमाश्रिताः। भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भृतादिमव्ययम्॥ १३॥

महा-ऋात्मानः, तु, माम्, पार्थ, दैत्रीम्, प्रकृतिम्, ऋाश्रिताः। भजन्ति, त्रनन्य-मनसः, ज्ञात्त्रा, भूत-श्रादिम्, त्रव्ययम् ॥

=िकन्तु तु पार्थ =हे प्रजुन ! दैवीम् =दैवी प्रकृतिम् =प्रकृति का **ग्राधिताः** =म्राश्रय किए हुए महा-ऋारमानः=महास्मा लोग भृत-बादिम् =समस्त प्राशियां या पदार्थी का

+श्रीर श्रदययम् =श्रविनाशी ज्ञात्वा =जानकर श्चनन्य- । श्चनन्य-भाव से मनसः ∫ =( किसी श्रन्य श्रोर मन न नगाकर) =मुक्त परमारमा माम श्रादिकारण भजनित =उपासना करते हैं द्रार्थ—हे अर्जुन! दैनी प्रकृति का आश्रय रखनेवाले अर्थात् देनताओं के स्वभाववाले महात्मा पुरुष मुक्ते सब प्राणियों या पदार्थी का आदिकारण और अविनाशी स्वरूप समककर, सब और से चित्त हटा एकमात्र मुक्त अन्तरात्मा में मन लगा-कर, मेरी ही उपासना करते हैं।

सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च दढव्रताः । नमस्यन्तश्च मां भक्त्या नित्ययुक्ता उपासते ॥ १४॥

सततम्, कीर्तयन्तः, मोम्, यतन्तः, च, दङ-व्रताः । नमस्यन्तः, च, माम्, भक्त्या, नित्य-युक्ताः, उपासते ॥

नित्य-युक्ताः=सदैव मेरे परम के स्यान में वक्र हर =१४-वत सर्थात् रद- व्रताः दर निरचयवासे ≕निरस्तर सतनम् ≕मेरे गुणों का कौर्तयन्तः कीनंन करते हुए =चीर W =( मुक्त सचिदा-यतन्तः नन्द को प्राप्त करने 🖥 जिए)

प्रयव करते हुए

च =तथा

माम् =मुक्ते

नमस्यन्तः=(विनीत माव

से) नमस्कार

करते हुए

भक्तया =भक्ति-पूर्वक

माम् =मुक्ते

उपासते =भजते है यानी

मेरी उपासना

करते हैं

क्यं-में इद निरुचयवाले महात्मा सदैव (स्तोत्रादि हारा)

मेरी महिमा और गुणों के तिषय में नर्चा किया करते हैं, (शम, दम आदि साधनों द्वारा) मुक्ते पाने का उद्देश्यात रहते हैं। (बड़े प्रोम और विनीत भाव से) मुक्ते नमस्कार करते हैं और भिक्तपूर्वक, सदैव मुक्तमें ही ध्यान लगाकर निरन्तर मेरी ही उपासना करते रहते हैं।

## ज्ञानयज्ञेन चाप्यन्ये यजन्तो मामुपासते । एकत्वेन पृथक्त्वेन बहुधा विश्वतोमुखम्॥ १ 🗓॥

ज्ञान-यज्ञेन, च, ऋषि, ऋन्ये, यजन्तः, माम्, उपासते । एकत्वेन, पृथक्त्वेन, बहुधा, विश्वतः-मुखम् ॥

=धीर et =कई एक महारमा सन्ये श्वान-यक्षेत =शान-यज्ञ द्वारा यजन्तः =पृजन करते हुए माम् =मुक विश्वतः-मुखम्=विराट्-रूप की =उपासना करते हैं उपासते +कोई-कोई पकरवेन =श्रभेद या श्रद्धेत भाव से अथवा जीव और ईश्वर को एक समम्बद

+भजते हैं \_\_\_\_\_\_\_\_ +श्चन्य पुरुष
पृथकरवेन=पृथक् भाव से
श्चयवा स्वामीसेवक भाव ■
+श्चीर कितने ही
भक्क
बहुधा =नाना रूपों ■
भावों से
श्चिप =भी
+मेरी उपासना
करते ■ अर्थ— कितने ही महात्मा ज्ञान-यज्ञ द्वारा # मेरी उपासना करते हैं, में केतने ही एकत्व रूप से, कितने ही पृथक्त्व रूप से और कितने ही नाना रूपों से मुक्क विराट्-स्वरूप परमेश्वर की पूजा करते हैं।

न्याख्या— 'में ही परमात्मा हुँ, मुक्समें श्रीर उसमें कुछ भी भेर नहीं हैं' श्रथवा 'हे ईश्वर ! जो तू है, वही में हुँ, श्रीर जो में हूँ वही तू है।'' इस प्रकार एकता के भाव से कितने ही ज्ञानी मेरी उपासना करते हैं, कितने ही ज्ञानी भंक्र मुक्स परमेश्वर को श्रपना स्वामी श्रीर श्रपने को मुक्स ईश्वर का दास समक्कर मेरी पूजा करते हैं ; कितने ही भक्त ब्रह्मा, विष्यु, महेश, राम श्रीर कृष्या ह्त्यादि नाना रूपों, नाना भावों श्रीर श्रनेक प्रकार की रीतियों से मुक्स विश्वरूप परमात्मा की उपासना करते हैं।

# त्र्यहं क्रतुरहं यज्ञः स्वधाहमहमौषधम् । मन्त्रोऽहमहमेवाज्यमहमग्निरहं हुतम् ॥ ३६ ॥

अहम्, कतुः, अहम्, यज्ञः, स्त्रधा, अहम्, अहम्, श्रीषधम्। मन्त्रः, अहम्, अहम्, एव, अहयम्, अहम्,अग्निः, अहम्, हृतम्

इस्यादि पंच-=कतु स्रयात् श्रीत-कतुः महायज्ञ =में हुँ =भें हुँ श्रहम् । श्रहम् =स्वधा ग्रधीत् =स्मार्तं यज्ञ या स्वधा यज्ञ: मन्त्री द्वारा पितरी श्रतिथि श्रम्या-को जो धन गत की पूजा

भगवत्विषयक ज्ञानरूप जो यज्ञ है, उसे ही ज्ञान-यज्ञ कहते हैं।

| ~~~~     | ~~~~~~~~~          |           |                |
|----------|--------------------|-----------|----------------|
|          | दिया जाता है वह    | श्राज्यम् | ≖होमे जानेवाले |
| ग्रहम्   | ≕में हूँ           |           | वृतादि पदार्थ  |
| श्रीषधम् | ≂श्रीवध श्रथति     | ग्रहम्    | = मैं हूँ      |
|          | वनस्पतियाँ         | श्रुविनः  | =धरिन          |
| श्रहम्   | =में हूँ           | श्रहम्    | = 詳賞           |
| मन्त्रः  | =यज्ञ में जो मनत्र |           | + और           |
|          | पढ़े जाते हैं वे   | हुतम्     | =हवन (भी)      |
|          | मन्त्र             | श्रहम्    | =#             |
| अहम्     | =में हूँ           | एव        | =ही (हूं)      |

श्रर्थ—में ही कतु । श्रर्थात् श्रीत कर्म हूँ । यह अर्थात् बिल स्मार्त-कर्म जो पंचमहायह भी कहलाने हैं, वह मैं हूँ । स्वधा अर्थात् मंत्रों द्वारा पितरों के निमित्त जो श्रन दिया जाता है, वह मैं हूँ । मैं ही श्रीपध हूँ यानी जी, चावल आदि व सोमवल्ली आदि बृटियाँ जो यह अरिन में डाली जाती हैं, वह मैं हूँ । 'स्वाहा' 'स्वधा'—ये वैदिक मंत्र में हूँ । होमे जानेवाले घृतादि पदार्थ में ही हूँ । मैं ही यह श्राहित भी मैं ही हवन हूँ अर्थात् अरिन में छोड़ी हुई आहुति भी मैं ही हूँ ।

<sup>†</sup> कर्तु—श्रर्थात् जिस वैदिक कर्म में बहुत से ख़श्मे गाड़े जाते हैं श्रीर बीच में चौकोर कुएड बनाकर हवन किया जाता है, उसे कर्तु कहते हैं।

### पिताहमस्य जगतो माता घाता पितामहः। वेद्यं पवित्रमोंकार ऋक्साम यजुरेव च ॥ १७॥

पिता, श्रहम्, श्रस्य, जगतः, माता, धाता, पितामहः। वेद्यम्, पवित्रम्, श्रोंकारः, ऋक्, साम, यजुः, एव, च॥

| श्चस्य         | <b>=</b> इस      |                 | त्तम भगवान् )   |
|----------------|------------------|-----------------|-----------------|
| जगतः           | =जगत्            | च               | =तथा            |
| भहम्           | =#               | वेद्यम्         | =जानने योग्य    |
| पिता           | =िवता            |                 | (परमार्थ वस्तु) |
| माता           | =माता            | पवित्रम्        | =पवित्र या शुद  |
| घाता           | =विधाता (भर्यात् | अंकारः          | =प्रयाव चक्रर   |
|                | पालन-पोपग्       |                 | 'श्रोंकार'      |
|                | करनेवाला भौर     |                 | + भौर           |
|                | पुरुव-पापरूप,    | <b>ब्रह्</b> क् | =ऋग्वेद         |
|                | कर्मी के 🕶 का    | साम             | =सामवेद         |
|                | देनेवासा )       |                 | + एवं           |
|                | +चौर             | यज्ञः           | =यजुर्वेद (भी)  |
| <b>चितामदः</b> | =पितामह (पुरुषो- | पव              | =( 革 ) 彰 養      |

अर्थ — इस संसार का माता-पिता यानी उत्पन्न करनेवाला

■ हूँ इस जगत् का विधाता अर्थात् पालन-पोषण करनेवाला
और पुण्य-पापरूप कमों के फल का देनेवाला में ही हूँ। इस
सारे संसार का पितामह अर्थात् पुरुषोत्तम भगवान् में ही हूँ।
जानने योग्य तथा पवित्र करनेवाला जो प्रणव श्रद्धर 'ऑकार'

है ; यह मैं हूँ । इसी प्रकार ऋग्वेद, सामवेद, यजुर्वेद आदि वेदों को लेकर सब शास्त्र मैं ही हूँ ।

गतिर्भर्ता प्रभुः सान्ती निवासः शरणं सुहत्। प्रभवः प्रलयः स्थानं निधानं बीजमव्ययम्।।१८॥

गतिः, भर्ता, प्रभुः, सान्ती, निवासः, शरणम्, सुहत्। प्रभवः, प्रलयः, स्थानम्, निधानम्, बीजम्, श्रव्ययम्॥

| गतिः          | ≂संबकी(ग्रन्तिम)<br>गति      | सुहत्     | =विना प्रयोजन<br>हित करनेवाक्षा |
|---------------|------------------------------|-----------|---------------------------------|
| भर्ता         | =(सब जगत् का)<br>अस्या-पोषया | प्रभवः    | ≖जगत् की<br>उत्पत्ति            |
|               | करनेवाला                     | प्रलयः    | =प्रलय                          |
| प्रभुः        | =सबका स्वामी                 | स्थानम्   | =सबका साधार                     |
| सान्ती        | =शुभाशुभ देखने-              | निधानम्   | =निधान सर्थात्                  |
|               | वाला                         |           | बाबा दय-                        |
| <b>निवासः</b> | =सबका निवास-                 |           | स्थान                           |
|               | स्थान                        |           | + भीर                           |
| शरगम्         | =शरण में आये                 | श्चर्ययम् | =श्रविनाशी                      |
|               | हुए की रचा                   | वीजम्     | ≔वीज या कार्या                  |
|               | करनेवाचा                     |           | + में ही हूँ                    |

अर्थ — और हे अर्जुन ! इस संसार की गति (यानी अन्तिम गति या कर्मों का फल) मैं हूँ; सबका भरण-पोषण करनेवाला मैं हूँ; सबका स्वामी मैं हूँ; सबके भले-बुरे काम

का देखनेवाला में हूँ; सबका निवास-स्थान ( सब प्राणियों के रहने की जगह) में हूँ; शरण में आये हुए पुरुषों के दु:खों की दूर करनेवाला में हूँ: सुहृद् ( सबका प्यारा) में हूँ; सबकी उत्पत्ति मुक्तसे ही होती है, प्रलय में हूँ यानी सबका लय मुक्तमें होता है और स्थान में हूँ यानी सबका सिथति मुक्तसे होती है; सारे जगत् का निधान में हूँ यानी सबका समावेश मुक्तमें होता है और अविनाशी बीज यानी कदापि नष्ट न होनेवाला सबकी उत्पत्ति का कारण भी में ही हूँ।

## तपाम्यहमहं वर्ष निगृह्णाम्युत्सृजामि च । श्रमृतं चैव मृत्युश्च सदसचाहमर्जुन ॥ १६॥

तपामि, अहम्, अहम्, वर्षम्, निगृह्वामि, उत्सृजामि, च। अमृतम्, च, एव, मृत्युः, च, सत्, असत्,च, अहम्, अर्जुन्॥

| अजु <sup>र</sup> न<br>अहम् | ≕हे झर्जुन !<br>≕में  | निगृह्य मि | + उसे<br>=मींच बेता |
|----------------------------|-----------------------|------------|---------------------|
| तपामि                      | ≔(ग्रीय्म-ऋतु में     |            | या थाम जेता हूँ     |
|                            | सूर्य में स्थित हो-   | ৰ          | =ग्रीर              |
|                            | कर जगत्को)            | ग्रमृतम्   | =सब प्राशियों का    |
|                            | वपाता हूँ             |            | जीवन                |
| अहम्                       | ≃में (इी)<br>=वर्षाकी | ਚ          | =तया                |
| वर्षम्                     |                       | मृत्युः    | =विनाश              |
| उत्सृजामि                  | =बरसाता हूँ           | 2.3        | + और ऐसे ही         |
| ₹                          | =भौर ं                |            | J. 411. 241 S.      |

सत् = श्रीवताशी(सत्य श्रास्त् = विनाशी ( दृश्य श्राग्मतस्व) प्रपंच ) च = श्रीर श्रहम् एव = में ही हूँ

अर्थ—हे अर्जुन! (प्रीष्म-ऋतु में सूर्य में स्थित होकर) मैं ही सबको तपाता हूँ, मैं ही वर्षा को बरसाता हूँ और (जब कभी प्रजा पुष्य करना छोड़ देती है. तब) उसे रोक देता हूँ; मैं ही अमृत और मृत्यु हूँ अर्थात् सब प्राणियों का जीवन ■ उनका विनाश में ही हूँ और ऐसे ही सत् अर्थात् अविनाशी सत्य आत्मनस्य अपेर असत् अर्थात् विनाशी दश्य प्रपंच, ये सब कुछ में ही हूँ।

त्रैविद्या मां सोमपाः पूतपापा यज्ञैरिष्ट्वा स्वर्गतिं प्रार्थयन्ते । ते पुरायमासाद्य सुरेन्द्रलोक-मश्नन्ति दिव्यान्दिवि देवभोगान्॥२०॥

त्रै-विद्याः, माम्, सोम-पाः, पूत-पापाः, यज्ञैः, इष्ट्रा, स्वर्-गतिम्, प्रार्थयन्ते । ते, पुरायम्, आसाद्य, सुर-इन्द्र-लोकम् । अश्वनित, दिव्यान्, दिचि, देव-भोगान् ॥

त्र विद्याः = ऋक्, यंजुः श्रीर करनेवाले साम इन तीन सोम-पाः = सोम-रस पीने-वेदों में विधान वाले किए हुए सकाम पूत-पापाः = पापों से शुद्ध क्रिमों को हुए लोग

| यहै:         | =पर्झो द्वारा       | पुरायम्           | =च्चपने पुरवर्गे के  |  |
|--------------|---------------------|-------------------|----------------------|--|
| माम्         | =मेरा               |                   | कत्त-स्वरूप          |  |
| इष्ट्रा      | =पूजन करके          | सुर-इन्द्र-       | ≃इन्त्र-लोक को       |  |
| स्वर्-गतिम्  | =स्वर्ग में जाने की | लोकम् ऽ           |                      |  |
| प्रार्थयन्ते | =प्रार्थना या       | त्रासाद्य<br>दिवि | =पाकर<br>=स्वर्ग में |  |
|              | ग्रभिजाषा करते      | दिच्यान्          | =স্বীকিক             |  |
|              | ₹                   | देव-भोगान्        |                      |  |
|              | + भीर               |                   | भोगों को             |  |
| ते           | ≕वे जोग             | श्रश्नन्ति ।      | =भोगते हैं           |  |

अर्थ — ऋक्, यजुः श्रीर साम इन तीन वेदों से विधान किए हुए सकाम कर्मकांड के करनेवाले, (यज्ञ से वचे हुए) सोम-रस पीनेवाले, पापों से शुद्ध हुए लोग, यज्ञों द्वारा मेरी उपासना (पूजा) करते हुए, स्वर्ग में जाने की श्रीभलाषा करते हैं, वे इस प्रार्थना से श्रपने पुष्यों के फल-स्वरूप इन्द-लोक को पा स्वर्ग-लोक में देवताश्रों के भोगने-योग्य स्वर्गीय भोगों को भोगते हैं।

> ते तं भुक्त्वा स्वर्गलोकं विशालं चीगो पुग्ये मर्त्यलोकं विशन्ति । एवं त्रयीधर्ममनुप्रपन्ना गतागतं कामकामा लभन्ते ॥ २१॥

ते, तम्, भुक्त्वा, स्वर्ग-लोकम्, विशालम्, क्तिगो, पुण्ये, मार्थलोकम्, विशन्ति। एवम्, त्रयी-धर्मम्, अनुप्रयन्ताः, गता-गतम्, काम-कामाः, लभन्ते ॥

ते = वे सकाम (पुरुष)
तम् = उस
विशालम् = विशाल (बहे)
स्वर्ग-लोकम् = स्वर्ग-लोक को
भुक्तवा = भोगकर
पुष्ये = पुष्य के
सीयो = चीया या नष्ट
होते ही

मर्त्य-लोकम् =मनुष्य-लोक को विशक्ति =प्राप्त होते हैं प्रवम् = इस प्रकार
प्रवा-धर्मम् = तीनी वेदी में
विह्त धार्मिक
सकाम कर्मी की
श्रानुप्रपन्नाः = करते हुए
काम कामोः = (स्वर्गीय) भौगी

गतागतम् =म्रावागमन को लभनते =माप्त होते हैं

की इच्छा करने-

वाले पुरुष

श्चर्य—ने सक्ताम पुरुष उस निशाल निस्तारवाले स्वर्ग-लोक का उपभोग करके पुण्यकमों के क्षीण अर्थात् खतम हो जाने पर फिर इस मनुष्यलोक में जन्म लेते हैं। इस प्रकार तीनों वेदों कें अनुसार यज्ञ आदि कमों के करनेवाले, और स्वर्गीय भोगों को भोगने की इच्छा रखनेवाले ( अपने पुण्यकमों के फलों को भोग लेने के बाद ) कभी स्वर्ग में जाते हैं और कभी मृत्यु-लोक में आते हैं, यानी इस आवागमन—आने-जाने—के चक से छूटने नहीं पाते। श्रनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगच्तेमं वहाम्यहम्॥२२॥

अनन्याः, चिन्तयन्तः, माम्, ये, जनाः परि-उपासते । तेषाम्, नित्य-अभियुक्तानाम्, योगच्लेमम्, वहामि, अहम्॥

+ पर÷त सना करते हैं तेषाम् =बो. चे =3न =लोग नित्य-मेरी अनन्य जनाः =धनन्य भाव से श्रभि-भाव की उपा-श्रानस्याः श्रयवा किसी युक्ता-सना में सदा इसरी श्रोर चित्त लगे रहनेवासे नाम न देकर भकों का योग-चमम् =( एकमात्र ) =योग-चेम साम अर्थात् अभाप्त मक परमारमा पदार्थों की प्राप्ति श्रीर प्राप्त वस्तु चिन्तयन्तः =चिन्तन करते की रचा परि-उपासते = निष्काम माव श्रहम से मेरी उपा-वहामि =िकया करता हूँ

अर्थ—परन्तु जो लोग किसी दूसरी और चित्त न देकर केवल एकमात्र मेग ही घ्यान करते हुए निष्काम भाव से मेरी उपासना करते हैं, उन अनन्य भाव से उपासना करनेवाले योगियों को मैं इस लोक के सब अप्राप्त पदार्थों को देकर उनकी रहा किया करता हूँ। ( अथवा सारे विश्व को परमात्मा का ही स्वरूप सममकर जो सबके साथ एकता ( Sameness ) का व्यवहार करता है उस समाहित किताले पुरुष की इच्छाओं और आवश्यकताओं को 'मैं' परमात्मा ही पूर्ण किया करता हूँ। )

# येऽप्यन्यदेवता भक्ता यजन्ते श्रद्धयान्विताः । तेऽपि मामेव कौन्तेय यजन्त्यविधिपूर्वकम् ॥ २३ ॥

ये, अपि, अन्य-देवताः, भक्ताः, यजन्ते, श्रद्धया, अन्विताः । ते, अपि, माम्, एव, कौन्तेय, यजन्ति, अविधि-पूर्वकम् ॥

| ये          | =जो                       | श्रपि    | =भी                       |
|-------------|---------------------------|----------|---------------------------|
| मक्ताः      | =भक्र लोग                 | कौन्तेय  | =हे अर्जुन !              |
| भद्रया      | =श्रद्धा से               | माम्,पव  | =मेरा ही                  |
| अन्विताः    | =युक्त हुए                | यजन्ति   | =पूजन करते हैं            |
| ऋन्य-द्वताः | =दृसरे देवतार्थ्यों<br>को |          | +िकन्तु उनका              |
| अपि         | =ही                       |          | वह पूजन                   |
| यजन्ते      | =पूजते हैं                | श्रविधि- | } = विधिपूर्वक<br>नहीं है |
| ते          | =वे                       | पूर्वकम् | ) नहीं है                 |

अर्थ—जो भक्त इन्हादि देवताओं की श्रद्धा या भिक्तपूर्वक पूजा करते हैं, वे भी हे अर्जुन ! अविधिपूर्वक ( घूम-फिरकर) मुभे ही पूजते हैं। इसका कारण यह है कि ये सब देवता वास्तव में मेरे भिन्न-भिन्न रूप हैं।

# श्रहं हि मर्वयज्ञानां भोक्ता च प्र्भुरेव च । न तुमामभिजानन्तितत्त्वेनातश्च्यवन्ति ते ॥२४॥

श्रहम्, हि, सर्व-यज्ञानाम्, भोक्ता, च, प्रभुः, एव, च। न, तु, माम्, अभिजानन्ति, तत्त्वेन, अतः, व्यवन्ति, ते॥

तस्वेन =तस्व से भ्रथवा E =यद्यवि ययार्थं रूप से = में यहम् =नहीं त =ही एव श्रभिजाननित=जानते हैं सर्घ-यञ्चानाम्=सव यज्ञां 💵 =इसीविए श्चतः भोका =भोगनेवाचा च्यवन्ति =( वे ) गिर प्रते =चौर (उनका) है अर्थात् वे ਚ =स्वामी ह बारंबार इस प्रभुः मृत्युक्रोक में =परन्तु उ जन्म लेते भीर =वे (अज्ञानी) सरते हैं =मस्को माम्

श्चर्य—यद्यपि हि सब यज्ञों का भोगनेवाला तथा उन-का स्वामी हूँ; परन्तु वे ( श्रज्ञानी ) मेरे इस तस्व को श्चर्यात् मेरे इस यथार्य रूप को नहीं जानते, इसीलिए उनका पतन हो जाया करता है श्चर्यात् परम-गति को प्राप्त न होकर वे बार-बार इस अनित्य संसार में जन्म लेते और मरते रहते हैं।

# यान्ति देवव्रता देवान्पि न्यान्ति पितृव्रताः । भूतानि यान्ति भूतेज्या गान्ति मद्याजिनोऽपि माम् २ ५॥

यान्ति, देव-व्रताः, देवान्, पितृन्, यान्ति, पितृ-व्रताः । भूतानि, यान्ति, भूत-इज्याः, यान्ति, मद्-याजिनः, श्रपि, माम्॥

देव-व्रताः =देवता श्रों के भूत-इज्याः =भूतों के पृजने-उपासक वाबे देवानः । =देवताओं को भूतानि =भृतीं को यान्ति =प्राप्त होते हैं यान्ति =प्राप्त होते हैं +तथा =पितरों के उपा-पितृ-व्रताः मद-याजिनः=मेरे पुजारी सक माम =मुक्तको पितृन् =पितरों को श्चि ==1 यास्ति =प्राप्त होते हैं यान्ति =प्राप्त होते हैं

श्चर्य— (इन्द्र श्चादि ) देनताओं के उपासक देनताओं को प्राप्त होते हैं, (श्राद्ध श्चादि कमी द्वारा ) पितरों का पूजन करनेवाले पितरों को प्राप्त होते हैं, भूत-प्रेत श्चादि को पूजनेवाले भूतों को प्राप्त होते हैं श्रीर मुक्क सिचदानन्द-स्वरूप श्चात्मा की उपासना करनेवाले मुक्क प्राप्त होते हैं (श्रिधीत् प्रत्येक पुरुष को उसकी भावना के अनुसार ही फल मिलता है।)

## पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति। तदहं भक्त्युपहृतमक्षामि प्रयतात्मनः॥ २६॥

पत्रम्, पुष्पम्, फलम्, तोयम्, यः, मे, भक्त्या, प्रयच्छ्रति तत्, अहम्, भिकत-उपहतम्, अक्षामि, प्रयत-आत्मनः ॥

पश्रम् =पत्र वुष्पम् =पुष्प कलम =फल +और तोयम् =जल को ≕जो कोई यः =मेरे लिए मे =मक्रि-पूर्वक भक्त्या =श्रपंग करता है प्रयच्छति <del>1</del>उस

प्रयत-भातमनः=सुद्ध भन्तः-करणवाने की भक्ति-उपहृतम्=भिक्त से अपण की हुई तत् - =उस मेंट की श्रहम् =में श्रक्षामि =स्राता हूँ यानी प्रमण्वक स्वी-

कार करता हैं

अर्थ — जो भक्त मुक्त परमात्मा को पत्र, पुष्प, फल और जल भिक्त-पूर्वक अर्पण करता है, उस शुद्ध चित्तवाले पुरुष की मिक्त से भेंट की हुई वस्तुओं को मैं (आनन्दपूर्वक) स्वीकार करता हूँ।

स्यास्या—अगवान् को प्रसन्न करने के लिए, बहे-बहे यह, तप और जत इत्यादि करने की ज़रूरत नहीं है; केवल हृद्य निष्कपट अकि भीर श्रद्धा से अरा होना वाहिए; क्योंकि अगवान् एकमात्र अकि से ही सन्तुष्ट हो जाते हैं। यत्करोषि यदश्नासि यञ्जुहोषि ददासि यत्। यत्तपस्यसि कौन्तेय तत्कुरुष्व मदर्पग्म् ॥ २७ ॥

यत्, करोषि, यत्, अरनासि, यत्, जुहोषि, ददासि, यत्। यत्, तपस्यसि, कीन्तेय, तत्, कुरुष्त्र, मत्-व्यर्गणम्।।

=भी कुछ कौन्तेय = इ कुन्तीपुत्र ! यस् =(त्) जो कुष =दान देता व्दासि यस् (कर्म) + चौर =करता है करोधि =जो यत ≕जो कुछ तपस्यसि =तप करता यत =खाता या श्रश्रासि =वह सब तत भोगता 📗 मत्-स्रपंगम् =मेरे चर्य =जो क्छ यत कुरुध्व **657** =इदन करता 🖡 जुद्दोषि

अर्थ—हे अर्जुन ! तू जो कुछ करता है, जो कुछ खाता या भोगता है, जो कुछ होम करता है, जो कुछ दान देता है और जो तप करता है, वह सब मेरे अर्पण कर ।

शुभाशुभकलैरेवं मोक्ष्यसे कर्मबन्धतैः। संन्यासयोगयुकात्मा विमुक्तो मामुवेष्यसि॥ २८॥

शुभ-त्रशुभ-फलैः, एवम्, मोच्यसे, कर्म-बन्धनैः । संन्यास-योग-युक्त-त्रात्मा, विमुक्तः, माम्, उपैष्यसि ॥

फलों का अपंता ) एवम् =इस प्रकार से जुड़ा हुआ है शुभ-श्रन्तः करण जिस-का ऐसा त् कर्म-बन्धनैः =कर्म-बन्धनीं से =कर्मवन्धनों से विमुक्तः =त् मुक्त होजायगा मोच्यसे मुक्त होता हुआ या छूट जायगा =( शरीर छोदने माम् + छोर पर ) मुक्त सिब-सं=यास-योग दानन्दस्वरूप =( भगवान् मॅ को ही सब भन्ने दुरे कर्मी तथा उनके उपैष्यसि =प्राप्त होगा

श्चर्य—ऐसा करने से तू शुभ-श्चशुभ—भले-बुरे—फल देनेवाले कर्म-वन्धनों से मुक्त हो जायगा। इस प्रकार संन्यास योग (भगवान् में सब कर्मी तथा उनके फलों का अर्पण)) से जुड़े हुए चित्तवाला तू कर्म-बन्धनों से छुटकारा पाकर (शरीर छोड़ने पर) सीधा मुक्त सिचदानन्द को ही प्राप्त होगा यानी मुक्तमें ही मिल जायगा।

समोऽहं सर्वभृतेषु न में देखोऽस्ति न प्रियः। ये भजन्ति तुमां भक्त्या मृथि ते तेषु चाष्यहम् ॥२९॥

समः, अहम्, सर्ब-भूतेषु, न, मे, हेण्यः, अस्ति, न, प्रियः। ये, भजन्ति, तु, माम्, भक्त्या,मयि, ते, तेषु, च, अपि, अहम्।

| श्रहम्        | =में              | तु      | =िकन्तु        |
|---------------|-------------------|---------|----------------|
| सर्वभूतेषु    | =सब प्राणियों में | ये      | =जो            |
| समः           | =समान भाव से      | माम्    | =मुभे          |
|               | ध्यास हूँ         | भक्त्या | =भक्तिपूर्वक   |
| न             | <b>≖</b> न        | भजन्ति  | =भ जते हैं     |
| मे            | =मेरा (कोई)       | ते      | ≃वे            |
| द्वेष्यः      | ≕शत्रु ( है )     | मयि     | =मुभामें (हें) |
|               | + श्रौर           | ਕ       | ≃म्राँर        |
| न             | =न (कोई)          | श्रहम्  | <b>=</b> भें   |
| <b>ब्रियः</b> | =िमत्र            | श्रिप   | ≕भी            |
| श्रस्ति       | =है               | । तेषु  | ≖उनमें (हूँ)   |

ऋर्थ—मैं सब प्राणियों में समान भाव. से व्याप्त हूँ। न मेरा कोई शत्रु ( अप्रिय ) है और न भित्र। किन्तु जो भिक्त-पूर्वक मुक्ते भजते हैं अथवा मेरी उपासना करते हैं, मैं उनमें बसता हूँ और वे मुक्तमें वसते हैं।

### श्रपि चेत्सुदुराचारो भजते मामनन्यभाक् । साधुरेव स मन्तव्यः सम्यग्व्यवसितो हि सः ॥३०॥

अपि, चेत्, सु-दुर्-आचारः, भजते, माम्, अनन्य-भाक् । साधुः, एव, सः, मन्तव्यः, सम्यक्, व्यवसितः, हि, सः ॥

चेत् =ग्रगर (कोई) त्रिपि =भी सुदुर्- ग्रुवन्य त्रावन्य-भाक् =ग्रनन्य भाव से त्राचारः दुराचारी माम् =मुक्तको

≕भजता है मन्तरयः =मानने योग्य है भजते =क्यों कि + तो हि सः ==== ≕वह सः =याधु(सदाचारी) सम्यक् =ठाक या सदा साधुः व्यवसितः 13= =निश्चयवाला एव

ऋर्य—हे अर्जुन ! ( और तो क्या ) यदि कोई ऋत्यन्त दुराचारी भी मेरा अनन्य भक्त होकर सचे मन से मेरा भजन करने लगे तो उसे ( सचा ) साधु सममना चाहिए; क्योंकि उसका निरचय दढ़ और सचा है।

# चित्रं भवति धर्मात्मा शश्वच्छार्नित निगच्छति । कौन्तेय प्रतिज्ञानीहि न मे भक्तः प्रण्रयति ॥३१॥

द्विप्रम्, भवति, धर्मात्मा, शश्वत्, भान्तिम्, निगष्छ्ति । कौन्तेय, प्रतिजानीहि, न, मे, भक्तः, प्रण्रयात ॥

कौन्तेय =हे कुन्तीपुत्र ! =वइ दुराचारी भी | + सः ্ ( খরু ন ! ) =शोघ (तस्काल) **चित्रम्** प्रतिजानीहि = प्रच्छी तरह ही निश्चय कर या =धर्माश्मा चर्मात्मा विश्वास रस कि =हो जाता है। मवति =मेरा म + श्रीर वड = 半事 =स्थायी (सदा भक्तः शश्वत् + कमी रहनेवासी) न प्रण्ड्यति =नाश को नहीं ≕राश्तिको शान्तिम प्राप्त होता =प्राप्त होता निगच्छति

श्रर्थ—वह (दुराचारी भी मेरी भक्ति से) शीघ ही धर्मात्मा हो जाता है और सदारहनेवाली शान्ति की प्राप्त होता है। हे श्रर्जुन ! तू विश्वास रख कि मेरे भक्त का कभी नाश नहीं होता, बल्कि सीधा मोक् को ही प्राप्त होता है।

मां हि पार्थ व्यवाश्चित्य येऽपि स्युः पापयोनयः । स्त्रियो वैश्यास्तथा शूद्रःस्तेऽपि यान्ति परांगतिम् ३ २॥

माम्, हि, पार्ध, व्यपाश्चित्य, ये, ऋपि, स्युः, पाप-योनयः। स्रियः, वैरयाः, तथा, शूद्राः, ते, ऋपि, यान्ति, पराम्, गतिम्॥

वार्थ =हे अजु<sup>°</sup>न ! ऋपि =भी स्त्रियः =स्वियाँ स्युः र्डं= =बं =वैश्य वैश्याः ते =भो ऋपि श्रद्धाः =शुद =ग्रीर तथा माम् =मेरी =जो हि ये =ही पाप-योनयः =जन्म के पापी व्यपाश्चित्य ≔शरय में जाकर (तामस स्वभाव- पराम् =परम वाली जातियों में गतिम =गति को जनम सेनेवासे ) यान्ति =प्राप्त होते हैं

ऋर्थ—हे अर्जुन ! मेरी शरण में आने से ( मेरी भिक्त के प्रभाव से ), जन्म के पापी ( जैसे चाएडाल, राज्ञस, वर्णसङ्कर आदि ), ( जंजाल में फँसी हुई रजीगुणी स्वभाववाली ) कियाँ, ( भूठ-सच बोलकर व्यापार करनेवाले ) वैश्य तथा

(विद्याहीन तमोगुणो ) श्रृद्र सभी व्यनन्यभाव से मेरी उपासना करने से परम गति—मोज्ञ—को प्राप्त होते हैं।

कि पुनर्वाह्मणाः पुग्या भक्ता राजर्षयस्तथा। द्यनित्यममुखं लोकमिमं प्राप्य भजस्व माम्॥३३॥

किम्, पुनः, ब्राह्मणाः, पुण्याः, सक्ताः, राज-ऋषयः, तथा । व्यनित्यम्, ब्रमुखम्, लोकम्, इशम्, प्राप्य, भजस्व, माम्॥

+ इसलिए =िफर पुनः इमम् =इस =पवित्र पुरुषाः (सहाचारी) ऋनित्यम् =नाशवान् ( **चव**-ब्राह्मणाः =त्रःहाणों अंगुर ) त्र्रासुखम् =सुल-रहित ≕ग्रीर तथा भक्ताः ≃भक्र लोकम् =मनुष्य-देह को राज-ऋषयः =राज-ऋषियों का प्राप्य =पाकर (त्) =मेरा (ही) =(कहना ही) | **माम्** किम क्या है ? =भजन कर । भजस्व

अर्थ—फिर (सदाचारी) पुरुषात्मा, ब्राह्मणों, भक्त राज-ऋषियों का तो कहना ही क्या है ! हे अर्जुन ! इस अनित्य सुखं-रहित लोक यानी मनुष्य-देह को पाकर तूं मेरा ही भजन कर।

मन्मना भव मङ्को मद्याजी मां नमस्कुरु । मामेवैष्यसि युक्त्वेवमात्मानं मत्परायणः॥ ३४॥ मत्, मनाः, भत्र, मत्-भक्तः, मत्-याजी, माम्, नमस्कुरु । माम्, एव, एष्पंसि, युक्त्वा, एवम्, आत्मानम्, मत्-परायणः ॥

=मुक्त सिचदानन्द नमस्कुरु =(भक्तिसहित) मत् , परमात्मा में ही प्रशास कर ≂मन लगानेवाला | एयम् =इस प्रकार मनाः । =ग्रपने को =हो **ज्रात्मानम्** भव =मुभको सर्व-या अपने मन मत् भक्तः अथवा अन्त:-व्यापक समभ-करण को कर निष्काम-=मुक्कमें पूर्णरूप भाव से मेरी युक्तवा से लगाकर उपासना कर मत्-याजी =मरे शरणागत =मेरा पूजन करने- मत्परायणः वाला हो होकर + और =मुक्तको ही माम्, एव =मुभ वासुदेव करे ए ध्यसि =प्राप्त होगा माम्

श्रर्थ—हे अर्जुन ! तू मुक्त परमात्मा में अपना मन लगा श्रर्थात् श्रपने चित्त को मेरे ध्यान में लयलीन कर, (मुक्ते सर्व-व्यापक समक्तकर ) पूर्ण रूप से मेरा अनन्य मक्त बन, (मन, बाणी और शरीर से सर्वस्व अप्ण करके ) सदा मेरी ही पूजा कर, (विनयपूर्वक और मिक्त सहित ) मुक्ते नमस्कार कर । इस प्रकार अपने मन को जब तृ पूर्ण रूप से मुक्तमें लगा देगा तब मेरे शरणागत होकर तू अवश्य ही मेरे स्वरूप को प्राप्त होगा।

नवाँ ऋध्याय समाप्त ।

### गीता के नवें अध्याय का माहात्म्य

भगवान् शंकर ने पाती से कहा—''हे देवि ! विष्णु भगवान् ने गीता के नवें अध्याय का जो माहातम्य कहा है, उसे सुनी: - नर्मदा नदी के किनारे माहिष्मती नाम की एक नगरी है, वहाँ माधव नाम का एक ब्राह्मण रहता थर। वह बड़ा विद्वान् , अतिथियों का सत्कार करनेवाला और वेद-वेदाङ्ग का ममें था। उसने शास्त्रविहित कमी से कुछ धन संचित करके एक यज्ञ का अनुष्टान आरंभ किया। बलिदान के लिए एक बकरा ले आया । बह बकरे की यथोचित पूजा करके बिलदान करना ही चाहता था, उसी समय वकरा हँसकर बोला-'इन दज्ञों के करने से क्या लाभ है ? ये केत्रल नश्तर फल देनेवाले तथा जनम-मग्गा श्रीर बुढ़ापे के दुःख का कारण हैं। हे ब्राह्मण ! हमारी इस दशा को देखी, हम यज्ञ करने से दी अनेक अधम योनियों में अमते हुए अनेक प्रकार के कष्ट भोग रहे हैं। वकर की यह बात सुनकर ब्राह्मण को बड़ा आर चर्य हुआ। वह हाथ जोड़कर बोला-'तुम कीन हो, और तुमको बकरे का जनम क्यों मिला ! अपना सब वृत्तान्त कहो। वकरे ने कहा- 'हम पहले एक कुलीन ब्राह्मण थे । वेद-वेदाङ्ग का ऋष्ययन ऋौर सब प्रकार के यज्ञ करने में निपुरा थे। एक बार इमारी भी ने अपने पुत्र की बीमारी में देवी की भेंट करने के लिए एक बकरा मैंगाया। जब देवी के मन्दिर में बकरे का विलिदान होने लगा, तब उसकी मा ने ऋद होकर हमकी शाप दिया--'रे पापी, अधम बाह्मण, तू शास्त्र की बातें नहीं सम-भता। तू निर्दयता से इमारे पुत्र का गला काट रहा है, इसलिए तू भी बकरा होगा'। हे ब्राह्मण ! उसी शाप के कारण हम श्रनेक योनियों में भ्रमण करते हुए श्रव बकरा हुए हैं। जिस कर्म के फल से इम यह दुःख भोग गहे हैं, वहीं कर्म आज तुमको करते देखकर इमको हँसी आई। तुम ब्राह्मरा के वंश में उत्पन्न हुए हो ; ऐसा कर्म करो, जिससे इस असार संसार से मुक्त इंक्तर श्रष्ट लोक को जाओ। ब्राह्मण ने बड़े आरच्यी से पूछा, संमार से मुक्ति देनेवाला आर्थार कोई कर्म मुक्ते नहीं मालूम । यदि तुम जानते हो तो बताश्रो । बकरे ने कहा-'इम एक उपाय बतलाते हैं, सुनी । इमको इस जन्म के पहले बन्दर का जनम मिला था। एक बार सूर्यप्रहरा के दिन इम नर्मदानदी के किनारे एक पेड़ पर बैठे थे। एक राजा स्यंप्रहरा के समय नर्मदा में स्नान करके एक ब्राह्म सा को दान दे रहा था। अन्य ब्राह्मणों ने उस दान लेनेवाले ब्राह्मण से कहा-- 'तुम सूर्यप्रहणा में दान लेकर अपने लिए नरक का द्वार क्यों खोल रहे हो।' उस ब्राह्मण ने उत्तर दिया--'हम इस प्रकार के कितने ही दान ले चुके हैं श्रीर हमेशा लेते रहेंगे। इम ऐसा उपाय जानते हैं कि इन कुदानों का पाप हमको नहीं लगता।' ब्राह्मगाँ ने बड़े आदर से पूछा-- भाई, वह उपाय इमको भी वतात्रो। वाह्यण ने कहा — 'इम प्रति-दिन गीता के नवें अध्याय का पाठ करते हैं। गीता के नवें अध्याय का पाठ करके अपनेक अधम महापापी इस संसार से मुक्त हो गये हैं। इसी से हमको यह दान लेने का भय नहीं है। वकरे ने कहा — हे ब्राह्मण ! यदि तुम गीता के नवें अध्याय का पाठ इमको भी सुनाओ, तो इम और तुम दोनों इस संसार के बंधन से छुट जायँ। वाह्यण उसी दिन से गीता के नवें अध्याय का पाठ करने लगा। बकरा भी सुनता था। उसी के प्रभाव से वे दोनों शरीर छोड़कर वैकुं उधाम को गये।"



# द्सवाँ अध्याय

### श्रीभगवानुवाच

भूय एव महाबाहो शृशा मे परमं वचः। यत्तेऽहं प्रीयमाशाय वद्यामि हितकाम्यया ॥ १॥

भ्यः, एव, महावाहो, भृगा, मे, परमम्, वचः । यत्, ते, श्रहम्, प्रीयमाणाय, वच्यामि, हित-काम्यया ॥

### श्रीभगवान् बोलेः—

| महाबाही | = हे अर्जुन !    | वचः    | =वचन को     |
|---------|------------------|--------|-------------|
| भूयः    | =फिर             | श्र्यु | =( त् ) सुन |
| एव      | = <b>भी</b>      | यत्    | =जिसको      |
| मे      | ≈ मेरे           | श्रहम् | =#          |
| परमम्   | =परम ( श्रेष्ठ ) |        | =तुक्ससे    |

प्रीयमागाय= (मेरे वचनों में) हित-काम्यया=भलाई की हच्छा पूर्ण प्रीति या से अद्धा रखनेवाचे वस्यामि =कहूँगा

श्रर्थ—( सातवें श्रीर नवें श्रध्याय में मैंने संचेप से अपनी विभ्रतियों का वर्णन किया है। श्रव इस श्रध्याय में उन्हें विस्तारपूर्वक कहता हूँ:— ) हे श्राकुन ! मेरे परम उपदेश को तृ फिर भी सुन । मेरे वचनों में पूर्ण श्रद्धा या प्रीति रखने के कारण तेरी भलाई के लिए मैं यह गूइ रहस्य तुकसे कहूँगा।

न मे विदुः सुरगणाः प्रभवं न महर्षयः। श्रहमादिहिं देवानां महर्षीणां च सर्वशः॥ २॥

न, मे, बिद्धः, सुरगणाः, प्रभवम्, न, महर्षयः । श्रहम्, श्रादिः, हि, देवानाम्, महर्षाणाम्, च, सर्वशः॥

=जानते हैं विदुः =मेरी मे =क्यों कि =उस्पत्ति या प्रभवम् =許 प्रभाव को ग्रहम् सर्वशः =सब प्रकार से =ਜ ₹ =देवताभी देवानाम् देवतागर्थ स्रगगाः +चौर ≔चीर च महर्पीणाम् = महवियों का =न न =मादि(कारस)ह =महर्षि जोग (ही) आदिः महर्ष यः

अर्थ-मेरी उत्पत्ति या प्रभाव को न तो देवता ही जानते

हैं श्रीर न महर्षि लोग, क्योंकि मैं सब प्रकार से इन्द्रादिक देवताश्रों श्रीर भृगु त्रादि महर्षियों का श्रादिकारण हूँ।

यो मामजमनार्दि च वेत्ति लोकमहेशवरम् । श्रसंमूदः स मर्त्येषु सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ ३ ॥

यः, माम्, अजम्, श्रनादिम्, च, वेत्ति, लोक-महा-ईशवरम्। अ-सम्मृद्धः, सः, मर्त्येषु, सर्व-पापैः, प्रमुच्यते॥

(परमारमा) ≕जो यः वेत्ति =जानता है =मुक्ते माम =जन्म से रहित सः ≈वह ग्रजम मत्यें षु =मनुष्यों में (अजन्मा) =म्रनादि (मादि- श्र-सम्मृदः =भ्रज्ञान से अनाविभ रहित हो रहित ) सर्व-पापैः =सम्पूर्ण पापा से • =धौर लोकों 📰 प्रमुख्यते =बुटकारा पा महेश्वरभ् ∫ =महान् ईश्वर जाता

अर्थ—जो मुक्ते अजनमा—जनमरहित—श्रनादि आर सब लोकों का महान् ईरवर जानता है, वह मनुष्यों में मोह से रहित हो, सब प्रकार के पापों से छुटकारा पा जाता है।

किन कारणों से सब लोकों का मैं महान् ईश्वर हूँ, उसे भगवान् आगे बतलाते हैं:--

# बुद्धिर्ज्ञानमसंमोहः ज्ञमा सत्यं दमः शमः। सुखं दुःखं भवोऽभावो भयं चाभयमेव च॥ ४॥

बुद्धिः, ज्ञानम्, त्रसंमोहः, ज्ञमा, सत्यम्, दमः, शमः। सुखम्, दुःखम्, भवः, अभावः, भयम्, च, श्रभयम्, एव, च॥

| वुद्धिः   | =बुद्धि श्वर्यात्<br>विचार-शक्ति | सुसम्   | को वश करना<br>=सुस्र (भानन्द) |
|-----------|----------------------------------|---------|-------------------------------|
| इ।नम्     | ≃ज्ञान                           | दुःसम्  | ≕दुःस (सन्ताप)                |
| श्रसंमोहः | <b>≃</b> च्चव्याकुलता            | भवः     | =दश्पत्ति यानी                |
| श्लमा     | सहनशीलता                         |         | जन्म                          |
| सत्यम्    | =सत्य या सचाई                    | श्रभावः | =नाश यानी मरय                 |
| दमः       | =दम ऋर्यात्                      |         | + ( तथा )                     |
| 404.      | इन्द्रियों को                    | भयम्    | =भय श्रर्थात् दर              |
|           | विषयों से रोकना                  | च       | =भ्रौर                        |
| *         | =श्रीर                           | एव      | =ऐसे ही                       |
| श्रमः     | =शम यानी मन                      | श्रमयम् | =निडरपन                       |

अर्थ—हे अर्जुन ! बुद्धि (विचारने की शिक्त ), ज्ञान, अव्याकुलता (करने योग्य कामों को विचारपूर्वक करना), ज्ञान (अपने को दुःख देनेवाले या मारनेवाले को दण्ड देने की शिक्ति ग्खते हुए भी दण्ड न देना ), सत्य (जैसा देखा हो वैसा ही कहना ), दम (कान आदि इन्द्रियों को शब्दादि विषयों से रोकना ), शम (मन आदि भीतरी इन्द्रियों को

वश में करना ), सुख, दु:ख, उत्पत्ति यानी जन्म, नाश ऋर्थात् मरग्र, ऋीर ऐसे ही भय ( डर ), अभय ( निडर ),

इसका सम्बन्ध दूसरे श्लोक से है

भवन्ति भावा भूतानां मत्त एव पृथग्विधाः ॥ ५॥।

अहिंसा, समता, तुष्टिः, तपः, दानम्, यशः, अयशः । भवन्ति, भावाः, भ्तानाम्, मत्तः, एव, पृथक्-विधाः ॥

=कीर्ति ग्रहिसा =श्रहिंसा याती यशः +भौर किसी को किस प्रकार की पीड़ा =भ्रपयश(निन्दा) श्रयशः +ये सब न देगा =चित्त का एक भूतानाम् , =प्राणियों के समता समान स्थिर । पृथक-विधाः =नाना प्रकार के =भ।व ( श्रवस्था भावाः रहना या कार्य) तुष्टिः ≕सन्तोष =मुक्त परमास्मा से **≖तपस्या यानी** मत्तः तपः वत वगैरह करना =ही एव =डस्पन्न होते हैं भवन्ति =दान दानम्

अर्थ—अहिंसा (मन, वाणी और कर्म से किसी को किसी प्रकार का दुःख न देना ), समता ( सुख-दुःख, हानि-लाभ, आदि के प्राप्त होने पर भी चित्त का एक समान रहना ),

सन्तोष ( अपने आप जो मिल जाय उसी में राजी रहना ), तप ( तपस्या यानी अत वग रह करना, शारीरिक यन्त्रणा सहना और इन्द्रियों को रोकना ), दान ( न्यायपूर्वक कमाया हुआ धन यथाशिक श्रद्धापूर्वक सुपात्रों को देना ), यश ( कीर्ति अथवा प्रशंसा ) और अपयश ( निन्दा अथवा बदनामी )——ये सब प्राणियों के नाना प्रकार के भाव ( कार्य ) उनके कर्मा-नुसार मुक्त परमात्मा से ही उत्पन्न होते हैं।

महर्षयः सप्त पूर्वे चत्वारो मनवस्तथा । मद्भावामानसाजाता येषां लोक इमाः प्रजाः ॥ ६॥

महा-ऋषयः, सप्त, पूर्वे, चत्वारः, मनवः, तथा । मद्भावाः, मानसाः, जाताः, येषाम्, लोके, इमाः, प्रजाः ॥

≈सात सप्त +ये सब के सब महा-ऋषयः =महर्षि मेरे मन से या मानसाः =श्रोर तथा मेरे सक्कर से =इनसे भी पहचे पूर्व =उत्पन्न हुए हैं जाताः के जी जिनकी येपाम् चत्वारः =चार =संसार में =( स्वायम्भुव लोके मनवः =ये आदि ) मनु हैं इमाः =प्रजाप हैं मद्-भावाः =सव मेरे ही भाव प्रजाः

अर्थ-हे अर्जुन ! सात महर्षि ( मृगु, मरीचि, अत्रि, पुलस्त्य, पुलह, कतु और विसष्ठ ) और इनसे भी पहले जी

चार स्वायम्भुव त्रादि मनु हो गये हैं वे सब मेरे मन या संकल्प से उत्पन्न हुए हैं त्रीर इन्हीं से इस जगत् की सारा प्रजा पैदां हुई है ( अर्थात् यह सारा विश्व मेरे ही संकल्पमात्र से पैदा हुआ है ; इसीलिए मैं ही इन सबका परमेश्वर हूँ )।

एतां विभूतिं योगं च मम या वैत्ति तस्वतः। सोऽविकस्पेन योगेन युज्यते नात्र संशयः ॥ ७ ॥ एताम्, विभूतिम्, योगम्, च, मम, यः, वेत्ति, तस्वतः। सः, अविकस्पेन, योगेन, युज्यते, न, अत्र, संशयः॥

यः =जो पुरुष

प्रम =मेरी

पताम् =इस

विभूतिम् =विभृति या परम

ऐश्वर्य

च =श्रीर

योगम् =योगशिक को

तस्वतः =यथार्थ रूप से

=जान जाता है वेत्ति =वह सः श्रविकरपेन =श्रचल शर्थात् न डगमगानेवाले =समस्य योग से योगेन =युक्त हो जाता युज्यते । =इसमें (कोई) श्राम =संशय संशयः =नहीं है त

श्रर्थ—जो मेरी इस विभूति—परम ऐरवर्य—श्रीर योग-शिक्त के रहस्य को यथार्थ रूप से जानता है, वह अचल—न डिगने-वाले—समस्व योग से युक्त हो जाता है (अर्थात् 'एक में अनेक श्रीर अनेक में एक' के रहस्य को जो तस्त्रयोगी विचारपूर्वक अञ्झी तरह समभ लेता है, वही पक्का समस्व-योगी है) इसमें कोई सन्देष्ट नहीं। श्रहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वे प्रवर्तते । इति मत्वा भजन्ते मां बुधा भावसमन्विताः ॥ ८॥

ष्मह्म, सर्वस्य, प्रभवः, मत्तः, सर्वम्, प्रवर्तते । इति, मत्वा, भजन्ते, माम्, बुधाः, भाव-समन्विताः ॥

| शहम्             | ≔में परमक्ष की         | भरवा                       | <b>≕जानकर</b> ः                                 |
|------------------|------------------------|----------------------------|-------------------------------------------------|
| सर्वस्य 🐪        | ≕स <b>य</b> की         |                            | (समस्दर)                                        |
| प्रभवः           | =शस्पत्ति ■            | भाव-<br>समन्विताः<br>बुधाः | } = अदा और<br>भेम से युक्त हुए<br>=बुद्मान् भोग |
| मत्तः            | =में। द्वारा दी        | माम्                       | =मुक्त परमेरवर                                  |
| सर्वे            | =यइ सब अगत्            |                            | की ही                                           |
| प्रवर्तते<br>इति | =चेष्टा करता  <br>=ऐसा | भजन्ते                     | =(सदा) उपासना<br>करते हैं                       |

मिचित्ता महतप्राणा बोधयन्तः परस्परम् । कथयन्तश्च मां नित्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च ॥ ६ ॥ मत्-चित्ताः, मत्-गत-प्राणाः, बोधयन्तः, परस्परम् । कथयन्तः, च, माम्, नित्यम्, दुष्यन्ति, च, रमन्ति, च॥

मत्-चित्ताः =मुक्त सचिदानन्द समभाने या में है चित्त जिन-जतलाते हुए च =तथा =चौर निस्यम् च ≕निस्य = मुक्त वासुदेव को चर्पण कर मत्-गत-माम ≃मेरे स्वरूप. प्राथाः गुण नाम और पेश्वयं की दिया । अपना =चर्चा करते हुए कथयन्तः जीवन जिन्होंने ऐसे भक्त तुष्यन्ति 💎 =सन्तुष्ट होते है =ब्रापस में या परस्परम् ≃और च एक दूसरे की रमन्ति =(सदा) उसी =( मेरे स्वरूप बोधयन्तः षानन्द में सरन का ज्ञान ) रहते हैं

श्रथ—जिनका चित्त पूर्ण रूप से मुक्त सिवदानन्द स्वरूप के ध्यान में लगा हुआ है, और जिन्होंने अपने प्राणों को भी मुक्ते अर्पण कर दिया है, ऐसे भक्त एक दूसरे को मेरे स्वरूप के ज्ञान का उपदेश करते हुए और निस्य मेरे मुण और ऐस्वर्य की चर्चा करते हुए एवं सन्तुष्ट होते हुए उसी आनन्द में मग्न रहते हैं।

तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् । ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते ॥ १०॥ तेषाम्, सतत-युक्तानाम्, भजताम्, प्रीति-पूर्वकम् । ददामि, बुद्धि-योगम्, तम्, येन, माम्, उपयान्ति, ते ॥

वालों को तेषाम् = 3 न } = (मुक्त सचिदा-नन्द के ध्यान + # यक्रानाम् तम् =3स में ) निरन्तर बुद्धियोगम् =तश्वज्ञान रूपी योग को लगे हुए + भीर ददामि =देता हूँ =िजससे येन = श्रीतिप्र्वंक पूर्वकम् ==चे ते =मेरी भक्तिया =मुक्को भजताम माम् उपयान्ति =प्राप्त होते हैं उपासना करने-

श्चर्य—जो सदैव इस प्रकार किया करते हैं ऋर्यात् जो मुक्त सिवदानन्द के घ्यान या भजन में निरन्तर लगे रहते हैं ऋगैर प्रेमपूर्वक मेरी उपासना किया करते हैं, उन्हें ■ वह बुद्धि-योग • (तत्त्वज्ञानरूप योग) देता हूँ जिसके कारण वे मेरे पास पहुँच जाते हैं यानी मेरे ही स्वरूप में ऋग मिलते हैं।

तेषामेवानुकम्पार्थमहमज्ञानजं तमः । नाशयास्यात्मभावस्थो ज्ञानदीपेन भास्वता ॥११॥

परमारमा के तस्व को ठीक-ठीक जानने का नाम बुद्धि और
 उस ज्ञान से युक्त होने का नाम बुद्धि-योग ।

तेषाम्, एव, अनुकम्पार्थम्, अहम्, अज्ञान-जम्, तमः । नाशयामि, आत्म-भाव-स्थः, ज्ञान-दीपेन, भास्वता ॥

अक्षान-जम् = अज्ञान से तेषाम =टन पर ग्रनुकस्पार्थम्=कृपा करने के जिए उरपन्न दुए =श्रन्धकार को एव तमः =मैं (स्वयम् ) भास्वता =प्रकाशमय ग्रहम् उनके प्रन्तः शान-दीपेन =ज्ञानरूपी दीपक भाव- }=करण में स्थित नाशयामि =नष्ट कर देता हूँ (बैठा) हुआ स्थः

ऋर्थ — और हे ऋर्जुन ! ऊपर कहे हुए भक्तों के ऊपर दया करके, मैं स्वयं उनके ऋन्त:करण में वैठा हुआ ज्ञानरूपी दीपक के प्रकाश से, उस ऋज्ञानरूपी ऋन्धकार का नाश कर देता हूँ, जो अपने स्वरूप का यथार्थ रूप से न जानने के कारण पैदा हुआ है।

## अर्जु न उवाच-

परं ब्रह्म परं धाम पवित्रं परमं भवान् । पुरुषं शाश्वतं दिव्यमादिदेवमजं विभुम् ॥ १२ ॥

परम्, ब्रह्म, परम्, धाम, पित्रम्, परमम्, भवान् । पुरुषम्, शाश्वतम्, दिव्यम्, आदिदेवम्, अजम्, विभुम् ॥

भगवान् के वचनों को सुनकर श्रर्जुन वोलाः-

+ हे भगवन् ! भवान् ≃द्याप परम् ब्रह्म =पश्म =ब्रह्म है

| परम्     | =उत्तम            |             | सदा रहनेवाले हैं |
|----------|-------------------|-------------|------------------|
| घाम      | =पद् द्वे         | पुरुषम्     | =परमपुरुष        |
| परमम्    | =परम              |             | <b>चर्या</b> त्  |
| पवित्रम् | =पवित्र या शुद्र- | · ·         | परमात्मा हैं     |
|          | स्वरूप है         | श्रादिदेवम् | =सब देवां का     |
| द्ब्यम्  | दिव्य स्वरूप      |             | श्रादिकारण हैं   |
|          | ( स्वतः प्रकाश-   | श्रजम्      | =जन्मरहित है     |
|          | मान) है           |             | +घौर             |
| शाश्वतम् |                   | विभुम्      | =सर्वव्यापक है   |

अर्थ — हे कृष्ण ! आप परम-मझ हैं, परम-धाम हैं, परम पित्र या शुद्ध स्वरूप हैं। आप दिव्य-स्वरूप, शास्वत (सदा रहनेवाले ) परमपुरुष यानी परमातमा, सब देवों का आदि-कारण, जन्म से रहित और सर्वव्यापक हैं।

बाहुस्त्वामृषयः सर्वे देवर्षिनीरदस्तथा । बासितो देवलो व्यासः स्वयं चैव व्यविषि मे ॥१३॥

श्राहुः, त्वाम्, ऋषयः सर्वे, देव-ऋषिः, नारदः, तथा। श्रसितः, देवलः, व्यासः, स्वयम्, च, एव, ववीषि, मे ॥

| स्वाम्<br>सर्वे<br>ऋषयः | + ऐसे ही<br>= प्रापको<br>= सव<br>= प्राप कोग | नारदः<br>तथा<br>ग्रसितः<br>देवलः | =नारद<br>=धीर<br>=धिसत मुनि<br>=देवन मुनि |
|-------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------|
| देच-ऋषिः                | ≈देव <b>ऋषि</b>                              | 1                                | + ===                                     |

| <b>ब्यासः</b> | =मइषिं ध्यासजी | <b>एव</b> | =भी      |
|---------------|----------------|-----------|----------|
| आहुः          | =कहते 🧯        | म         | =मुक्तसे |
| च             | =चौर           | -         | + ऐसा ही |
| स्वयम्        | =धार           | व्रवीषि   | =कइते ै  |

श्चर्य—ह भगवन् ! श्वसित, देवल, महर्षि व्यास, देव-ऋषि नारद तथा सब ऋषि लोग श्चापको ऐसा ही कहते हैं। किर आप स्वयं भी श्रपने श्रीमुख से मुक्ससे ऐसा ही कहते ॣ ।

## सर्वमेतदतं मन्ये यनमां वदसि केशव।

### न हि ते भगवन्त्र्यार्कि विदुर्देवा न दानवाः ॥ १ ४॥

सर्वम, एतत्, ऋतम्, मन्ये, यत्, माम्, वदसि, केशव । न, हि, ते, भगवन्, व्यक्तिम्, विदुः देवाः, न, दानवाः ॥

| केशव           | =हे केशव !    | ते               | =धापके      |
|----------------|---------------|------------------|-------------|
| यत्            | =जो कुछ (मी)  | <b>ब्यक्तिम्</b> | =स्वरूप को  |
| माम्           | =मुभसे        | न                | <b>≒</b> न  |
| वदसि           | =धाप कइते हैं | देवाः            | =देवता ं    |
| पतत्<br>सर्वम् | =इस<br>=सबको  |                  | +भीर        |
| लवन्           | + मैं         |                  | =-          |
| ऋतम्           | =सस्य         | दानवाः           | ⊐द्रानद     |
| मन्ये          | ≔मानता हूँ    | हि               | =ही         |
| भगवन्          | =हे भगवन् !   | विदुः            | =ज्ञानते द् |

अर्थ-हे केशन ! जो कुछ भी आएं कहते हैं, उस सब

को मैं सत्य मानता हूँ । हे भगवन् ! आपके लीलामय स्वरूप को न (इन्द्रादि ) देवता ही जानते हैं और न (मधु आदि) दानव । (तो औरों का भला कहना ही क्या है ? )

## स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्थ त्वं पुरुषोत्तम । भृतभावन भृतेश देवदेव जगत्पते॥ १५॥

स्वयम्, एव, आत्मना, आत्मानम्, वेत्य, त्वम्, पुरुष-उत्तम । भूत-भावन, भूत-ईशः, देव-देव, जगत्-पते ॥

पुरुष ! =हे प्राणियों के भूत-भावन उत्पन्न बरने-त्वम् =स्वयम् ( खुद ) वाबे! स्वयम् भूत-ईश =हे भृतीं =ही पव ( प्राविष्यों ) के =अपने आप से श्रात्मना इश्वर ! 🔳 श्रपने =हे देवताश्रों के देव-देव चारिमक बल देवता ! द्वारा जगत्-पते =हे जगत् के =भपने भ्रापको आत्मानम् स्त्रामी ! =ज्ञानते हैं वुरुष-उत्तम =हे परम श्रेष्ठ-वेत्थ

अर्थ—हे पुरुषोत्तम ! हे सब भूतों को उत्पन्न करनेवाले! हे भूतेश ( सब प्राश्चियों के ईश्वर ) ! हे देवों के देव ! हे जगन्नाथ ! आप ही अपने आपको वैधार्थरूप से जानते हैं और दूसरा कोई आपको नहीं जानता ।

## वक्तुमईस्यशेषेण दिव्या ह्यात्मविभूतयः । याभिर्विभृतिभिलोकानिमांस्त्वं व्याप्य तिष्ठमि॥ १६॥

वक्तुम्, अर्हसि, अशेषेगा, दिव्याः, हि, आत्म-विभूतयः। याभिः, विभूतिभिः, लोकान्, इमान्, त्वम्, व्याप्य, तिष्ठसि॥

हि = क्योंकि

याभिः = जिन-जिन

विभूतिभिः = विभृतियों से

इमान् = इन

लोकान् = क्षोकों को

स्वम् = क्याप

व्याप्य = क्याप करके

तिष्ठसि = दिथत है

+ उन-उन

विद्याः अपनी दिव्य
आतम- = निभ्तियों या
विभृतयः अपने अलौकिक
ऐश्वर्य को
अशेवेश = सम्पूर्ण रूप से
+ आप ही

वक्तुम् =कहने के लिए ऋहिस =योग्य हैं

अर्थ—हे भगवन् ! जिन विभूतियों से आप इन लोकों में व्याप्त हुए विराजमान हैं, उन अपनी सारी अलौकिक विभूतियों को सम्पूर्ण रूप से आप ही (दया करके) कह सकते हैं; और कोई नहीं कह सकता।

कथं विद्यामहं योगिस्त्वां सदा परिचिन्तयन् । केषु केषु च भावेषु चिन्त्योऽसि भगवन्मया॥१७॥ कथम्, विद्याम्, ऋहम्, योगिन्, त्वाम्, सदा, परिचिन्तयन् । केषु, केषु, च, भावेषु, चिन्त्यः, असि, भगवन् , गया॥

| यागिन्    | ≔हे योगीश्वर !                       | केषु, केषु   | =िकन-किन                          |  |
|-----------|--------------------------------------|--------------|-----------------------------------|--|
| त्वाम्    | =मापका                               | भावेषु       | =भावों (विभृ-                     |  |
| सदा       | ≐सदा                                 |              | तियों या पदायी)                   |  |
| परिचिन्तय | न्=ध्यान या                          |              |                                   |  |
| श्रहम्    | चिन्तन करते हुए<br>=मैं<br>+ भ्रापको | भगवन्<br>मया | =हे भगवन् (ग्राप)<br>=मेरे द्वारा |  |
| कथम्      | =िकस प्रकार                          | चिन्त्यः     | =ध्यान करने                       |  |
| विद्याम्  | =जान्ँ                               |              | योग्य                             |  |
| 9         | =चौर                                 | श्रसि 💮      | ====                              |  |

श्रर्थ—हे योगिराज ! सदैन श्राप ही का ध्यान करते हुए
मैं श्रापको किस तरह जान सकता हूँ ! किन-किन मानों
( निभ्तियों या पदायों ) में, हे स्वामी ! मुक्ते श्रापका ध्यान
करना चाहिए !

# विस्तरेगात्मनो योगं विभूतिं च जनादेन। भृयः कथय तृप्तिर्हि शृग्वतो नास्ति मेऽमृतम्॥१८।

विस्तरेणं, श्रात्मनः, योगम् , विभृतिम् , च, जनाईन । भूयः, कथय, तृष्तिः, हि, शृणवतः, न, श्रस्ति, मे, श्रमृतम्।

| जनादंग                  | =दे कृष्य !                   | विभृतिम्                 | =ऐश्वयं (महिमा)        |
|-------------------------|-------------------------------|--------------------------|------------------------|
| द्यात्मनः<br>योगम्<br>च | =चपने<br>=योग । महस्त<br>=भीर | विस्तरे <b>ण</b><br>भूयः | =विस्तारपूर्वक<br>=किर |

| कथय    | ≃कहिए       | शृग्वतः         | =सुनते हुए |
|--------|-------------|-----------------|------------|
| द्     | =क्योंकि    | मे              | =मुक्ते    |
|        | + थापकी इस  | <b>नृ</b> प्तिः | =तृप्ति    |
| असृतम् | =भ्रमृतङ्गी | न               | ≒नदीं<br>= |
|        | वाशी को     | ग्रस्ति         | =होती      |
|        |             |                 |            |

अर्थ हे जनार्दन ! आपकी अमृतरूपी वाणी सुनने से मेरी तृष्ति नहीं होती अर्थात् मेरा मन नहीं भरता । इसलिए आप अपनी योगशिक्त की महिमा और विभृतियों का वर्णन फिर से विस्तारपूर्वक करिये ।

भगवान् भ्रव भ्रपने योग के सहस्त भीर प्रधान-प्रधान विभृतियीं का वर्णन भागे कर रहे हैं—

### श्रीभगवानुवाच

हन्त ते कथयिष्यामि दिव्या ह्यात्मविभृतयः । प्राधान्यतः कुरुश्रेष्ठ नास्त्यन्तो विस्तरस्य मे ॥ १ ९॥

इन्त, ते, कथयिष्यामि,दिव्याः, हि, श्रात्म-विभूतयः । प्राधान्यतः , कुरु-श्रेष्ट, न, श्रस्ति, श्रन्तः, विस्तरस्य, मे ॥

| इन्त        | =बहुत अच्छा    | दिब्याः,  | अपनी चली-      |
|-------------|----------------|-----------|----------------|
|             | ( भ्रव में )   | श्रात्म-  | ≃िकक विभृतियों |
| ते          | =तुकसे         | विभृतयः   | को े           |
| प्राधान्यतः | ⊭प्रधान-प्रधान | कथिष्यामि | =कहूँगा        |

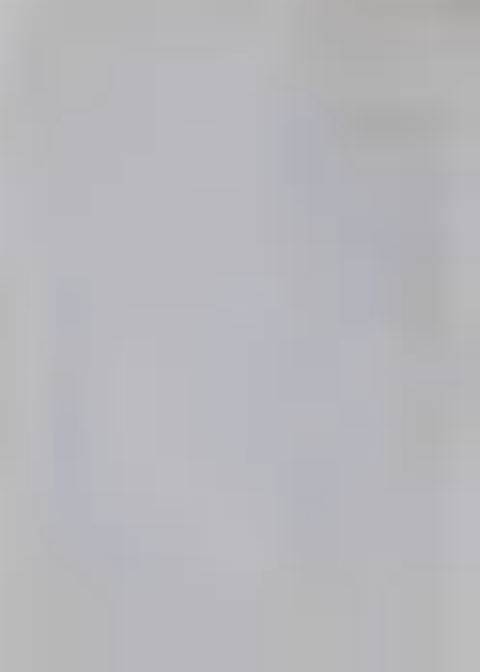
हि =क्योंकि विस्तरस्य =िवस्तार का कुरु-श्रेष्ठ =हे कुरुवंशियों में ग्रन्तः =मन्त श्रेष्ठ! =त्र्रां मे =मेरी विभ्तियों के ग्रस्ति =है

श्रर्थ—श्रीभगवान् बोले—हे कुरुवंशियों में श्रेष्ठ ! श्रन्छा, श्रव मैं तुस्रसे श्रपनी मुख्य-मुख्य दिव्य (श्रेष्ठ) विभूतियों का वर्णन करता हूँ; क्यों कि मेरी विभूतियों का कोई पार नहीं है।

# ग्रहगात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थितः। ग्रहमादिश्च मध्यं च भूतानामन्त एव च ॥ २०॥

ब्रहम् , ब्रात्मा, गुडाकेश, सर्व-भूत-ब्राशय-स्थितः । ब्रहम् , ब्रादिः, च, मध्यम् , च, भूतानाम् , ब्रन्तः,एव,च ।

श्रहम् 🦠 ≕र्ते =हे भर्जुन ! गुडाकेश =ही प्व अहम् भूतानाम् =(सव) सर्व भूत- ) सब प्राणियों श्राशय- }=के हदय में प्राशियं का =ब्रादि त्रादिः विराजमान स्थितः =धौर =शृद्ध सिद्धा-ਰ श्रात्मा =मध्य मध्यम् नन्दरूप परमा-=एवं त्मा है च =ग्रन्त हैं ग्रम्तः =तथा ਚ



# श्रीमद्गवद्गीता सटीक



अ।दित्यों में विध्णु में हूँ

अर्थ—हे गुडाकेश! \* सब प्राणियों के हृदय में रहनेवाला शुद्ध सिबदानन्दरूप परमात्मा मैं हूँ । मैं ही मब प्राणियों का श्रादि, मध्य और श्रन्त हूँ ऋथीत् मैं ही सबका पैटा करनेवाला, पालन करनेवाला और नाश करनेवाला हूँ।

### श्वादित्यानामहं विष्णुउर्योतिषां रविरंशुमान् । मरीचिर्महतामस्मि नचत्रागामहं शशी ॥ २१॥

श्रादित्यानाम्, त्रहम्, विष्णुः, उयोतिषाम्, रविः, अंशुमान्। मरीचिः, मरुताम्, त्रास्मि, नत्तत्राणाम्, त्रहम्, शशी॥

के देवताओं ) में ञ्चादित्यानाम्=( वारह ) कारिस्यों में =मरीचि नाम मगीचिः विष्णुः =विष्णु देवता ज्योतिषाम् =ज्योतियों में + ग्रीर श्रंशुमान् =( प्रकाशमान ) नज्ञाणाम् =नक्त्रों में किरणोंवाला शशी =चन्द्रमा =सूर्य रंविः त्राहम = 計 ぎ ग्रहम् = मरुताम् =मरुद्गण (वायु ग्रास्मि

ऋर्य—हे ऋर्जुन ! ( वारह ) श्रादित्यों में विष्णु मैं हूँ: अगिन आदि प्रकाशमान ज्योतियों में किरणोंवाला मूर्य में हूँ: ( उनचास ) मरुद्रण—वायु के देवता श्रों—में मरीचि नाम का वायु में हूँ श्रीर ( सत्ताईस ) नत्तश्रों में चन्द्रमा में हूँ।

गुडाकेश=धने बालोंवाला या निदा की जीतनेवाला ।

वेदानां सामवेदोऽस्मि देवानामस्मि वासवः। इन्द्रियाणां मनश्चास्मि भूतानामस्मि चेतना ॥२२॥

वेदानाम्, सामवेद:, श्राह्म, देवानाम्, श्राह्म, वासवः। इन्द्रियाणाम्, मनः, च, श्राह्म,भूतानाम्, श्राह्म, चेतना॥

वेदानाम् =वेदीं में
सामवेदः =सामवेद
श्रस्म =हुँ
देवानाम् =देवताश्री वासवः =हन्त्र
श्रस्म =हुँ
हिन्द्रयाणाम् =हन्द्रियों में

भनः = मन

श्रास्म = हुँ
च = श्रीर
भूतानाम् = न्याणियों में
चेतना = चेतना या
श्रानशक्ति

श्रास्म = हुँ

श्चर्य— ऋक्, यजु, साम और श्चधर्यण इन चार वेदों में सामवेद मैं हूँ; देवताश्चों में इन्द्र मैं हूँ: श्वाँख, कान श्रादि ग्यारह इन्द्रियों में मन मैं हूँ श्रीर सब प्राणियों में चेतना यानी ज्ञान-शिक्त मैं हूँ।

हद्राणां शंकरश्चास्मि वित्तेशो यत्तरत्तसाम् । वसूनां पावकश्चास्मि मेरुः शिखरिणामहम् ॥२३॥

रुद्राणाम्, शंकरः, च, श्रस्मि, वित्त-ईशः, यद्य-रक्तसम्। वसनाम्, पावकः, च, अस्मि, मेरुः, शिखरिणाम्, अहम्॥

रुद्राणाम् .. =रद्री में ≃शंकर शंकरः = में हैं छस्मि यत्त-रत्तसाम् =यत्र-राजसी में वित्त-ईशः =धन का मालिक अहम् =मैं =बीर Œ

वस्नाम् = वसुत्रों में पावकः ≃श्रीन हैं = 121 शिखरिशाम् =पर्वती में थानी कुबेर हूं मेरुः =सुमेर पर्वत श्चस्मि

. श्रर्थ-ग्यारह रुदों अमें में शंकर मैं हूँ, यक्त-राक्तसगण में कुबेर—घन का मालिक—मैं हूँ, झाठ वसुओं में व्यग्नि 📕 हूँ श्रीर पर्वतों में मेरु पर्वत मैं हूँ।

पुरोधसां च मुख्यं मां विद्धि पार्थ बृहस्पतिम् । सेनानीनामहं स्कन्दः सरसामस्मि सागरः ॥ २४॥।

पुरोधसाम्, च, मुख्यम्, माम्, विद्धि, पार्थ, बृहस्यतिम् । सेनानीनाम्, व्यहम् रकन्दः, सरसाम्, ऋस्मि, सागरः ॥ 🦠

पार्थ =हे अर्जुन ! पुरोधसाम् ≃पुरोहितों में मुख्यम् =मुख्य बृहस्पतिम् =पुरोहित बृहस्पति

=मुभे माभ विद्धि =जान सेनानीनाम् =सेनापितयों में त्रहम

स्कन्दः

=स्कन्य यानी

 श्रज, एकपात्, श्रहिबुंध्न, पिनाकी, श्रपराजित, त्र्यस्वक, महेरवर, वृषाकपि, शम्भु, हरण, ईरवर ।

कार्तिकेय हूँ सागरः =सागर यानी च =भीर समुद्र सरसाम् =बलाशयों में श्रस्मि =मैं हूँ

ऋर्थ — हे पृथापुत्र ! पुरोहितों में मुख्य पुरोहित बृहस्पति तू मुक्ते जान। सेनापितयों में स्कन्द † मैं हूँ। जलाशयों ऋर्यात् कीलों या तालात्रों में सागर — समुद्र — मैं हूँ।

### महर्षीणां भृगुरहं गिरामस्येकमज्ञरम् । यज्ञानां जपयज्ञोऽस्मि स्थावराणां हिमालयः ॥२५॥

महर्षां गाम्, भृगुः, श्रहम्, गिराम्, श्रस्मि, एकम्, श्रच्रम् । यज्ञानाम्, जप-यज्ञः, श्रस्मि, स्थावराणाम्, हिमालयः ॥

श्रस्मि =(मैं) है महर्षींगाम् =महर्षियों में यज्ञानाम् =(समस्त) यज्ञां मं भृगुः =前(音) ⇒जप-यञ्ज जप-यद्यः श्रहम् + श्रीर + तथा =वाशियों अर्थात् स्थावराशाम्=स्थिर रहनेवाबे गिराम या श्रवत पराधी शब्दों में एकम् = एक =हिमालय पवंत =श्रवर श्रयांत् हिमालयः । श्रवरम छस्मि =(में) है प्रशास सोम्

बृहस्पति—देवराज इन्द्र के पुरोहित हैं।

<sup>†</sup> स्कन्द-देवताओं के सेनापति का नाम स्कन्द है।

श्रर्थ—महर्षियों में भृतु मैं हूँ; वाग्ती यानी शब्दों में एक श्रान्तर 'श्रोंकार' मैं हूँ; समस्त प्रकार के यहां में जप-यह (जो मुक्ति का द्वार है ) मैं हूँ; स्थिर रहनेवालों या श्राचल पदार्थों में हिमालय पर्वत मैं हूँ।

श्वरवत्थः सर्ववृत्ताणां देवधीणां च नारदः । गन्धर्वाणां चित्ररथः सिद्धानां कपिलो मुनिः॥२६॥

श्रश्वतथः, सर्व-वृत्ताणाम्, देव ऋषीणाम्, च, नारदः। गन्धर्वाणाम्, चित्रस्थः, सिद्धानाम्, कषिलः, भुनिः॥

सर्व-बृद्धारणाम् =सव वृद्धां में चित्ररथः = वित्ररथ

स्वर्वरथः =पीपन +तथा

च =शीर सिद्धानाम् =ितर्दे ।

सेव-त्रप्रयोगाम् =देव-ऋषयों में किपिलः =किपन

नारदः =नारद मुनिः =प्रिनि

श्चर्य—सब वृत्तों में पीयल-वृत्त, देव-ऋषियों में नारद, गन्धवों में चित्रस्य और सिद्धों में कियल मुनि मैं हूँ।

उच्चैःश्रवममश्वानां विद्धि माममृतोद्भवम् । ऐरावतं गजेन्द्राणां नराणां च नराधियम् ॥ २७ ॥

उचैः श्रवसम्, अश्वानाम्, विद्धि, माम्, श्रमृन-उद्भवम् । ऐरावतम्, गजेन्द्राणाम्, नराणाम्, च, नर-अधिपम् ॥ श्रश्वानाम् =घोड़ों में पेरावतम् =ऐरावत हाथी =घौर श्रमृत∙उद्भवम् ≃श्रमृत∙मन्थन से उत्पन्न हुन्ना नराणाम् =सनुप्यों में =उचैः अवा नामक नर-श्रधिपम उझै:श्रवसम् ≕राजा घोदा माम् =मुक्तको =हाथियों में विद्य =( तू) जान '' गजेन्द्राणाम्

ऋर्य — घोड़ों में श्रमृत से उत्पन्न हुआ उचै:श्रवा घोड़ा त् मुक्ते जान । हाथियों में ऐरावत श्रीर मनुष्यों में राजा तू मुके ही समम ।

द्यायुधानामहं वज्रं धेनूनामस्मि कामधुक् । प्रजनश्चास्मिकन्दर्पः सर्पागामस्मि वासुकिः ॥२८॥

त्रायुवानाम्, व्रहम्, वज्रम्, वेन्नाम्, श्रस्मि, कामधुक् । प्रजनः, च, श्रस्मि, कन्दर्गः, सर्गाणाम्, श्रस्मि, वासुकिः॥

करनेवाला =शस्त्री 🖩 श्रायुघानाम् ≕कामदेव कन्दर्पः =वस्र वज्रम् =में हुँ श्चिम =許(赏) श्रहम् +तथा =गायों में धनुनाम् =सपाँ सर्पाणाम् । =कामधेनु शऊ कामधुक् =वासुकि ( सर्गे वासुकिः =( 并 ) 更 ग्रस्मि का राजा ) =श्रीर =(計)頁 ऋस्मि =सम्तान उत्पन्न प्रजनः

श्रर्थ— हे अर्जुन ! सब प्रकार के शक्षों में वज मैं हूँ। गायों में सर्वश्रेष्ठ कामधेनु मैं हूँ। सन्तान को उत्पन्न करनेवाला कामदेव मैं हूँ श्रीर साँपों में सब सपों का राजा वासुकि मैं हूँ।

श्चनन्तश्चारिम नागानां वरुणो यादसामहम् । वितृणामर्यमा चारिम यमः संयमतामहम् ॥२ ६ ॥

अनन्तः, च, अस्मि, नागानाम्, वरुणः, यादसाम्, अहम् । पितृणाम्, अर्थमा, च, अस्मि, यमः, संयमताम्, अहम्॥

=नागों में पितरों का नागानाम् =शेष नाग श्रमस्तः राजा में हैं =(計)質 श्रस्मि ≃तथा =धीर च संयमताम् =दंद देनेवालीं में =जबचरों में यादसाम या संयमकरने-**चरु**णः =वर्ष देवता वाली में · = # ( = ) अहम् =# श्रहम पित्याम् =पितरों में यमः व्यमराज 🖿 यम =भ्रयंभा नामक अस्मि =5

श्चर्य--हे श्रजुन ! नागों ■ में शेषनाग में हूँ, जलचरों में जल कां देवता वरुण बहूँ, पितरों में श्चर्यमा ( पितृगण

नाग भीर सर्प-जाति में इतना भेद कि नाग के भनेक
 भग होते हैं भीर सर्प के कि नाग में प्रायः विष नहीं होता भीर
 में प्रायः विष होता है।

का राजा ) मैं हूँ श्रीर संयम करनेवालों में अर्थात् श्रमने आपको वश में करनेवालों में निम्नहरूप मैं हूँ । अथवा शासन करनेवाले या दंड देनेवाले लोगों में यमराज मैं हूँ ।

प्रह्लादश्चास्मि दैत्यानां कालः कलयतामहम्। मृगाणां च मृगेन्द्रोऽहं वैनतेयश्च पित्रणाम्॥३०॥

प्रह्लादः, च, श्रस्मि, दैत्यानाम्, कालः, कलयताम्, श्रहम्। मृगासाम्, च, मृग-इन्द्रः, श्रहम्, वैनतेयः, च, पितसाम्॥

ं दैत्यानाम् =दैन्या में ਚ ≃तथा =सृगों में (या =प्रहाद महादः मृगागाम् =घौर पराची में ) સ कलयताम् = गिनती करने-≕सिंह स्रग-इन्द्रः ≕घौर वार्जी में =काल यानी पित्रणाम् =पित्रयों में कालः वैनतेयः =# ≕गरुंद ग्रहम् =**ਜੋਂ** (**ਛ**ੋ) **अस्मि** =5 अहम्

अर्थ—हे अर्जुन ! दैत्यों में प्रह्लाद श्रीर गिनती करनेवालों में काल यानी समय में हूँ | पशुक्रों में सिंह श्रीर पित्यों में गरुड़ मैं हूँ ।

पवनः पवतामस्मि रामः शस्त्रभृतामहम् । भाषागां मकरश्चास्मि स्रोतसामस्मि जाह्नवी ॥ ३ १ ॥ पवनः, पवताम्, श्रहिम, रामः, शस्त्र-भृताम, श्रहम् । भाषाणाम्, मकरः, च, श्रहिम, स्रोतसाम्, श्रहिम, जाह्नवी ॥

=( 計 ) ぎ =पवित्र करने-श्रदम् पवताम भाषाणाम् =मक्तियों में या वालों या जल-जन्तुग्री में वेगवालों में प्रधनः = प्रवन यानी वायु सकरः = मगर ञहिम =( 前 ) 背 ऋस्मि ≃( 計 ) 背 ≕धीर श्क्रभृताम् =शस्य भारय च करनेवालों में स्नीतसाम् =नदी-नालों में जाहवी =श्रीगंगाजी =राम श्रथवा रामः श्रस्मि =(भें) हैं परशुराभ

श्चर्य-पित्र करनेवाले या वेगवाले पदाधों में पवन (वायु)
मैं हूँ; शक्कधारियों में राम श्रथवा परशुराम मैं हूँ; मळ्ळियों में
मगर मैं हूँ, श्रीर नदी-नालों में ( प्रसिद्ध श्रीर श्रेष्ठ ) श्रीगंगा-जी मैं हूँ।

## सर्गागामादिरन्तश्च मध्यं चैत्राहमर्जुन ।

श्रध्यात्मविद्या विद्यानां वादः प्रवदतामहम् ॥३२॥ सर्गाणाम्, श्रादिः, श्रन्तः, च, मध्यम्, च, एव, श्रहम्, श्रर्जुन । श्रध्यात्म-विद्या, विद्यानाम्, वादः, प्रवदताम्, श्रहम्॥

श्रार्जुन =हे श्रजुन ! श्रन्तः =श्रम्त सर्गासाम् =त्रगत् का च =श्रीर श्रादिः =श्रादि मध्यम् =मध्य

| ~~~~~~     |                  |           |                |
|------------|------------------|-----------|----------------|
| अइम्       | =में             | ৰ         | ≕तया           |
| एव         | = ( 養 )          | प्रवदताम् | =धाद-विवाद     |
| विद्यानाम् | =(सष) विद्याओं   |           | करनेवालों या   |
|            | <b>में</b>       |           | साखार्थं धरने- |
| श्रध्यारम. | चाध्यास्म- ,     |           | वादों 📟        |
| विद्या     | = विचाया ब्रह्म- | वादः      | =वाद           |
|            | विद्या           | ग्रहम     | =芥( )          |

द्यरं—हे मर्जुन ! सृष्टियों का अर्थात् प्राणियों का आदि, मध्य और अन्त ( यानी उत्पत्ति, स्थिति और जय) मैं ही हूँ, सब विद्याओं में अध्यात्मविद्या—अस्वविद्या—मैं हूँ और शास्त्रार्थ करनेवालों में तत्त्व-निर्णय के जिए किया जानेवाला वाद यानी सिद्दान्त ■ ही हूँ।

यत्तराग्रामकारोऽरिम द्वन्द्वः सामासिकस्य च । यहमेत्रात्तयः कालो घाताऽहं विश्वतोमुखः ॥३३॥

अन्नराणाम्, अकारः, अस्मि, इन्द्रः, सामासिकस्य, च । अहम्, एव, अन्नयः, कालः, धाता, अहम्, विरवतः-मुखः ॥

+ भीर श्रद्धराणाम् = भवरी में \_許 अहम् क्रकारः = 81 =ही =(計)普 पव च्चा**स्मि** =स्रविनाशी सामासिकस्य=समासी में श्रद्धयः =कालरूप (हूँ) =हन्द्र-समास कालः द्ध=द्धः ≖तथा (首) ei .

| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |      |              |
|-----------------------------------------|------|--------------|
| श्रहम् =मैं                             |      | + चौर        |
| विश्वतः-मुखः=सय भोर मुख-                | धाता | =कर्म-फल-    |
| विर्वाः सुकान्यव जार नुवन               |      | विधाताँ यानी |
| वाबा (विराध्                            |      | सबके कमी का  |
| स्वरूप)                                 |      | देनेवाला हूँ |
|                                         |      |              |

ऋर्थ—श्रव्यां में श्रकार (श्र ) बहुँ; समासों में प्रधान द्वन्द्व-समास मैं बुँ; श्रव्य काल मैं ही हूँ अर्थात् में ही औरों को नष्ट करनेवाला और स्वयं न नाश होनेवाला काल हूँ। सब और मुखवाला और सबके कमों का फल देनेवाला अथवा सबको धारण-पोषण करनेवाला भी मैं ही हूँ।

मृत्युः सर्वहरश्चाहमुद्भवश्च भविष्यताम् । कीर्तिः श्रीविक्च नारीणां स्मृतिमेधा धृतिः ज्ञमा ॥३ ४॥

मृत्युः, सर्व-हरः, च, ऋहम्, उद्भवः, च, भविष्यताम् । कीर्तिः, श्रीः, वाक्, च, नारीगाम्, स्मृतिः, मेधा,धृतिः, समा।।

| सर्व-हरः                  | =सव प्राणियों के                        | उद्भवः                           | =उत्पत्ति-स्थान हूँ                               |
|---------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|---------------------------------------------------|
| <b>मृ</b> त्युः<br>श्रहम् | प्राय हरनेवाली<br>=मृत्यु<br>=मैं (हुं) | च<br>नारीगाम्<br>कोर्तिः         | =म्रीर<br>=िस्त्रयों में<br>=यश                   |
| च                         | ≃तथा<br>्≃प्तविष्य में होने-<br>वालॉंका | श्रीः<br>वाक्<br>स्मृतिः<br>मेषा | =शोभा या जहभी<br>=वाणी<br>=स्मरण-शक्ति<br>=बुद्धि |

धृतिः =धैर्य =सहनशीवता त्तमा (मैं ही हैं) =एवं

व्यर्थ सब प्राणियों के प्राण हरनेवाली मृत्यु में हूँ, **भीर** आगे होनेवालों के उत्पत्ति का कारण भी मैं ही हूँ । खियों में कीर्ति ( यश ), लद्दमी, वार्णीक्षय सरस्वती, स्मृति ( स्मरग-शक्ति ), मेधा ( बुद्धि ), धृति ( धैर्य ) अपीर क्या (सहन-शीलतः ) मैं हैं।

बृहत्साम तथा माम्नां गायत्री इन्दमामहम् । मासानां मार्गशीषींऽहमृतूनां कुसुमाकरः ॥ ३४॥

बृहत्साम, तथा, साम्नाम्, गायत्री, छुन्दमाम्, बहम्। मासानाम्, मार्गशीर्षः, श्रहम्, ऋत्नाम्, कुसुम-श्राकरः ॥

=취 शहम् =सामवेद के साम्नाम सन्त्रों में

=षृहस्ताम नाम बृहत्साम

की ऋचा हूँ

=इन्दों में <del>ख्रन्दस।</del>म् =गःयत्री छन्द गायत्री

+ चीर

मासानाम् =महीनों में मार्गशीर्षः =मगसिर का महीना

≕तथा तथा

भृत्नाम् =सम ऋतुकों में =참

श्रहम्

कुसुम-त्राकरः=फ्लों की सान यानी वसन्त

भातु हूँ

श्चर्य-मामनेद के मन्त्रों में वृहत्साम ( इन्द्र की स्तुति-रूप गीत ) ऋचा मैं हूँ; झुन्दों में गायत्री झुन्द मैं हूँ।

# श्रीमद्भगवद्गीता सरीक





महीनों में मार्गशीर्घ \* (मगिसर) मास मैं हूँ और छः ऋतुक्रों में श्रेष्ठ वसन्त ऋत में हूँ।

द्युतं छुल्यतामस्मि तेजस्तेजस्विनामहम्। ज्योऽस्मि व्यवसायोऽस्मि सत्त्वं सत्त्ववतामहम् ३६॥

ध्नम्, छुलयताम्, ऋसिम, तेजः, तेजस्विनाम्, ऋहम्। जयः, ऋस्मि, व्यवसायः,ऋस्मि, सत्त्वम्, सन्ववताम्, ऋहम्॥

छुलयताम् = छुल करनेवाली द्यतम् = जुन्ना ग्रस्म =(में हैं) तेजस्वनाम् =तेजस्वयों का ≕तेज तेजः ब्रह्म =भैं(हूँ) + जेतृगाम् =जीतनेवाले पुरुषी सत्त्वम् =सरवगुण ग्रस्मि = तय जयः

श्रक्ति = (में) हैं व्यवसायिनाम्=ध्यवसाय करने-वासे पुरुषों में ध्यवसायः =उद्यम हैं + ग्रीर सत्त्ववताम् =सत्त्वगुणी पुरुषी श्रहम् में (ही)

अर्थ-- खुलनेवालों में जुआ † मैं हूँ, तेजस्वियों का तेज मैं

जिस प्रकार आजकल चैत्रमास से बारह महीने गिने जाते हैं. दसी प्रकार प्राचीन काल में मार्गशीर्थ से ही बारह महीने गिने जाते थे; यही कारण है कि इस मास को प्रथम स्थान दिया गया।

<sup>†</sup> जुमा-जुमा खेलना कोई धरछ। काम नहीं है ; किन्तु एक

हूँ, जीतनेवालों में जय मैं हूँ, उद्योग करनेवालों में ज्यवसाय मैं हूँ, अधवा निरचय करनेवालों में निरचय मैं हूँ और सास्विक पुरुषों का सत्त्व मैं हूँ।

### वृष्णीनां वासुदेवोऽस्मि पाग्डवानां घनंजयः। मुनीनामप्यहं व्यासः कवीनामुशना कविः॥ ३७॥

वृष्णीनाम्, वासुदेवः, श्रस्मि, पाण्डवानाम्, धनंजयः। मुनीनाम्, त्र्यपि, श्रहम्, व्यासः, कवीनाम्, उशना, कविः॥

**सुरगोनाम् =शृ**ष्यावंशी =श्रीवेदच्यास व्यासः यादवों में + तथा वासुदेवः =वासुदेव (इप्ण) =कवियों में कवीनाम् =(計)量 ऋस्मि =्युकाचार्य उशना पाग्डवानाम् =पाग्डवां 📗 =कवि कविः =धर्जु न घनं जयः =भी अपि + भौर मुनीनाम् =मुनियों में =में ही (हैं) ऋहम्

प्रकार का स्वसन । जब धनी मनुष्य जुए में सब कुछ खोकर निर्यन हो जाता है, तभी उसकी घाँ खें खुबती हैं। कुकमों द्वारा दुःख पाने पर विपत्ति के समय भगवान् याद बाते हैं। उस सिंबरान् नम्द की उपासना करने से उसका धन्तः करण शुद्ध हो जाता है घौर मगवान् की कृषा बह धीरे-धीरे उन्नति करता हु या परम गति को प्राप्त होता है; क्योंकि मगवान् ने स्वयं कहा है कि "जिस पर में धनुप्रह करता हूँ, उसका धन छीन खेता हूँ" इसी विष भगवान् ने जुए को भी धपनी एक विभृति बतवाया है।

अर्थ — यदु श्रों में वसुदेव का पुत्र वासुदेव (कृष्ण) मैं ही हूँ। पाएडवों में (प्रसिद्ध धनुर्धारी श्रीर श्रेष्ट होने के कारण) अर्जुन मैं ही हूँ; मुनियों में श्रीवेद व्यास श्रीर कवियों में प्रसिद्ध कि श्रीशुकाचार्य मैं ही हूँ।

### दग्डो दमयतामस्मि नीतिरस्मि जिगीषताम्। मौनं चैवास्मि गुह्यानां ज्ञानं ज्ञानवतामहम्॥३८॥

द्राडः, द्रमयताम्, श्राहिम, नीतिः, श्राहिम, जिगीवताम् । मीनम्, च, एव, श्राहिम, गुह्यानाम्, ज्ञानम्, ज्ञानवताम्, श्राहम्॥

| इमयताम्   | =द्यक देनेवाकी  | गुह्यानाम्        | =िखुवाने योग्य |
|-----------|-----------------|-------------------|----------------|
|           | अथवा दमन        |                   | पदार्थों में   |
|           | करनेवालों 📟     | मौनम्             | =मीन           |
| दग्डः     | =द्यह यानी दमन- | श्रस्मि           | =(計)賞          |
|           | शक्ति           | ㅋ                 | ≕सीर           |
| श्रस्मि   | =( 計 ) 菱        | <b>ज्ञानवताम्</b> | =ज्ञानियों का  |
| जिगीषताम् | ≕जय की इच्छा    | <b>ज्ञानम्</b>    | ≕बद्य-ज्ञान    |
|           | करनेवालों में   | अहम्              | =मैं           |
| नीतिः .   | =नीति यानी धर्म | एव                | =ही            |
| अस्मि     | =( 計 ) 赏        | + अस्मि           | =菱             |

अर्थ—दंड देनेवालों में दंड मैं हूँ; अधवा दमन कर्नेवालों की दमन-शिक्त मैं हूँ; जय की इच्छा करनेवालों में विजय— उपायरूप राजनीति—मैं हूँ; गुप्त पदार्थों को गुप्त रखने में मौन मैं हूँ और ज्ञानी पुरुषों का जो सारभूत ब्रह्मज्ञान है, वह मैं हूँ।

### यचापि सर्वभृतानां बीजं तदहमर्जुन। न तदस्ति विना यत्स्यान्मया भृतं चराचरम् ॥३९॥

यत्, च, श्रिपि, सर्व-भूनानाम्, बीजम्, तत्, श्रहम्, ऋर्जुन । न, तत्, श्रस्ति, विना, यत्, स्यात्, मया, भूतम्, चर-श्रवरम्॥

| च           | =धौर               | चर-श्रचरम् | =चर-ग्रचर       |
|-------------|--------------------|------------|-----------------|
| সন্ত্ৰ ন    | ≔हे अर्जुन         |            | ( चलनेवासा      |
| यत्         | =जो                |            | कौर न चलने-     |
| ऋपि         | <b>=भी</b>         |            | वाजा )          |
| सर्व-भूताना | म्=सब प्राशियों की | भूतम्      | =प्राची या पदाव |
| बीजम्       | =उत्पत्ति का       | न .        | =नहीं           |
|             | कारया              | अस्ति      | =\$             |
| तत्         | ≖सह                | यस्        | =जो             |
| अइम्        | = 前(質)             | विना       | =विना           |
|             | + क्योंकि          | मया        | =मेरे           |
| तस्         | =ऐसा (कोई भी )     | स्यात्     | =हो             |

श्रर्थ—श्रीर हे अर्जुन! सब जीवों की उत्पत्ति का कारण— बीज—में हूँ। चराचर (चलनेवाले और न चलनेवाले) प्राणियों या पदार्थों में ऐसा कोई भी नहीं है, जिसमें में न हूँ, अर्थात् सबका सारभूत तू मुक्ते ही जान।

नान्तोऽस्ति मम दिव्यानां विभूतीनां परंतप । एष तूदेशतः प्रोक्तो विभूतेर्विस्तरो मया॥४०॥ न, श्रन्तः, श्रस्ति, मम, दिव्यानाम्, विभूतिनाम्, परंतप । एषः, तु, उद्देशतः, प्रोक्तः, विभूतेः, विस्तरः, मया ॥

=हे शत्रुक्तों को ग्रस्ति · =8 परस्तप तपानेवाखे एष: =यह ( **य**जु<sup>°</sup>न ) ! **=**तो त् =मेरी सम =मैंने मया =िद्वय ( अलौ-दिष्यांनाम् =विभृतियों का विभृतेः किक ) विस्तरः =विस्तार विभूतीनाम् = विभृतियों का =संचेप से उद्देशतः श्रन्तः ऋ न्त प्रोक्तः =नहीं ===== न

श्रयं—हे श्रजुन! सच तो यह है कि मेरी दिव्य-श्रजीकिक विभूतियों का अन्त नहीं है, अर्थात् इन सारी विभूतियों का वर्णन पूर्णरूप से कोई कर नहीं सकता। यह जो मैंने श्रपनी विभूतियों का वर्णन किया है, वह बहुत ही संदिष्त यानी नाममात्र है।

यद्यद्विभृतिमत्सत्त्वं श्रीमदूर्जितमेव वा । तत्त्रदेवावगच्छ त्वं मम तेजोंऽशसंभवम् ॥ ४ ९ ॥

यत्, यत्, विभ्तिमत्, सत्वम्, श्रीमत्, ऊर्जितम्, एव, वा । तत्, तत्, एव, अवगच्छ्न, त्वम्, मम, तेजः-अंश-संभवम् ॥

|           | ************  | ~~~~~~~                 |                |
|-----------|---------------|-------------------------|----------------|
| यत्       | =जो           | तत्, तत्                | =उस उसको       |
| यत्       | <b>=</b> जो   | पव                      | =ही            |
| पव        | =भी           | त्वम्                   | =त्            |
| विभृतिमत् | =ऐश्वयं युक्त | (नम्                    |                |
|           |               | मम                      | =मेरे          |
| श्रीमत्   | =कान्तिमान्   |                         |                |
| वा        | =या           | तेजः-श्रंश-             | _तेज के संश से |
| ऊजितम्    | ≃शक्रिशाची    | सम्भवम्                 | उत्पन्न हुन्ना |
| सत्त्वम्  | वस्तु ई       | <b>अवग</b> न् <b>स्</b> | =समक           |
|           |               |                         |                |

श्रथं—हे । जुन ! जो त् मेरे ऐरवर्य का विस्तार जानना चाहता है, तो इस प्रकार जान कि जो-जो वस्तुएँ ऐरवर्यशाली, कान्तिमान् श्रीर शिक्षशाली हैं, उन सबको त् मेरे ही तेज के श्रंश से उत्पन्न हुआ जान!

### व्यथवा बहुनैतेन कि ज्ञातेन तवार्जुन । विष्टभ्याहमिदं कृत्स्नमेकांशेन स्थितो जगत् ॥ ४२॥

अथवा, बहुना, एतेन, किम्, झातेन, तव, झर्जुन । विष्टभ्य, श्रह्म्, इदम्, कृत्स्नम्, एक-श्रंशेन, स्थितः, जगद्॥

| अथवा    | =भौर                     | इतिन   | =ज्ञानने से    |
|---------|--------------------------|--------|----------------|
| श्रजु न | =हे चतु <sup>*</sup> न ! | किम्   | =क्या खाभ होगा |
| तव      | ≃तुमे                    |        | +( बस, यही त्  |
| प्तेन   | =इस                      |        | समक्ति)        |
| चहुना   | =बहुत-से                 | श्रहम् | ± <b>ਮੈਂ</b>   |
|         | (विस्तार को)             | इदम्   | =14            |

कृतस्तम् =सम्पूर्ण द्यंश से जगत् =जगत् को विद्यस्य =धारय करके एक-द्रांशेन =( त्रपने ) एक स्थितः =स्थित हूँ

अर्थ — श्रौर हे अर्जुन ! इन सब विभूतियों को विस्तार-पूर्वक जानने से तुके क्या लाभ होगा ? मैं तुके संदोप में कह देता हूँ कि इस समस्त जगत् को मैंने एक श्रंश • से धारण कर रक्खा है।

#### दसवाँ अध्याय समाप्त ।

श्रुति है कि यह सारा विश्व परमात्मा का एक चरण है। बाकी तीन चरण अपने निगु ण स्वयं ज्योतिः स्वक्प में स्थित हैं।

#### गीता के दसवें अध्याय का माहात्म्य

महादेवजी ने पार्वती से कहा-6 प्रिये ! उसके बाद भगवान् विष्णु गीता के दसवें अध्याय का माहातम्य कहने लगे। विष्णु ने कहा- काशीपुरी में एक धर्मात्मा,शान्तचित्त, नितेन्द्रिय, बेद-वेदाङ्ग का पारंगत, ब्रह्मज्ञानी ब्राह्मण रहता था। एक दिन वह विश्वेश्वरनाथ के मन्दिर में जाकर आचमन करके एक प्र-चित्त होकर भगवान् शंकर का घ्यान करने लगा। भृद्धिरिट नाम का महादेत्र का एक गरा उसे देख रहा था। उसने बड़े त्र्यारचर्य से महादेवजी से पूळा-'भगवन्, यह महात्मा बाह्यण अपने इदय में आपका दर्शन कर रहा है। इसने कीन तपस्या की है, जिसके प्रभाव से इस प्रकार ध्यान में मग्न होकर आपका दर्शन कर रहा है, जो देवताओं के लिए भी दुर्लभ है। महादेवजी ने उस गए। से कहा-- 'इस विषय में इम एक पुरानी कथा कहते हैं, सुनो। एक बार हम पार्वतां समेत कैजास पर्वत पर बैठे थे। एक इंस कमल का फूल लेकर हमारे पास आया और प्रगाम करके बैठ गया । वह कीवे के समान काला था। हमने पूछा-- 'तुम कीन हो अपीर कीने की तरह काले कैसे हो गये हो ?' हंस हाथ जोड़कर बोला — 'भगवन्, में ब्रह्मा का बाहन हूँ। आपका दर्शन करने के लिए ब्रह्मलीक से आया हूँ । मैं आकाश में उड़ता हुआ जब मानसरीवर के ऊपर आया तब अकस्मात् मूर्विञ्चत होका पृथ्वी पर गिर पड़ा। थोड़ी देर बाद होश आने पर मैंने देखा कि मेरा

शरीर, जो कपूर के समान सफ़दे था, काला हो गया है। मुक्ते बड़ी चिन्ता हुई । मैं गिरने का कारण सोचने लगा। उसी समय मानसरीवर से आवाज आई-हे हंम, उठी और यहाँ आकर अपने गिरने का कारण सुनो । मैंने वहाँ जाकर बहुन-से कमलों के बीच में एक कमलिनी देखी। कमिलनी ने मुकसे कहा - तुम इमारे उपर से उड़ गये हो, इसी से तुम आकाश से गिर पड़े और काले हो गये।' मैंने कमिलनी से पूछा — तुम कौन हो, ऋौर कमिलनी कैम हो गई हो ?' तब वह अपना हाल कहने लगी—'मैं पहले एक ब्राह्मणी थी । एक दिन मैना को पढ़ा रही थी, उसी समय मेरे पतिदेव आये 🕛 मैंने उठकर उनका यधोचित सत्कार नहीं किया । उन्होंने कुद्ध होकर मुक्ते शाप दे दिया कि तू भी मैना हो जा । उसी शाप से मैं दूसरे जन्म में मैना हुई । मैं एक मुनि के आश्रम पर रहती थी। वह मुनि प्रतिदिन गीता के दसवें अध्याय का पाठ किया करते थे | मैं वह पाठ सुना करती थी। जब मैना का शरीर ब्रुटा तब में उसी के प्रभाव से पद्मावती नाम की अप्सरा हुई । एक दिन मैं इस सरोवर में जलकीड़ा करती थी उसी समय दुर्वासा मुनि आ पहुँचे । मैं उनको देखकर डर के मारे कमलिनी का रूप धारण करके कमलों के बीच में स्त्रिप गई, किन्तु उन्होंने मुक्ते नंगी देख लिया । महाकोधी दुर्वीसा ने कुपित होकर शाप दिया-'रे दुष्टे, तू सी वर्ष तक अब इसी रूप में रहेगी।' कमिलनी ने फिर मुभसे कहा कि है हम । यह गीना के दसवें अध्याय को सुनने का प्रभाव है, जो मैं कमिलनी के रूप में रहकर भी वोल रही हूँ । आज सौ वर्ष पूरे हो गये, इस-लिए मैं शाप से मुक्त होकर स्वर्ग को जाती हूँ।' इंस ने महादेवजी से कहा कि इतना कहकर वह कमिलनी दिव्य अप्सरा का रूप धारण करके देवलोक को चली गई। चलते समय वह मुक्तसे कह गई कि तुम जब किसी ब्रह्मवादी ब्राह्मण के मुँह से गीता के दसवें अध्याय का पाठ सुनोगे, तव तुम्हारा शरीर पहले का-सा हो जायगा और अन्त को श्रद्मयलोक प्राप्त करोगे। मैं आएका दर्शन करने के लिए त्र्याया था। वह मेरा मनोरथ पूरा हो गया। अब मैं किसी ब्राह्मण के मुँह से गीता के दसवें अध्याय का पाठ सुनने के लिए जाऊँगा। भगवान् शंकर ने गरा से कहा कि यह के कर वह हंस चला गया और एक तपोवन में, जहाँ एक तपस्थी गीता के दसवें ऋध्याय का पाठ करता था, वैठकर उसे सुनने लगा। अन्त को वह हंस का शरीर त्यागकर श्रेष्ट बाहास के कुल में उत्पन हुआ। यह वही ब्राह्मण है। इसने पूर्व-जन्म में गीता के दसमें अध्याय का पाठ सुना है। उसी के प्रभाव से इस जनम में ब्रह्मज्ञानी हुआ और ध्यान लगाकर अपने हृदय में मेरा दर्शन कर रहा है।

## ग्यारहवाँ अध्याप

→<del>}</del>(:0:+<del>}</del>

दस्रवें भ्रध्याय में भगवान् ने अपनी विभृतियों का वर्णन करके भन्त में संचेप से यह कहा कि मैंने इस सारे जगत् को भपने एक भांश से धारण कर रक्ता औं। इसको सुनकर भार्जुन की भगवान् का विश्वरूप देखने की हुच्छा हुई, इसजिए

### अर्जु न उवाच—

मैदनुत्रहाय परमं गुह्यमध्यात्मसंज्ञितम् । यत्त्वयोक्तं वचस्तेन मोहोऽयं विगतो मम ॥ १ ॥

मत्-अनुप्रहाय, परमम्, गुह्मम्, श्रध्यात्म-संज्ञितम् । यत्, त्वया, उक्तम्, वचः, तेन, मोहः, श्रयम्, विगतः, मम॥

श्रज्ञीन बोला हे भगवन्ः—

शत्-त्रनुत्रहाथ=मुक्त पर भनु- परमम् ≔श्रत्यन्त शह करने के लिए गुह्यम् ≔गुह

= उस वचन से अध्यात्मविष-तेन अध्याहर्म-संज्ञितम् } = =मेरा =31 श्रयम् =यह यत् मोहः =ग्रज्ञान =वचन वचः =दूर हो गया विगतः =ग्रापसे त्वया =कहा गया है उक्तम्

अर्थ—अर्जुन ने कहा—आपने कृपा करके मेरी मलाई के लिए यह जो अत्यन्त गुष्त रखने योग्य अध्यातम-झान कहा है, उससे मेरा सारा मोह—आन्ति व अज्ञान—दूर हो गया है।

भवाष्ययौ हि भूतानां श्रुतौ विस्तरशो मया। त्वत्तः कमलपत्रात्त माहात्म्यमपि चाव्ययम्॥ २ ॥

भव-अप्ययौ, हि, भूतानाम, श्रुतौ, विस्तरशः मया। रवतः, कमल-पत्र-अन्न, माहात्म्यम्, अपि, च, अञ्ययम्॥

वर्णन प्रथवा हि त्रस्पत्ति और } =हे कमलनयन ! कमल-का रहस्य पत्र-श्रज्ञ =विस्तारपूर्वक विस्तरशः =ग्रापसे रवत्तः अतौ =सुना =भैंने सया भूतानाम् =प्रावियों के ≕तथा =शक्य ( स्रवि-भव-श्रप्ययौ =वैदा होने और त्राव्ययम् नासी) नाश होने का

माहात्स्यम् =माहातस्य स्रिपि =भी + सुना

अर्थ — मैंने प्राणियों के पैदा होने श्रीर नष्ट होने के रहस्य की आपसे विस्तारपूर्वक सुना, अर्थात् सब प्राणियों की उत्पत्ति आप ही से है और सब प्राणि आप ही के स्वयूप में लीन हो जाते हैं, यह मैंने सुना और समका। हे कमल के पत्ते के सहश विशाल नेत्रवाले, भगवान् कृष्णचन्द्र, आपका अन्य माहात्म्य भी मैंने सुना।

### एवमेतद्यथात्थ त्वमात्मानं परमेश्वर । द्रष्टुमिच्छामि ते रूपमैश्वरं पुरुषोत्तम ॥ ३ ॥

एवम्, एतत्, यथा, आत्था, त्वम्, आत्मानम्, परमेश्वर । द्रष्टुम्, इच्छाभि, ते, रूपम्, ऐश्वरम्, पुरुष-उत्तम ॥

| परमेश्वर    | =हे भगवन् !    | पुरुषोत्तम   | =हे पुरुषों में उत्तम |
|-------------|----------------|--------------|-----------------------|
| त्वम्       | =म्राप         |              | (हे प्रभो !)          |
| यथा         | =जैसा          | ते           | =चापके                |
| श्चात्मानम् | =श्रपने को     | पेश्वरम्     | =ईश्वरीय              |
| ञ्चात्थ     | =कहते हैं      | <b>रूपम्</b> | =रूप के               |
| पतत्        | =यइ            | द्रष्टुम्    | =देखने की             |
| पवम्        | =इसी प्रकार है | इच्छामि      | =में इच्छा करता       |
|             | +(तोभी)        |              | No.                   |

अर्थ—हे परमेश्वर ! जैसा आपने अपने को कहा है, आप वैसे ही हैं तो भी मैं आपके उस ईश्वरीय रूप को (जिसे आपने दसर्वे अध्याय में ज्ञान, ऐरवर्य, बल और तेज इत्यादि नाना विभूतियों से वर्णन किया है ) अपने नेत्रों से देखना चाहता हूँ ।

### मन्यसे यदि तच्छक्यं मया द्रष्टु।मिति प्रभो । योगेश्वरं ततो मे त्वं दर्शयात्मानमव्ययम्॥ ॥॥

मन्यसे, यदि, तत्, शक्यम्, मया, द्रष्टुम्, इति, प्रभो । योग-ईश्वर, ततः, मे, त्वम्, दर्शय, आत्मानम्, अन्ययम्॥

≔तो ततः =हे प्रभी ! प्रभो योग-ईश्वर =हे योगेश्वर ! यदि =श्रगर =मेरे द्वारा =मृक्ते सया 3 =वह ( भ्रापका तत त्वम् =श्राप विश्वरूप ) + श्रवना =देखा जाना द्रष्ट्रम् =प्रविनाशी श्रव्ययम् =सम्भव है शक्यम् आत्रातम् =स्वरूप =ऐसा इति =दिखाइए दर्शय =भाप समभते हैं मन्यसे

अर्थ—हे प्रभो ! यदि आप यह समकते हैं कि आपका वह विश्वरूप मेरे लिए देखना सम्भव है, तो हे योगेश्वर ! आप मुके उस अविनाशी स्वरूप के दर्शन कराइये।

#### श्रीभगवानुवाच-

पश्य मे पार्थ रूपाणि शतशोऽथ सहस्रशः। नानाविधानि दिव्यानि नानावर्णाकृतीनि च ॥५॥

पर्य, मे, पार्थ, रूपाणि, शतशः, अथ, सहस्रशः । नाना-विधानि, दिव्यानि, नाना-वर्ण-त्राङ्कतीनि, च ॥

अर्जु वे प्रार्थना करने पर भगवान् श्रीकृष्ण ने कहा~

पार्थ =हे अर्जुन! | नाना-वर्ग्ग- नाना वर्ण एवं मे ≃मेरे शतशः =सैक्डों =तथा श्रथ । सहस्रशः =इजारी

नाना-विधानि=श्रनेक प्रकार के पश्य ≕श्रीर 뒴

त्राकृतीनि नाना प्रकार की

श्राकृतियोंवाले

= अलौकिक **दिव्यानि** =रूपों को रूपाणि =त् देख

अर्थ--श्रीभगवान् कहते हैं, हे अर्जुन! तू मेरे अनेक प्रकार के दिव्य — अर्ली किक या अद्भुत — अनेक वर्ण और विलक्ष आकृतियोंवाले मैकड़ों तथा हजारों रूपों को देख।

पश्यादित्यान्वसुन्रुद्रानश्चिनौ मरुतस्तथा। बहुन्यदृष्टपूर्वाणि पश्याश्चर्याणि भारत ॥ ६ ॥

पश्य, ऋदित्यान्, वसून्, रुद्रान्, ऋरिवनी, मरुत:, तथा। बहुनि, अदष्ट-पूर्वाणि, परय, आरचर्याणि, भारत ॥

| ************                            | ***************************************    | ~~~~      |                                         |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------|
| भारत                                    | =हे ऋर्जुन !                               | पश्य      | =त् देख                                 |
| श्रादित्यान्                            | =बारह सूर्यी को                            | तथा       | =तथा                                    |
| वसुन्                                   | =माठ वसुद्रों को                           | अदष्ट-पूव | र्गिः=पहत्ते न देखे                     |
| सद्रान्                                 | =स्यारह रुझों को                           |           | हुर                                     |
| ऋश्विनौ                                 | =दोनों ऋष्ट्वनी-                           | वहनि      | =बहुतेरे                                |
| मरुतः                                   | कुमारों को<br><b>+धौर</b><br>≖उंचास मस्द्- | आश्चर्या  | शि =भाश्चर्य ( ग्रद्-<br>भुत ) रूपीं को |
| *************************************** | गण को<br>+ मुक्तमें                        | पश्य      | (भी)<br>=तृदेख                          |

अर्थ—हे भग्तवंशी अर्जुन ! १२ आदित्यों (स्यों), द्वसुओं, ११ रुदों, २ अश्विनीकुमारों और ४१ मरुदों को देख और मेरे इस विश्वरूप में बहुत-से अद्भुत रूपों को भी तृ देख, जो पहले तृने कभी न देखें थे।

इहैकस्थं जगत्कृत्स्नं पश्याच सचगचग्म् । मम देहे गुडाकेश यचान्यदद्रष्टुमिच्छिस ॥ ७ ॥

इह, एक-स्थम्, जगत्, कृत्स्नम्, पश्य, ऋदा, सचराचरम्। मम, देहे, गुडाकेश, यत्, च, अन्यत्, द्रब्टुम्, इच्छ्रिसि ॥

| गुडाकेश | =हे निद्राको वश |      | =भाज      |
|---------|-----------------|------|-----------|
| ~       | करनेवाचे श्रथवा | सम   | =मेरे     |
|         | धने वालोंवाबे   | देहे | =शरीर में |
|         | (ग्रजुंन)!      | इह   | =यहाँ     |

# श्रीमद्भगवद्गीता सरीक



िश्वसद



| पक-स्थम्      | =एक जगह इकट्ठे | अन्यत्    | =इसके मतिरिक्र |
|---------------|----------------|-----------|----------------|
|               | हुए            |           | (श्रवावा) जय-  |
| सचराचरम       | =स्थावर-जंगम-  |           | पराजय श्रादि   |
|               | <b>ह</b> व     | यत्       | ≕जो (कुछ)      |
| कुत्स्तम्     | =सम्पूर्ण      | द्रष्टुम् | =देखना         |
| जंगत् .       | =जगन् को       | इच्छुसि   | =चाइता है      |
| <b>राश्</b> य | =देख           |           | + उसे भी त्देख |
| च             | =तथा           |           | 1              |

अर्थ—हे गुडाकेश—धने बालोंबाले—अर्जुन ! तू आज इस मेरे शरीर में चराचर (स्थावर-जंगम) सहित सारे जगत् को एक ही जगह ठहरा हुआ देख । इसके अलावा और जो कुछ भी तू देखना चाहता है, उसे भी देख ले (यानी तुभे अपनी हार-जीत के विषय में जो भ्रम हो गया है उसे भी मेरे शरीर में देखकर अपना सन्देह मिटा ले ।)

### न तु मां शक्यसे द्रष्टुमनेनैव स्वचचुषा। दिव्यं द्रदामि ते चच्चः पश्य मे योगमश्वरम्॥ ८॥

न, तु, माम्, शक्यसे, द्रष्टुम्, ऋनेन, एव, स्व-चत्रुषां । दिव्यम्, ददामि, ते, चत्तुः, पश्य, मे, योगम्, ऐश्वरम् ॥

| व           | =परन्तु         | माम्      | =मेरे इस विश्व- |
|-------------|-----------------|-----------|-----------------|
| श्रनेन      | =इन             |           | रूप को          |
| स्व-चत्तुषा | =भ्रपने प्राकृत |           | + न्            |
|             | नेदों से        | द्रष्टुम् | =देखने को       |

| पव          | =निरचय द्वी    | 1        | + उस दिब्बर्रष्ट |
|-------------|----------------|----------|------------------|
| न, शक्यसे   | =समर्थ नहीं है |          | से               |
|             | + इसविए में    | मे       | =मेरे            |
| ते          | =तुभे          | योगम्    | =योग             |
| दिच्यम्     | =दिव्य ( घली-  |          | + और             |
|             | किक )          | पेश्वरम् | =ऐश्वर्य को      |
| <b>च</b> चः | =नेत्र         | पश्य     | =तृ देख          |
| द्दामि      | =देता हूँ      | 1        |                  |

श्चर्य—परन्तु हे अर्जुन ! तू मेरे विश्वरूप को अपनी इन श्चाँखों से देख न सकेगा, इसलिए मैं तुमे दिव्य नेत्र यानी दिव्य दर्शन-शिक्त देता हूँ, इनसे मेरे प्रभाव और योग-शिक्त को तू देख।

#### संजय उवाच-

एवमुक्तवा ततो राजन्महायोगेश्वरो हरि: । दर्शयामास पार्थाय परमं रूपमैश्वरम् ॥ ६ ॥

एवम्, उक्त्वा, ततः, राजन्, महा-योग-ईश्वरः, हरिः। दर्शयामास, पार्थाय, परमम्, रूपम्, ऐश्वरम्॥

### संजय ने राजा धृतराष्ट्र से कहा-

राजन् =हे राजा छत- हिरि: =हिरूप भगवान् कृष्ण्चन्द्र ने प्रवम् =हस प्रकार इत्रवरः =कहकर

ततः =िकर पेश्वरम् =ईश्वरीय पार्थाय =श्वर्णं न को ह्रपम् =स्वरूप परमम् परम (सर्वोत्तम) दृश्यामास =दिखलाया

श्चर्य—संजय बोला, हे राजा धृतराष्ट्र ! यह कहकर, महा-योगेरवर हरिरूप भगवान् कृष्णचन्द्र ने अपना सर्वोत्तम विश्व-रूप श्चर्जन को दिखलाया ।

### श्रनेकवक्त्रनयनमनेकाद्भुतदर्शनम् । श्रनेकदिव्याभरगां दिव्यानेकोद्यतायुधम् ॥ १०॥

अनेक-वक्त्र-नयनम्, अनेक-अद्भुत-दर्शनम्। अनेक-दिव्य-आभरणम्, दिव्य-अनेक-उद्यत-आयुधम्॥

श्रमेक मुख-श्रानेक-+तथा =नै ग्रॉमा ले वक्त्र-दिच्य-नयनम् अनेक दिच्य त्रातेक-श्रनेक-श्रानेक श्रद्भुत =शखाउठाये हुए - =दर्शनीवाने **अद्भुत** ऋायुधम् दर्शनम् 🕂 ऐसा रूप द्यानेक दिब्य अनेक-श्रीकृष्ण सहा-=( अलौकिक ) **माभूषयोवाले** राज का था आभरणम् )

श्रर्थ—संजय कहता है कि हे राजन् ! उसमें अनेक मुख श्रीर अनेक नेत्र थे, अनेक अद्भुत दश्य दिखाई देते थे । वह रूप अनेक प्रकार के आभूषणों से शोभायमान था और दुष्ट- जनों का संहार करने के लिए अनेक दिव्य अख-शस्त्रों को वह रूप उठाये हुए यानी धारण किए हुए था।

# दिव्यमाल्याम्बग्धरं दिव्यगन्धानुलेपनम् । सर्वाश्चर्यमयं देवमनन्तं विश्वतोमुखम् ॥ ११॥

दिव्य-मार्क्य-अम्बर-धरम्, दिव्य-गन्ध-अनुलेपनम् । सर्व-आरचर्य-मयम्, देवम्, अनन्तम्, विश्वतः-मुखम् ॥

दिटय- विश्व माला सर्व- अप्रवार के ज्ञाश्चर्य- विश्व धारण श्राप्त्रवर्य परिपृष् विश्व परिपृष् विष्व परिपृष् विष्व

त्रर्थ — वह रूप ( पुष्प तथा रत आदि की ) अलीकिक मालाएँ और दिन्य वस धारण किए हुए था। ( कपूर, चन्दन आदि ) दिन्य सुगन्धित चीकों का उस पर लेपन हो रहा था। वह रूप सब प्रकार से विस्मय पैदा करनेवाला, देवता-स्वरूप और अन्तरहित था और उसके सब और मुँह ही मुँह थे।

# दिवि सूर्यसहस्रस्य भवेद्युगपदुत्थिता । यदिभाः सदृशीसास्याद्रामस्तस्य महात्मनः ॥ १२॥

दिवि, सूर्य-सहस्रस्य, भनेत्, युगपत्, उत्थिता । यदि, भाः, सदशी, सा, स्यात्, भासः, तस्य, महात्मनः ॥

| दिचि<br>सूर्य-सहस्रस्य<br>भाः | =षाकाश   <br>=हज़ार सूर्यो   <br>=प्रकाश | महात्मनः       | =महास्मा यानी<br>भगवान् के विश्व-<br>प के |
|-------------------------------|------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------|
| युगपत्<br>उत्थितां            | =एक साथ ही<br>≐डिंदत                     | भासः<br>सहश्री | =तेज के<br>=समान                          |
| भवेत्                         | =हो<br>+तो                               | यदि            | =शायद ही (कदा-<br>चित् ही)                |
| सा                            | ≕वइ                                      | स्थास्         | =हो                                       |
| तस्य                          | = इस                                     |                |                                           |

अर्थ — आकाश में यदि हजार सूर्यों का प्रकाश एक साथ ही हो, तो वह सब मिला हुआ प्रकाश परमात्मा के उस विश्वरूप के तेज के समान कदाचित् ही हो।

तत्रैकस्थं जगत्कृत्स्नं प्रविभक्तमनेकधा । श्वपश्यदेवदेवस्य शरीरे पाग्रहवस्तदा ॥ १३ ॥

तत्र, एक-स्थम्, जगत्, कृत्स्नम्, प्रविभक्तम्, अनेक-धा। अपरथत्, देव-देवस्य, शरीरे, पाण्डवः, तदा ॥

तदा =उस समय **कृत्स्नम्** =समस्त ≃ऋजुंन ने जगत पाग्डवः । ≕जगत् को श्रानेक-धा =श्रानंक प्रकार से । देव-देवस्य ≃देवों के देव भग-प्रविभक्तम् = विभक्त हुए वान् श्रीकृष्य 🖥 =उस तत्र ≕शरीर में शरीरे =एक जगह में एक-स्थम् श्रपश्यत ≕देखा स्थित हुए

अर्थ-उस समय अर्जुन ने इन्द्रादि देवताओं में पूज्य के अर्थात् देवाधिंदेव मगवान् कृष्ण के शरीर में अनेक प्रकार से बँटे हुए सारे जगत् को एक ही जगह देखा।

# ततः स विस्मयाविष्टो हृष्टरोमा धनंजयः । प्रण्मय शिरसा देवं कृताङ्गिलिरभाषत ॥ १४॥

ततः, सः, विस्मय-त्राविष्टः, इष्ट-रोमा, धनञ्जयः । प्रग्रम्य, शिरसा, देवम्, कृत-त्रञ्जलः, त्रभाषत ॥

हर ततः ≃तव =विश्वरूप भग-देवम् सः =वह वान् कृष्ण को ्रशाश्चर्ययुक्त इञ्जा विस्मय-( अक्रिपूर्वक ) श्राविष्टः =पुलकित रोमॉ-=सिर से हए-रोमा शिरसा =प्रयाम करके वाला प्रसम्य =बोला ≔श्रजुंन ग्रभाषत धनंजयः कृत-अञ्जलिः =दोनों हाथ बोदे

अर्थ—हे राजन् ! उस विश्वरूप को देखकर अर्जुन को बड़ा आश्चर्य हुआ और उसके रोंगटे खड़े हो गए। उसने सिर कुकाकर भगवान् को प्रणाम किया और हाथ जोड़कर इस प्रकार प्रार्थना की।

# ग्रजु<sup>°</sup>न उवाच—

पश्यामि देवांस्तव देव देहे

सर्वास्तथा भूतिवशेषसंघान्।

ब्रह्माग्मिशं कमलासनस्थ
मृषींश्च सर्वानुरगांश्च दिव्यान् ॥ १ ५ ॥

पश्यामि, देवान्, तव, देव, देहे, सर्वान्, तथा, भूत-विशेष-संघान् । ब्रह्माणम्, ईशम्, कमल-ब्रासन-स्थम्, ऋषीन्, च, सर्वान्, उरगान्, च, दिव्यान् ॥

#### श्रजुंन ने कहा—

भापकी नासि =हे देव ! कमल-देव =में जो कमल =ग्रापके तव उस कमल के स्थम =शरीर में देहे भासन पर 📗 सर्वान् =सव =देवताश्रों को देवान =सबके स्वामी ईशम् ≕तथा तथा =बद्धाको ब्रह्माग्म ञ्चनेक प्रकार भूत-=ग्रौर =के प्राधियों के सर्वान =सारे

त्रष्ट्रधीन् = स्थियों को उरगान् = तत्रक श्रादि च = तथा नागों को दिक्यान् = दिक्य पश्यामि = मैं देखता हूँ

अर्थ — हे देव ! आपके इस शरीर में (आदित्य, वसु आदि ) सब देवताओं को, अनेक प्रकार के प्राणियों के समूह को, कमल-आसन पर वैठे हुए सबके स्वामी ब्रह्मा को, (वशिष्ठ, नारद आदि ) सब ऋषियों को और (वासुकि आदि ) दिव्य साँगों को भी मैं देखता हूँ।

# श्वनेकबाहूदरवक्त्रनेत्रं पश्यामि त्वां सर्वतोऽनन्तरूपम्। नान्तं न मध्यं न पुनस्तवादिं पश्यामि विश्वेश्वर विश्वरूप॥ १६॥

अनेक-बाहु-उद्र-वक्त्र-नेत्रम्, प्रयामि, त्वाम्, सर्वतः, अनन्त-रूपम्। न, अन्तम्, न, मध्यम्, न, पुनः, तव, आदिन्, प्रयोमि, विश्व-ईश्वर, विश्व-रूप।

| विश्व-ईश्वर | =हे विश्व के    | न -      | =7           |
|-------------|-----------------|----------|--------------|
|             | र्श्वर !        | मध्यम्   | =मध्य को     |
| विश्व-रूप   | =हे विश्व-स्प ! |          | + तया        |
| तव          | =म्रापके        | न        | ===          |
| न           | =न              | श्रन्तम् | =धन्त को     |
| आदिम्       | =च्रादि को      | पश्यामि  | = देखता हूँ  |
| पुनः        | =चौर            | सर्वतः   | =सब भ्रोर से |

🖷 युक्र श्चनन्त-रूपम् =श्चनन्त-रूपवाला स्वाम द्यानेक-बाहु- ) स्रनेक भुना, उदर-वक्त्र- > = उदर (पेट ), नेत्रम् ) मुख स्रोर नेत्रों पश्यामि

≃त्रापको =में देखता हैं

अर्थ-में आपका रूप ऐसा देखता हूँ कि उसमें अनेक भुन।एँ हैं, अनेक पेट, अनेक मुख तथा अनेक नेत्र हैं और वह मन स्रोर से स्ननन्तरूप है। हे विश्व के ईश्वर ! हे विश्व-रूप | न अरापके अरादि का पता है, न मध्य का और न अन्त का. अर्थात् में आपके विश्वरूप को सब प्रकार से अनादि श्रीर अनन्त देख रहा हैं।

किरीटिनं गदिनं चिक्रिणं च तेजे गशि सर्वतो दीतिमन्तम्। पश्यामि त्वां दुर्निरीस्यं समन्ता-्दीप्तानलार्केच्तिमप्रमेयम् ॥ १७॥

किरीटिनम्, गदिनम्, चिक्रिणम्, च, तेजः-राशिम्, सर्वतः, दीध्तिमन्तम्। पश्यामि, त्वाम्, दुर्निरीच्यम्, समन्तात्, दीध्त-अनल-अर्क-युतिम्, अप्रमेयम् ॥

किरोटिनम् =मुकुटवाला गदिनम् =गदावाला चकिएम् =चक्रवाता

=धौर ਚ तेजः-राशिम् ≂तेज का पंज-वाला

दुर्निरोद्त्यम् =कठिनता 🛮 देखा। सर्वेतः =सब छोर से दीप्तिमन्तम् = प्रकाशमान जानेवाला + तथा + और =सब तरक्र से समन्तात अप्रमेयम् =उपमा-रहित प्रज्विति श्रम्नि =ग्रौर तेजोमय सूर्व की तरह =आपको त्वाम् =में देखता हैं पश्यामि

अर्थ—हे भगवन्! मुक्ते ऐसा दिखाई देता है कि आपने (सिर पर) मुकुट और (हाथ में) गदा और चक्र धारण कर रक्षे हैं, तेज का पुञ्ज—समूह—सब ओर से अपनी प्रभा फैलाये हुए है, प्रज्वलित यानी दमकती हुई अग्नि और सूर्य के समान आपका रूप चमक रहा है, इसीलिए बड़ी कठिनता से उस पर दृष्टि उहरती है; और आप अप्रमेय हैं अर्थात् यह निरचय नहीं किया जा सकता कि आपका रूप किसके समान है; क्योंकि आपके रूप का कोई साहरय नहर नहीं आता।

> त्वमत्तरं परमं वेदितव्यं त्वमस्य विश्वस्य परं निघानम् । त्वमव्ययः शाश्वतधर्मगोप्ता सनातनस्त्वं पुरुषो मतो मे ॥ १८॥

त्वम्, अन्तरम्, परमम्, वेदितव्यम्, त्वम्, अस्य, विरवस्य,

परम्, निधानम् । त्वम्, ऋब्ययः, शास्वत-धर्म-गोप्ता, सनातनः, त्वम्, पुरुषः, मतः, मे ॥

स्थान हैं त्वम् =बाप परमम् =परम त्वम् . =भ्राप =श्रविनाशी यानी श्रदययः = श्रदयय धर्यात् **ग्र**च्रम् निर्विकार है परब्रह्म पर-मारमा है शाश्वत- } = सनातनधर्म के =(मुमुज्जनों के ) धर्म-गोप्ता रिक्षक है वेदितव्यम् जानने योग्य हैं सन्तातनः =सनातन पुरुषः =पुरुष (भी) त्वम् =धाप = अ।प हो है त्वम् श्रस्य =इस · + ऐसा विश्वस्य = विश्व के ( जगत् **i** =मेरा मे परम् . =परम ( श्रेष्ठ ) ≃मत है मतः निधानम् =निधान या

अर्थ—हे कृष्ण! आप अद्धर यानी अविनाशी हैं, मुमुक्षु-जनों के जानने योग्य परब्रह्म परमात्मा आप ही हैं। इस (असार) संसार के परम आधार आप ही हैं। आप अन्यय अर्थात् निर्विकार हैं। सनातन धर्म के रत्तक भी आप ही हैं और वास्तव में सनातन पुरुष भी आप ही हैं, ऐसा मेरा मत है।

श्वनादिमध्यान्तमनन्तवीर्य-मनन्तबाहुं शशिसूर्यनेत्रम् ।

# पश्यामि त्वां दीप्तहुताशवक्त्रं स्वतेजमा विश्वमिदं तपन्तम् ॥ १९॥

अनादि-मध्य-अन्तम्, अनन्त-वीर्यम्, अनन्त-वाहुम्, शशि-सूर्य-नेत्रम् । पश्यामि, त्वाम्, दीप्त-हुताश-वक्त्रम्, स्व-तेजसा, विश्वम्, इदम्, तपन्तम् ॥

अर्थ—आप आदि, मध्य और अन्त से रहित हैं अर्थात् उत्पत्ति, स्थित और विनाश इन तीनों से परे हैं। आपकी शिक्त का अन्त नहीं है। आपके अनिगनती भुजाएँ हैं। चन्द्र और सूर्य ये दोनों आपके नेत्र हैं। प्रज्वालत अगिन आपका मुख है और आप इस सारे संसार को अपने तेज से तपा रहे हैं।

# चात्राष्ट्रिथ्योरिदमन्तरं हि व्याप्तं त्त्रयैकेन दिशश्च सर्वाः । हृष्ट्राद्भुतं रूपमुत्रं तवेदं लोकत्रयं प्रव्यथितं महात्मन् ॥ २०॥

चाना-पृथिन्योः, इदम्, अन्तरम्, हि, न्याप्तम्, त्वया, एकेन, दिशः, च, सर्वाः । दृष्ट्वा, अद्भुतम्, रूपम्, उपम्, तन्, इदम्, लोकत्रयम्, प्रन्यथितम्, महात्मन् ॥

मह।त्मन् ≕हे भगवन् ! =व्यास हैं (परि-ब्याप्तम् प्रशंह ) चावा- ) अपकाश और पृथिक्योः ) पृथ्वी का =श्रापके तव इदम् =यह इदम् = इस अन्तरम् = अन्तर ( मध्यः उग्रम् =भवंकर भाग) त्रद्भुतम् = भद्भुत ष ≃घाँर रूपम् =रूपको सर्वाः =सम्पूर्ण ≕देखकर रप्टा दिशः ≔दिशाएँ लोक जयम् =तीनी लोक एकेन =घकेले प्रव्यथितम् =भयभीत हो त्वया =श्रापसे गए हैं हि ===1

अर्थ—हे महात्मन् ! आकाश और पृथिवी के बीच का मध्य भाग ( अथवा स्वर्ग से लेकर पृथिवी तक जो फ़ासला है वह ) और सारी दिशाएँ केवल आपसे ही परिपूर्ण हैं हे भगवन् ! आपके इस अद्भुत तथा भयंकर रूप को देखकर तीनों लोक भय से काँप रहे हैं।

श्रमी हि त्वां सुरसंघा विशन्ति केचिद्गीताः प्राञ्जलयो गृग्नित । स्वस्तीत्युक्तवा महर्षिसिद्धसंघाः स्तुवन्ति त्वां स्तुतिभिः पुष्कलाभिः ॥२ १॥

अमी, हि, त्वाम्, सुरसंघाः, विशस्ति, केचित्, भीताः, प्राञ्जलयः, गृण्नित । स्वस्ति, इति, उक्त्वा, महर्षि-सिद्ध-संघाः, स्तुवन्ति, त्वाम, स्तुतिभिः, पुष्कलाभिः ।

श्रमी =देवताओं के स्रर-संघाः समृह =ग्राप त्वाम् =ही ( में ) हि विशनित =प्रवेश 💶 रहे + तथा =कोई केचित =हर के मारे भोताः (भयभीत हए) ≃दोनॉ हाथ जोदे प्राञ्जलयः

गृशन्ति

=प्रार्थना कर रहे

हैं यानी गुष-गान कर रहे हैं + श्रीर महर्षि-महर्षि भौर सिद्ध-= सिद्धों के समृह संघाः =कल्यास हो स्वस्ति =ऐसा इति 二年を存む उक्तवा **पुष्कलाभिः** =बडे-बड़े स्तुतिभिः =स्तोत्रों से =ग्रापकी त्वाम् स्तुवन्ति =स्तुति कर रहे **ई**  ऋर्थ—हे कृष्ण ! मैं यह भी देख रहा हूँ कि देवताओं के सुएड-के-सुएड आपमें ही प्रवेश कर रहे हैं। कितने ही डर के मारे अपने दोनों हाथ जोड़े हुए आपके गुणों का बखान कर रहे हैं। नारद आदि महर्षि तथा कांपल आदि सिद्धों के सुएड, 'स्वस्ति' यानी कल्याण हो, ऐसा कहकर बद्दी-बद्दी स्तुतियों से आपकी स्तुति कर रहे हैं।

रुद्रादित्या वसवो ये च साध्या विश्वेऽश्विनौ मरुत्रचोष्मपार्च । गन्धर्वयचासुरसिद्धसंधा वीचन्ते त्वां विस्मितारचैव सर्वे ॥ २२ ॥

हद्र-त्रादित्याः, वसवः, ये, चं, साध्याः, विश्वे, ऋश्विनौ, महतः, च, ऊष्मपाः, च । गन्धर्व-यत्त्र-त्रसुर-सिद्ध-संघाः, वीज्ञन्ते, त्वाम्, विश्मिताः, च, एव, सर्वे ॥

रुद्र-स्रादित्याः = ( ग्यारह ) रुद्र विश्वे ≕विश्वदेव श्रीर (बारह) श्रश्चिनी = (दो) श्रश्चिनी-सूर्य कुमार वसवः =( भ्राठ ) वसु =( ४६ ) मरुद्रण मस्तः च =तथा =तथा 귝 ये =31 ऊष्मपाः =पितर लोग =साध्य देवता हैं ै साध्याः =चौर ≕धौर च ਰ

गन्धवं-गन्धर्व, यस्, यद्धा-=राच्स तथा असुर-सिद्ध-सिद्धों के समृह संघाः सर्वे ≕सव

=हो

विस्मिताः =भारवर्ष से

चिकत हुए

त्वाम

=मापको

वीचन्ते

=देख रहे हैं

अर्थ-अौर हे गोविन्द ! ( ग्यारह ) रुद्र, ( बारह ) ब्यादित्य, (ब्याठ) वसु, साध्य नामक देवता, (दस). विश्वदेव, (दो) व्यश्विनीकुमार, ( उनचास ) मरुद्रगा ( वायुदेवता ), ऊष्मपा आदि पितर, गन्धर्व, यत्त, असुर और (कपिल देव आदि ) सिद्धों के समूह, ये सबके सब आरचर्य से चिंकत हुए आपको देख रहे हैं।

> रूपं महत्ते बहुवक्त्रनेत्रं महाबाह्ये बहुबाहूरुपादम् । बहुद्रं बहुद्ध्राकरालं हरद्वा लोकाः प्रव्यथितास्तथाहम् ॥ २३ ॥

ह्पम्, महत्, ते, बहु-वक्त्र-नेत्रम्, महा-बाही, बहु-बाहु-क्रर-पादम् । बहु-उदरम्, बहु-दंष्ट्रा-करालम्, दष्ट्वा, लोकाः, प्रव्यथिताः, तथा, महम् ॥

मद्दा-बाही =हे बकी भुजाओं-वासे भगवान

कृष्या ! =ग्रापके

| 100000000000000000000000000000000000000                      |             |              |
|--------------------------------------------------------------|-------------|--------------|
| बहु-वकन्न- } बहुत से मुख नेत्रम् जिल्ला के श्रीर प्रांखावाचे | महत्        | ≃महान्       |
| नेत्रम् / श्रीर श्रांखांवाजी                                 | रूपम्       | ≕विश्वरूप को |
| बहु-बाहु- । = अनेक भुजा,<br>ऊरु-पाद्म् । जवा भीर पैरों-      | हध्द्वा     | देखकर        |
| ऊरु-पाद्म् जिथा भीर पैरो-                                    | लोकाः       | =सारे लोक    |
| वासे                                                         | प्रव्यथिताः | =भयभीत हो    |
| बहु-उद्दरम् =श्रनेक उदरीं-                                   |             | रहे हैं      |
| वाले                                                         | तथा         | ≕तया         |
| +तथा                                                         | श्रहम्      | =में         |
| वहु-दंष्ट्रा- } बहुत भयानक करालम् } दाढ़ोंवाक्षे             |             | +भी काँप रहा |
| बहु-दंष्ट्रा- } = बहुत भयानक करालम् } दाढ़ांवाको             |             | ₹            |

अर्थ — हे बड़ी भुजाओं वाले भगवान् कृष्ण ! आपके अनेक मुख और अनेक नेत्र हैं। बहुत सी भुजाएँ, जाँघें और पैर हैं तथा अनेक पेट हैं। आप बहुत ही भयानक दाढ़ों वाले हैं। आपके इस भयानक विराट् विश्वस्य को देखकर सारे लोक काँप रहे हैं और स्वयम् मेरा भी यही हाल है।

नभःस्पृशं दीष्तमनेकवर्ण व्यात्ताननं दीष्तविशालनेत्रम् । दृष्ट्वा हि त्वां प्रव्यथितान्तरात्मा धृति न विन्दामि शमं च विष्णो ॥ २४॥

नभः-स्पृशम्, दीप्तमः अनेक-वर्णम्, व्यात्त-स्राननम्, दीप्त-विशाल-नेत्रम् । दृष्ट्वा, हि, त्वाम्, प्रव्यथित-स्रान्तरात्मा, धृतिम्, न, विन्दामि, शमम्, च, विष्णो ॥

| ~~~~~       |                      |                   |                             |
|-------------|----------------------|-------------------|-----------------------------|
| हि          | <del>≆</del> योंकि । | द्वीप्त- )        | श्रीर चमकते                 |
| विष्णो      | ≕हे विष्णु !         | विशाल-<br>नेत्रम् | े =हुए विशास<br>नेत्रोंबासा |
| त्वाम्      | =म्रापको             | रुद्धा            | =देखकर                      |
| नभः-स्पृशम् | =गगनस्पर्शी          | प्रव्यथित-        | ्रमयभीत श्रन्तः             |
| दीप्तम्     | =प्रकाशमान           | अन्तरात्मा ।      | ेकरणवाला<br>+में            |
| <b>अनेक</b> | =नाना प्रकार         | षृतिम्            | +म<br>=धीरज                 |
|             | N N                  | च                 | =चीर                        |
| वर्णम्      | =वर्थों से युक्र     | शमम्              | ≕शान्ति को                  |
| व्यास-      | ्रावुचे हुए मुखां-   | न                 | =नर्ही                      |
| आननम्       | <b>वाला</b>          | विन्दामि          | =प्राप्त होता हू            |

अर्थ — हे भगवान् विष्णु ! आपका शरीर आकाश को स् रहा है; आपका रूप अनेक रंगों में चमक रहा है; आपके मुख खुले हुए हैं और बड़े-बड़े नेत्र चमक रहे हैं। आपका यह विश्व-रूप देखकर निस्मन्देह मेरा चितं घबरा रहा है, वह किसी तरह धीरज और शानित को नहीं प्राप्त होता।

> दंष्ट्राकरालानि च ते मुखानि हर्ष्ट्रेव कालानलमिश्नानि । दिशो न जाने न लभे च शर्म प्रसीद देवेश जगन्निवास ॥ २४ ॥

दंष्ट्रा-करालानि, च, ते, मुखानि, दृष्ट्रा, एव, काल-अनल-सिन्निभानि । दिशः, न, जाने, न, लभे, च, शर्म, प्रसीद, देव-ईश, जगत्-निवास ।

|                      |                                    | 2         | =में नहीं जानता       |
|----------------------|------------------------------------|-----------|-----------------------|
| च                    | =श्रीर                             | न जाने    |                       |
| ते                   | =श्रापके                           | ਚ         | हूँ<br>=तथा           |
| दंष्ट्रा-<br>करालानि | भयानक दाढ़ों-<br>चाबों             | शर्म      | <b>≕शान्ति</b> को     |
| करालाध्न             | ) वाबा                             | न         | =नहीं                 |
| काल-                 | े प्रतिय काल की<br>प्रापित के समान | लभे       | =प्राप्त होता हूँ     |
| श्रनल-               | त्रिंगिन के समान                   | देच-ईश    | ≕हे देवतार्श्वी 📗     |
| सन्निभानि            | _                                  |           | प्रभु !               |
| मुखानि               | =मुखाँ को                          | जगत्-निवा | न्य .<br>स्र≕हेजगत्के |
| द्या                 | ≔देखकर                             |           | निवास-स्थान           |
| एव                   | =ही                                |           | + ब्राप               |
| दिशः                 | =िदशास्त्रों को                    | प्रसीद    | =प्रसन्न होइए         |
|                      | •                                  |           |                       |

श्रर्थ—श्रीर हे भगवन् ! प्रलय काल की श्रिग्न के समान विकराल अथवा भयानक दाढ़ोंवाले मुखों को देखकर भय के मारे मैं दिशाओं को भूल गया हूँ, अर्थात् अब मुके यह नहीं स्मता कि पूर्व आदि दिशाएँ किधर हैं श्रीर न मुके कोई श्राश्रय-स्थान ही नजर आता है। हे देवताओं के स्वामी! हे जगत् के निवासस्थान! आप मुक पर प्रसन्न होइए। यमी च त्वां धृतराष्ट्रस्य पुत्राः सर्वे सहैवावनिपालसंघैः। भीष्मो द्रोगाः सृतपुत्रश्तथासौ सहास्मदीयैरिप योधमुख्यैः॥ २६॥

त्रमी, च, त्याम, धृतराष्ट्रस्य, पुत्राः सर्वे, सह, एव, अविन-पाल-संघै: । भीष्मः, द्रोणः, सूत्र-पुत्रः, तथा, असी, सह, अस्मदीयैः, अपि, योध-मुख्यैः ॥

=ग्रीर श्रमी तथा सर्वे श्रसौ ==== ≕सब स्त-पुत्रः =स्तपुत्र कर्ण =तथा अस्मदीयैः =हमारे भृतराष्ट्रस्य = धतराष्ट्रके भ्रपि =भी पुत्राः =पुत्र योध-मुख्यैः =मुख्य योदाभौ श्रवति-्राजाओं के पाल-संघैः समृह =साथ सह =सहित ≕श्रापमें त्वाम सह =ही ( प्रवेश कर =भीष्म-पितामह भीष्यः पव रहे हैं ) द्रोगः =द्रोशाचार्यं

अर्थ—हे कृप्ण ! और मैं देखता हूँ कि सब राजाओं सहित, दुर्याधन आदि धृतराष्ट्र के सारे पुत्र तथा भीष्म, द्रोण और वह सूत-पुत्र कर्ण और हमारी ओर के घृष्टदुम्न आदि मुख्य-मुख्य योद्धा भी आपमें प्रवेश कर रहे हैं।

## वक्त्राणि ते त्वरमाणा विशन्ति दंष्ट्राकरालानि भयानकानि । केचिहिलग्ना दशनान्तरेषु संदृश्यन्ते चूर्णितैरुत्तमाङ्गः ॥ २७॥

वक्त्राणि, ते, त्वरमाणाः, विशन्ति, दंष्ट्रा-करालानि, भया-नकानि । केचित्, विलग्नाः, दशन-अन्तरेषु, संदरयन्ते, चूर्णितैः, उत्तमाङ्गैः ॥

=घुसे जाते है विशन्ति + ये सब योदा =जरुदी-जरुदी केचित् =कोई त्वरमाणाः दौड़ते हुए चूर्िंतैः ≃चकनाच् हुए =धापके उत्तमाङ: =शिरां सहित दंश-करालानि=विकराल दारों- दशन-श्रन्तरेषु =दातों के बीच वास्रे ä भयानकानि =भयानक विसरनाः ≕लगे हए वक्त्राणि =मुखों में संदृश्यते =नज़र भाते हैं

अर्थ \_\_ कुछ योद्धा तो आपके विकराल भयानक दाहोंबाले मुखों में जल्दी-जल्दी घुसे जा रहे हैं। कोई दाँतों के बीच के छेदों में चकनाचूर हुए सिरों के माथ फँसे हुए दिखाई देते हैं।

यथा नदीनां बहवोऽम्बुवेगाः समुद्रमेवाभिमुखा द्रवन्ति !

# तथा तवामी सरलोकवीरा विशन्ति वक्त्राग्यभिविष्वलन्ति॥ २८॥

यथा, नदीनाम्, बहवः, अम्बु-त्रेगाः, समुद्रम्, एव, अभि-मुखाः, द्रवन्ति । तथा, तव, अमी, नर-लोक-वीराः, विशन्ति, वक्त्राणि, अभि-विज्वलन्ति ॥

=जिस प्रकार यथा =नदियों के नदीनाम् =बहुत से वहवः श्रम्बुवेगाः ⇒जल के प्रवाह =समुद्र की समुद्रम् =ही एव त्रभिमुखाः =श्रोर मुख किए =दीदे चले जाते द्ववन्ति =वैसे ही तथा

श्रमी =ये

नर-लोक- | मनुष्य-समाज
वीराः | श्रवीर
लोग

तव = श्रापके
श्रमि =सन तरफ़ | विज्वलन्ति =प्रज्वलित (धधकते हुए)
वक्त्राणि =मुसों में
विश्रन्ति =प्रवेश कर रहे हैं

अर्थ — जैसे निदयों की अनेक धाराएँ समुद्र की और दौड़ती हैं, वैसे ही मनुष्य लोक के ये सब (भीष्म, दोण, दुर्योधन, कर्ण आदि) शूरवीर आपके सब और से प्रज्वित — जलते हुए — मुखों में प्रवेश कर रहे हैं।

यथा प्रदीप्तं ज्वलनं पतंगा विशन्ति नाशाय समृद्धवेगाः।

# तथैव नाशाय विशन्ति लोका-स्तवापि वक्त्राणि समृद्धवेगाः ॥ २ ६ ॥

यथा, प्रदीप्तम्, उवलनम्, पतङ्गाः, विशन्ति, नाशाय, समृद्ध-बेगाः । तथा, एव, नाशाय, विशन्ति, लोकाः, तव, श्रिप, वक्त्राणि, समृद्ध-वेगाः ॥

यथा =िजस प्रकार समृद्ध-वेगाः = भपटते हुए या

शीघता से उदते

हुए

पतङ्गाः =पतंगे

नाशाय =नष्ट होने के लिए

प्रदीप्तम् '=जलती हुई

ज्वलनम् = श्रावन या दीपक

में

• विश्वन्ति =गिरते हैं

सथा =वैसे

एव =ही

लोकाः =ये श्रर-वीर

त्र्रिप ≕भी

नाशाय = अपने नाश 📗

लिए

तच = श्रापके

वक्त्राणि = मसों में

समृद्ध-वेगाः =वडी तेजी के

साथ

विशन्ति = युसे जा रहे हैं

अर्थ — जिस तरह पतंगे अपने नाश के लिए, जलती हुई अगिन या दीपक में अपटकर जाते हैं, उसी तरह ये (दुर्योधन आदि) श्र-बीर भी अपने नाश के लिए आपके विकराल मुखों में बड़ी तेजी के साथ घुसे जा रहे हैं।

लेलिह्यसे यसमानः समन्ता-ल्लोकान्समग्रान्वदनैज्वलिद्धः।

# तेजोभिरापूर्य जगत्समयं भासस्तवोग्राः प्रतपन्ति विष्णो ॥ ३०।

लेलिह्यसे, प्रसमानः, समन्तात्, लोकान्, समप्रान्, वदनैः, ज्वलद्भिः । तेजाभिः, आपूर्य, जगत्, समप्रम्, भासः, तब, उपाः,प्रतपन्ति, विष्णो ।

+ और जाप विष्णो =हे पूर्ण 🚃 ज्वल*िद्ध*ः =प्रस्वलित ब्यापक ! वदनैः =मृखों द्वारा तव =थापका =तीव समग्रान् =सव उद्रा: =लोगों को अर्थात् =प्रकाश (प्रभा) लोकान भासः दुर्योधन भादि तेजोभिः =चपने तेज से वहे-वहे श्र-=समस्त समग्रम =जगत्की वीरों को जगत =परिपूर्ण यानी =सब भीर से आपुर्य ममन्तात् व्याप्त करके =प्रसते हर ग्रसमानः प्रतपन्ति = ( श्रागिन के =चाट रहे हैं लेलिहासे समान) तपारहा अर्थात् स्वाद् ले रहे हैं

त्र्यं — आप चारों और से अपने प्रव्वित मुखों से दुर्योधन आदि इन बड़े-बड़े शूरवीरों को प्रसते हुए चाट-चाटकर स्वाद ले रहे हैं। हे विध्णु ! आपका तीव्र

प्रकाश अपने तेज से सब जगत् को परिपूर्ण (व्याप्त ) करके (अग्निके समान ) तपा रहा है।

श्वाख्याहि में को भवानुग्ररूपों नमोऽस्तु ते देववर प्रसीद । विज्ञातुमिच्छामि भवन्तमाद्यं न हि प्रजानामि तव प्रवृत्तिम् ॥ ३ ९ ॥

श्राख्याहि, मे, कः, भवान्, उप्र-रूपः, नमः, अस्तु, ते, देववर, प्रसीद । विज्ञातुम्, इच्छामि, भवन्तम्, आदम्, न. हि, प्रजानामि, तव, प्रवृत्तिम् ॥

+ हे भगवन् । संवान् ≃प्राप =भयंकर रूपवाखे उत्र-रूपः =कौन हैं ? 45: + यह र्क =मुक्ससे याख्याहि =कडिए ते =चापको =नमस्कार नमः =हो ( है ) अस्त् देववर =हे देवताओं में

प्रसीद =( भाप ) प्रसम डोइए भवन्तम् = 1117 याद्यम् =सबके द्यादि पुरुष को विद्यात्म =(मैं) भन्ने प्रकार जानने की इच्छामि =इच्छा करता 🎚 हि =क्योंकि तव =भापकी अवृत्तिम् =चेष्टाच्यों यानी

+ भ

मावा को त्रजानामि

अर्थ —हं भगवन् ! आप ऐसे भयंकर रूपवाले कीन हैं! यह मुक्ते वतलाइए। हे देवतात्र्यों में श्रेष्ट ! में आपको नमस्कार करता हूँ, आप प्रसन्न हुजिए। मैं आपकी बाया के विषय में कुछ भी नहीं जानता, इसलिए में आदिपुरुष श्रापको जानना चाहता हूँ।

### श्रीभगवानुवाच

कालोऽस्मि लोकच्यकृत्पवृद्धो लोकान्समाहतुमिह प्रवृत्तः। ऋतेऽपि त्वां न भविष्यन्ति सर्वे येऽवस्थिताः प्रत्यनीकेषु योधाः ॥ ३२ ॥

कालः, श्रास्मि, लोक-द्यय-इत्, प्रवृद्धः, लोकान्, समाह-तुं म्, इह, प्रवृत्तः । ऋते, अपि. त्वाम्, न, भविष्यन्ति, सर्वे, मे, त्रवस्थिताः, प्रत्यनीकेषु, याधाः ।

# त्रज्ञ न के पूछने पर भगवान् सुव्ण वोले--

+ हे श्रजुं न ! लोक-त्तय-कृत्= (में) लोकों का श्रस्मि = =हूँ प्रवृद्धः श्रति उम्रहर

कालः नाश करनेवाला लोकान् =बोकों का =बढ़ा हुन्ना अथवा समाहर्तुं म् =नाश करने के बिए

=इस संसार में सर्वे ं =सव इह = (भें) प्रवृत्त योधाः =श्रवीर प्रवृत्तः प्रत्यनीकेषु =तो दोनों श्रोर हुचा हूँ की सेना में =तेरे त्वाम श्रवस्थिताः =खडे हुए **हैं** =बिना भ्राते श्रापि ≕भी भविष्यन्ति = रहेंगे यानी ये =ये जीते न वर्षिंगे

ऋर्थ—हे अर्जुन ! जिस कारण मैंने यह रूप धारण किया है, वह में तुमसे कहता हूँ:—में लोकों का नाश करनेवाला मयंकररूप महाकाल हूँ, इस समय संसार में, लोगों का नाश करने के लिए आया हूँ । इसलिए (भीष्म-द्रोण आदि) ये योद्धा, जो दोनों और की सेना में सजे खड़े हैं, तू इनको (यदि किसी कारणवश ) न भी मारेगा, तब भी ये वच्च न सकेंगे। (तृ मेरा भक्क है, इसलिए यह यश मैं तुभे देता हूँ।)

तस्मृश्चिमुत्तिष्ठ यशो लभस्व जित्वा शत्रून भुङ्च्व राज्यं समृद्धम् । मयैवैते निहताः पूर्वमेव निमित्तमात्रं भव सब्यसाचिन् ॥ ३३॥

तस्मात्, त्वम्, उत्तिष्ठ, यशः, लभस्व, जित्वा, शत्रून्, भुङ्द्ध्व, राज्यम्, समृद्धम् । मया, एव, एते, निह्ताः, पूर्वम्, एव, निमित्त-मात्रम्, भव, सन्य-साचिन् ॥

| ~~~~~~          |                      |          |                              |
|-----------------|----------------------|----------|------------------------------|
| तस्मात्         | =इसिं <del>ब</del> ए | पते      | =वे ( 📰 )                    |
| स्बम्           | =त्                  | पव       | ≕तो                          |
| <b>उत्तिष्ठ</b> | = ( बुद्ध के सिए )   | पूर्वस्  | =पहिंबे                      |
|                 | वट खदा हो            | एव       | <b>=</b> ही                  |
| यशः             | =यश को               | मया      | =मेरे द्वारा                 |
| लभस्व           | ≖प्राप्त कर          | निहताः   | ≔मार डाले गये हैं            |
|                 | +ग्रौर               | सब्य-सा  | चन्=हे बाएँ हाय से           |
| शतृन्           | =वैरियों को          |          | भी तौर चलाने-                |
| जित्वा          | =जीतकर               |          | वासे अजुन !                  |
| समृद्धम्        | =रेश्वर्य-सम्पन्न    | निमित्त- | ्त्) निमित्त-<br>मात्र (भयवा |
| 40.6 04.4       | ( निष्कगटक )         | मात्रम्  | मात्र (भ्रयवा                |
| राज्यम्         | =राज्य को            |          | नाममात्र )                   |
|                 | =भोग                 | भव       | ≕हो जा                       |
| भुङ्ख           |                      |          |                              |

श्रमं — इसलिए हे अर्जुन ! त् उठ और यश कमा अर्थात् मुक्त में इस यश को प्राप्त कर । इन शत्रुओं की जीतकर, ऐरवर्यसम्पन्न निष्कण्टक राज्य को भोग । ये सब योदा तो मेरे द्वारा पहिले ही मार ढाले गए हैं । हे बाएँ हाथ से भी तीर चलानेवाले अर्जुन ! तू तो अब केवल निमित्तमात्र (नाम-मात्र) मारनेवाला होजा। (अर्थात् इन सबका तो काल पहुँचा, यह त् प्रत्यक्त देख रहा है और वे काल के मुख में अपने आप समा रहे । तू तो केवल नाम-मात्र मारनेवाला है )

द्रोग्रं च भीष्मं च जयद्रथं च कर्गी तथान्यानिप योधवीसन्।

# मया हतांस्त्वं जिह मा व्यथिष्ठा युध्यस्व जेताऽसि रगो सपत्नान्॥ ३४॥

द्रोग्रम्, च, भीष्मम्, च, जयद्रथम्, च, कर्ग्यम्, तथा, श्रन्यान्, श्रपि, योधवीरान् । मया, हतानः, त्वम्, जहि, मा, व्यथिष्ठाः, युष्यस्व, जेता, श्रसि, रगो, सपत्नान् ॥

| द्रोणम्   | =द्रोगाचार्य   | मया           | =( जो ) मेरे      |
|-----------|----------------|---------------|-------------------|
| <b>a</b>  | =ग्रीर         |               | द्वारा            |
| भीष्मम्   | =भीष्म         | हतान्         | =मारे जा चुके हैं |
| च         | =तथा           |               | +उनको             |
| जयद्रथम्  | =जयद्रथ        | त्वम्         | =त्               |
| च         | =श्रौर         | जहि           | =मार              |
| कर्णम्    | =कर्ष          | मा व्यथिष्ठाः | =दर मत            |
| तथा       | =वैसे ही       |               | +भौर इनसे         |
| श्रन्यान् | =दूसरे         | युध्यस्व '    | =युद्ध कर         |
| योधवीरान् | =श्रवीर        | रखे           | =रण में           |
| · ·       | योद्धार्थों को | सपत्नान्      | ≕वैरियों को       |
| अपि       | =भी            | , जेतासि      | =स् ( भ्रष्टस्य ) |
|           |                |               | जीतेगा            |

अर्थ—दोगा, भीष्म, जयद्रथ, कर्गा और इनके सिना अन्यान्य ( और दूसरे ) श्रवीर योद्धा जो मेरे द्वारा पहिले ही मार डाले गए हैं, इन मरे हुआं को तू मार । तू जरा भी न डर, उठ और युद्ध कर । तू शत्रुओं को लड़ाई में अवस्य जीतेगा।

#### संजय उवाच--

एतच्छुत्वा वचनं केशवस्य कृताञ्जलिवेषमानः किरीटी । नमरकृत्वा भृय एवाह कृष्णं सगद्गदं भीतभीतः प्रग्रम्य ॥ ३५॥

एतत्, श्रुत्वा, वचनम्, केशवस्य, कृत-श्रञ्जलिः, वेपमानः, किरीटी । नमस्कृत्वा, भ्यः, एव, श्राह, कृष्णम्, मगद्गदम्, भीतभीतः, प्रणम्य ॥

## संजय ने घृतराष्ट्र से कहा--

किशोटी =मुक्टधारी +हे राजन् ! श्रजुं न केशवस्य =कृष्ण भगवान् =धमस्कार करके नमस्कृत्य ≕फिर भूयः =य एतत् ≃भी एव वचनम् =वचन भीतभीतः =हरते-हरते =सुनकर श्रत्वा कृत-श्रञ्जलिः=दोनीं हाथ जोड़े =प्रणाम करके प्रशस्य =गहद वासी से सगदूदम् हुए : =भगवान् कृष्ण +श्रीर कुष्णम् से =काँपते हुए वेपमानः =वोबे आह

अर्थ—हे राजन् ! केशव अर्थात् कृष्ण के ये वचन सुन-

कर मुकुटधारी अर्जुन ने काँपते हुए, हाथ जोड़कर भगवान् को नमस्कार किया । फिर डरते-डरते कृष्ण को प्रणाम करके गद्गद वाणी से अर्जुन इस प्रकार कड्ने लगे ।

# अर्जु<sup>°</sup>न उवाच—

स्थाने हवीकेश तव प्रकीत्यी जगत्प्रहृष्यत्यनुरज्यते च । स्त्रांसि भीतानि दिशो द्रवन्ति सर्वे नमस्यन्ति च सिद्धमंघाः ॥ ३६॥

स्थाने, हवीकेश, तब, प्रकीत्यां, जगत्, प्रहण्यति, अनुरज्यते, च। रक्तांसि, भीतानि, दिशः, द्रवन्ति, सर्वे, नमस्यन्ति, च, सिद्ध-संघाः ॥

### अर्जुन ने कहा कि -

| ह्रपीकेश  | =हे इन्द्रियों के                              | जगत्        | =संसार                       |
|-----------|------------------------------------------------|-------------|------------------------------|
|           | स्वामी ! हे                                    | प्रहृष्यति  | =प्रसन्न होता है             |
|           | भगवान् कृष्ण् !                                | च           | =चौर                         |
| स्थाने    | =यह ठीक है कि                                  | श्चनुरज्यते | =अनुराग की प्राप्त           |
| तव        | =म्रापके                                       |             | होता है अर्थान्              |
| प्रकीत्यी | =नाम, गुण या                                   |             | ज्ञापसे प्रीति               |
|           | भाहारम्य कें<br>कीर्तन से (कहने-<br>सुनने से ) | भीतानि      | करता है<br>+ तथा<br>=डरे हुए |

रक्तांशि =राषस बोग सर्वे =सम्पृषं दिशः =पूर्व प्राद् सिद्ध-संघाः =सिद्धां के समूह दिशाओं को + प्रापको द्रवन्ति =भागते हैं नमस्थन्ति =नमस्कार करते स =ग्रीर है

अर्थ—हे भगवान् कृष्ण ! यह ठीक है कि आपके नाम,
गुण और महिमा का कीर्तन करके ही यह सारा जगत् प्रसन्न
होता है और आपमें भिक्त रखता है। राज्ञस लोग (आपका नाम लेते ही) भय के मारे (दशों) दिशाओं में भागे
फिरते हैं, और सिद्धों के समूह आपको (भिक्तपूर्वक)
नमस्कार करते हैं।

कस्माच ते न नमरन्महात्मन्
गरीयसे ब्रह्मण्डिप्यादिकर्त्रे ।
भनन्तं देवेश जगन्निवास
त्वमन्तरं सदसन्तत्परं यत् ॥ ३७ ॥

कस्मात्, च, ते, न, नमेरन्, महात्मन्, गरीयसे, ब्रह्मणः, अपि, आदि-कर्त्रे । अनन्त, देव-ईश, जगत्-निवास, त्वम्, अज्ञरम्, सत्, असत्, तत्, परम्, यत् ।

महात्मन् =हे महात्मा ! देव-ईश =हे देवताओं के अनन्त =हे अनन्त ! ईश्वर ! ( सनातन ! ) जगत्-निवास=हे जगत् के

|           | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |         |                   |
|-----------|----------------------------------------|---------|-------------------|
|           | निवास स्थान !                          | यत्     | =जो               |
|           | + ऋष                                   | सत्     | =सत् ग्रर्धात्    |
| प्रह्मग्: | =ब्रह्मा के                            | 8       | ज्यक्तया मूर्ति-  |
| श्चिप     | =ਮੀ                                    |         | सान्              |
| आदिकर्त्र | =म्रादिकता (पैदा                       | ग्रसत्  | = श्रसत् श्रयांत् |
|           | करनेवाले)                              |         | श्रव्यक्ष या श्र- |
| च         | ≕और                                    |         | <b>भृतिमान्</b>   |
| गरायसे    | =श्रद्धासे भी वदे                      |         | + इन दोनों से     |
|           | या श्रेष्ठ हैं                         | परम्    | =परे              |
|           | + इसिलए वे                             | अत्तरम् | =त्रक्षरपृर्यं-   |
| ते        | =चापको                                 |         | गुद्ध समिदा-      |
| कस्मात्   | =क्यों<br>,                            |         | नन्द—है           |
| 7         | ===                                    | तत्     | =वही              |
| नमेरन्    | =नमस्कार करें                          | त्वम्   | =त्राप हैं        |
|           |                                        | -       |                   |

अर्थ—हे महात्मा! हे अनन्त! हे देवताओं के स्थामी! हे जगत् के निवास-स्थान! आप ब्रह्मा से भी श्रेष्ठ हैं और उसके आदिकर्ता यानी पैदा करनेवाले हैं। तब ऐसी हालत में यह सब जगत् आपको नमस्कार क्यों न करे! सत्, असत् से भी परे या सबसे परे जो परम सूच्य ब्रह्मतस्व है, वही आप हैं।

त्वमादिदेवः पुरुषः पुराण्-स्त्वमस्य विश्वस्य परं निधानम् ।

## वेत्तासि वेद्यं च परं च धाम त्वया ततं विश्वमनन्तरूप ॥ ३८ ॥

त्वम्, त्रादि-देवः, पुरुषः, पुराणः, त्वम्, त्रास्य, विश्वस्य, परम्, निधानम् । वेता, त्रासं, वेदाम्, च, परम्, च, धाम, त्वया, ततम्, विश्वम्, त्रानत-रूप ।

| त्वम्          | =म्राप                                  | च         | =प्रौर          |
|----------------|-----------------------------------------|-----------|-----------------|
| श्रादि-देवः    | =म्रादिदेव                              | वेद्यम्   | =जानने योग्य    |
| <b>दुरा</b> गः | =पुरातन                                 | च         | =तथा            |
| 3014.          | सनातन                                   | परम्      | =परम            |
|                |                                         | घाम       | =धाम            |
| पुरुष:         | =पुरुष हैं                              | •श्रसि    | =( भाप ही ) है  |
| स्वम्          | =भाप                                    | अनन्त-रूप | =हे अनन्तरूपीं- |
| श्रस्य         | =इ्स                                    |           | वाले भगवन् !    |
| विश्वस्य       | =जगल् के                                | स्वया     | =भावसे (ही)     |
| वरम्           | ======================================= | विश्वम्   | =( यह समस्त )   |
| निधानम्        | =स्थान हैं <u>.</u>                     |           | जगत्            |
| वेना           | =जाननेवा <b>ले</b>                      | ततम्      | =ब्यास है       |

अर्थ — हे भगवान् कृष्ण ! आप ( इस विश्व की : उत्पत्ति के कारण ) आदि-देव हैं, ( सबसे पुराने और अनादि होने के कारण ) आप मनातन पुरुष हैं; प्रलय के समय यह समस्त जगत् आप ही के स्वरूप में लीन हो जाता है, अतएव आप इस विश्व के परम-निध'न हैं, ( सर्वज्ञ होने के कारण ) आप सबके जाननेवाले हैं; जानने योग्य (तस्ववस्तु) भी आप ही हैं। (सिचदानन्द स्वरूप होने के कारण) परम-धाम भी आप ही हैं; हे अनन्तरूपोंवाले भगवन् ! आप ही से यह सब संसार परिपूर्ण या व्याप्त हो रहा है।

# वार्युर्यमोऽग्निर्वरुगः शशाङ्कः प्रजापतिस्त्वं प्रपितामहश्च। नमो नमस्तेऽस्तु सहस्रकृत्यः पुनश्च भूयोऽपि नमो नमस्ते॥ ३ ॥

वायुः, यमः, ऋग्निः, वरुणः, शशाङ्कः, प्रजा-पतिः, त्वम्, प्रिपतामहः, च। नमः, नमः, ते, अस्तु, सहस्र-कृत्वः, पुनः, च, भूयः, अपि, नमः, ते।

नमः

त्वम् = आप

वायुः = वायु (पवन) हैं

यमः = व्यमराज हैं

श्राग्तः = चहण देवता हैं

श्राण्दः = चन्द्रमा हैं

प्रजापतिः = अहा हैं

च = और

प्रितामहः च्यापके लिए

सहस्र-कृत्वः =हजारों बार

नमः =नमस्कार =नमस्कार नमः =हो ऋस्त् =फिर भूयः ऋपि ≔र्भा =वारं वार पुनः च ते =अ।पको =नसस्कार करता नमः

'=नमस्कार

करता हैं

ऋर्य—हे प्रभो। आप वायु हैं, यमराज हैं, अग्नि-देवता, वरुण और चन्द्रमा भी आप ही हैं, प्रजापित यानी सारे जगत् के पितामह अर्थात् ब्रह्मा भी आप ही हैं, ब्रह्मा के प्रियतामह भो आप ही हैं, इसलिए (सब देवताओं का स्वरूप होने के कारण) आपको हजार-हजार वार नमस्कार है और फिर भी आपको वारंवार नमस्कार है।

नमः पुरस्तादंथ पृष्ठतस्ते नमोऽस्तु ते सर्वत एव सर्व । श्रनन्तवीयीमितविक्रमस्त्वं सर्व समाप्नोषि ततोऽसि सर्वः ॥ ४०॥

नमः, पुरस्तात्, श्रथ, पृष्ठतः, ते, नमः, श्रस्तु, ते, सर्वतः, एव, सर्व । श्रमन्त-वीर्य, श्रमित-विक्रमः, स्वम्, सर्वम्, सम्, श्राप्नोपि, ततः, श्रसि, सर्वः ।

|               | + हे भगवन् !                           | । सर्व  | =हे सर्व रूप सब |
|---------------|----------------------------------------|---------|-----------------|
| पुरस्तात्     | =चागे से                               | 1       | के धारमा !      |
|               | (सामने से)                             | ते      | =त्रापके लिए    |
| अध            | ====================================== | सर्वतः  | ≔सब भीर से      |
| पृष्ठतः<br>ते | ≕पीछे से<br>≕धापको                     | एव      | <b>=</b> ही     |
| नमः           | =नमस्कार                               | नमः     | =नसस्कार हो     |
| अस्तु         | =हो                                    | ' स्वम् | ≃भाष            |

श्रमन्त-वीर्य =श्रमन्त पराकम- सम्-श्राप्तोषि=व्याप्त किए हुए वाले + श्रीर ततः =इसीलिए श्रमित-विक्रमः=श्रतुल सामध्यं-वाले हैं सर्वः =सर्व-रूप सर्वम् =श्रव जगत् को श्रस्ति =है

अर्थ —हे भगवन् ! आपका सामने से, पीछे से तथा सब श्रोर से नमस्कार है। आप अनन्त शक्ति और अतुल पराक्रम-बाले हैं। आप सबमें व्याप्त हैं, इसीलिए सर्वरूप हैं।

सखेति मत्वा प्रसमं यदुकं हे कृष्ण हे यादव हे सखेति। श्रजानता महिमानं तवेदं मया प्रमादात्प्रग्येन वापि॥ ४१॥

सखा, इति, मत्वा, प्रसमम्, यत्, उक्तम्, हे कृष्ण, हे यादव, हे सखे, इति । अजानता, महिमानम्, तव, इदम्, मया, प्रमादात्, प्रण्येन, वा, अपि ॥

| सका  | =ससा डो | इदम्      | <b>=</b> इस   |
|------|---------|-----------|---------------|
| इति  | =पे्सा  | महिमानम्  | =महिमा को     |
| मरवा | =सममकर  | श्च-जानता | =न जानते हुए  |
|      | + भीर   | प्रमादात् | ≃प्रमाद्वश    |
| तव   | =धापकी  | 1         | (ग्रक्रवत से) |

इति =इस प्रकार वा = ग्रथवा प्रण्यंन = प्रेस से =डो यत श्रपि = भी प्रसभम् ≃इटप्रवंक या हे कुरम् =हं कृष्य ! अविनयपूर्वक है यादव ! = हे यादव ! =र्सेने मया हे सखे! =हे : खा! =कहा है उक्रम

अर्थ—आपको नैने अपना मित्र समक्षकर और आपकी इस महिमा को न जानकर, ओ ऋष्ण ! ओ पादन ! ओ सखा ! ऐसे रूखे-कठोर शब्दों में प्रमादनश ( भूल में ) अथवा प्रेमवश कई बार सम्बोधन किया है।

यचावहासार्थमसत्कृतोऽसि विहारशय्यासनभोजनेषु । एकोऽथवाऽप्यच्युत तत्समद्यं तत्वामये त्वामहमप्रमेयम् ॥ ४२ ॥

यत्, च, व्यवहास-व्यर्थम्, व्यस्तकृतः, व्यसि, विहार-शय्या-व्यासन-भोजनेषु । एकः, व्यथवा, व्यपि, व्यच्युत, तत्, समन्नम्, तत्, ज्ञामये, त्वाम्, व्यहम्, व्यप्रमेयम् ॥

च = भीर विहार- सेलते, सोते, बैस्ते शब्या- (हे निविंकार- श्रासन- समय स्प !) सोजनेषु

| *****      |                 |                |                  |
|------------|-----------------|----------------|------------------|
| एकः        | =अकेले में      |                | + मैंने आपका     |
| श्रथवा     | <b>⊭</b> त्रथवा | - श्रस्तरहतः } | ्यनादर किया<br>= |
| तत्-समन्म  | =उन मित्रों के  | श्रसि ∫        | E                |
| •          | सामने           | तत्            | =ब ह             |
| श्रिप      | =भी             | अप्रमेयम्      |                  |
| क्रमसास- ) | ्रशापके श्रीर   |                | सर्थात् स्रपार   |
| अवहास- }   | = अपने इसाने के |                | प्रभाववाले !     |
|            | लिए (हँसी-      | त्वाम्         | =धापसे           |
|            | दिल्लगी में )   | श्रहम्         | <b>=</b> ₩       |
| यत्        | =जो ं           | ्यामये         | =क्षमा कराता हैं |

अर्थ अर्थर ऐसे ही खेलने के समय, सौते, बैठते और भोजन करते समय, अकेले में या अन्य मित्रों के सामने हँसी-दिल्लगी में (आपके और अपने हँसाने के लिए) जो मैंने आपका अनादर किया है, उसके लिए हे कृष्ण ! हे अप्रमेय प्रभावनाले ! औप मुक्ते लगा करें।

पितासि लोकस्य चराचरस्य त्वमस्य पूज्यश्च गुरुर्गरीयान् । न त्वत्समोऽस्त्यभ्यधिकः कुतोऽन्यो लोकत्रयेऽप्यप्रतिमप्रभाव ॥ ४३ ॥

पिता, ऋसि, लोकस्य, चर-अचरस्य, त्वम्, अस्य, पूज्यः, च, गुरुः, गरीयान् । न, त्वत्. समः, अस्ति, अभ्यधिकः, कुतः, अन्यः, लोक-त्रये, अपि, अप्रतिम-प्रभाव ॥

| =इस              | त्वत्                                                                                                                | =ग्रापके                  |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| य=चराचर          | समः                                                                                                                  | =समान                     |
| =जगत के          | न                                                                                                                    | =(कोई) नहीं               |
| =शाप             | अस्ति                                                                                                                | =\$                       |
| =िपता            | अप्रतिम-                                                                                                             | े हे अनुपम<br>प्रभाववाबी! |
| ====             | प्रभाव                                                                                                               | ्रिभाववाबे !              |
| =चौर             | लोक-त्रये                                                                                                            | =तीनों जोडों में          |
| = पूजनीय         | ऋपि                                                                                                                  | =मी                       |
| ⇒गुरु            | त्रस्यः                                                                                                              | =धौर कोई                  |
| + तथा            | *                                                                                                                    | + जापसे                   |
| =गुरु के भी गुरु | श्रम्यधिकः                                                                                                           | ≃वदकर <sup>†</sup>        |
| हें भ्रयान्      | <b>कुतः</b>                                                                                                          | =कैसे (इो सकता)           |
| से छेड़ हैं      |                                                                                                                      | \$)?                      |
|                  | य=चराचर<br>=जगत के<br>=आप<br>=िपता<br>=है<br>=शीर<br>= पूजनीय<br>=गुरु<br>+ तथा<br>=गुरु के भी गुरु<br>है अर्थात् ■■ | य=चराचर                   |

श्रर्थ—श्राप इस स्थावर-जङ्गमरूप जगत् के पिता है; श्राप इस जगत् के (रचने श्रीर पालनेवाले होने के कारण) पूज्य : श्राप ही जगत् के गुरुं श्रीर सबसे श्रेष्ठ हैं; क्योंकि श्रापकी बराबरी करनेवाला कोई नहीं है। हे श्रतुल प्रभाव-वाले कृष्ण ! तीनों लोकों में श्रापसे बहकर भला श्रीर कीन हो सकता है। श्रर्थात् इस सारे श्रद्धाएड में श्रापसे बहकर कोई नहीं हो सकता।

तस्मात्प्रण्म्य प्रिधाय कायं प्रसादये त्वामहमीशमीट्यम् ।

# पितेव पुत्रस्य सखेव सख्युः प्रियः प्रियायाईसि देव सोढुम् ॥ ४४ ॥

तस्मात, प्रसादये, प्रसिधाय, कायम्, प्रसादये, त्वाम्, अहम्, ईशम्, ईड्यम् । पिता, इव, पुत्रस्य, सखा, इव, सख्युः, प्रियः, प्रियायाः, अर्हसि, देव, सोदुम् ॥

| तस्मात्   | =इसलिए            | पिता               |
|-----------|-------------------|--------------------|
| कायम्     | =शरीर को          | इच                 |
| प्रशिघाय  | =नीचे मुकाकर      | पुत्रस्य ः         |
| प्रसम्य   | =द्र्यवत् करके    | सम्रा              |
|           | श्रथवा साष्टाङ्ग  |                    |
|           | प्रणाम करके       | सच्युः             |
| श्रहम्    | =ਜ                | <b>श्रियः</b>      |
| त्वाम्    | =ग्राप            | इव                 |
| • ईड्यम्  | =(सवके पूज्य)     | <b>प्रियां</b> याः |
|           | स्तुति-योग्य      |                    |
| ईशम्      | =स्वामी को        |                    |
| प्रसाद्ये | =प्रसन्न करता हूँ |                    |
|           | (भ्राप मेरे ऊपर   |                    |
|           | प्रसन्न हों, यही  |                    |
|           | प्रार्थना है )    |                    |
| देव       | =हे देव! (हे      | सोदुम्             |
| 7         | स्वामी!)          | ग्रहसि             |
|           |                   |                    |

| पिता             | ≂पिता            |
|------------------|------------------|
| <b>ह</b> च       | =जैसे            |
| <b>गु</b> त्रस्य | =पुत्र के        |
| तस्रा            | ≕िमंत्र          |
|                  | + जैसे           |
| सच्युः           | =िमग्र के        |
| <b>ब्रियः</b>    | =स्वामी या पति   |
| इव               | =जैसे            |
| प्रियायाः        | =प्यारी पत्नी के |
|                  | +ऋपराधों को      |
|                  | इमा करता या      |
|                  | सह लेता है वैसे  |
|                  | ही साप भी मेरे   |
|                  | त्रपराध को       |
| सोदुम्           | =सहन करने के     |
| श्रहंसि          | =योग्य है        |

अर्थ-इसलिए सबके स्वामी और पूज्य श्रेवर! मैं आपको साष्टाङ्ग दण्डवत् प्रणाम करके आपसे प्रार्थना करता हूँ कि आप मुक्क पर प्रसन्त हुजिए । हे देव! पिता जैसे पुत्र के, मित्र जैसे मित्र के तथा पित जैसे पत्नी के अपराधों को स्नमा करता है, उसी प्रकार आप भी मेरे अपराधों को स्नमा करें।

श्रहप्रूर्व हिषतोऽस्मि हण्ट्वा भयेन च प्रव्याथितं मनो मे। तदेव मे दर्शय देव रूपं प्रसीद देवेश जगन्निवास ॥ ४५॥

श्राहष्ट-पूर्वम्, हिषतः, श्राह्मि, हिष्टा, भयेन, च, प्रव्यथितम्, मनः, मे । तत्, एव, मे, दर्शय, देव, रूपम्, प्रसीद, देव-ईश, जगत्-निवास ॥

श्चरपृर्वम् =पहिले न देले ≕सेरा मे हर चापके इस प्रवयथितम्,च=व्यथित भी हो विश्वरूप को रहा है =देखकर द्या + इसलिए ष्ट्रितः,श्रस्मि=में श्रानन्दित तो =हे देव ! देव हो रहा हैं + परन्तु इस रूप ≕उस तत् =ही को देखकर एव =(सुन्दर मनुष्य ) =भय से **क्रपम** भयेन

रूप को स्वामी !

मे =मुके जगत्-निवास=हे जगत् के
दर्शय =दिलाइए निवासस्थानः!
देव-ईश =हे देवताओं के प्रसीद =प्रमन्न हुजिए

अर्थ — हे भगवन् । आपके इस विश्वरूप को मैंने पहिले कभी नहीं देखा था। इसे देखकर मैं प्रसन्न हो रहा हूँ; पर मेरा मन इस विकराल स्वरूप को देखकर भय के मारे घवरा रहा है। इसलिए हे देव! हे देवेश (देवताओं के स्वामी)! और जगत् के निवासस्थान! आप मेरे ऊपर प्रसन्न हुजिए और वही अपना पहिला सौम्य रूप मुके दिखाइए।

## किरीटिनं गदिनं चक्रहस्त-मिच्छामि त्वां द्रष्टुमहं तथैव। तेनैव रूपेण चतुर्भुजेन सहस्रबाहो भव विश्वमूर्ते॥ ४६॥

किरीटिनम्, गदिनम्, चक्रहस्तम्, इच्छामि, त्वाम्, द्रष्टुम्, अहम्, तथा, एव। तेन, एव, रूपेण, चतुर्भु जेन, सहस्र-ब्राहो, भव, विश्व-मूर्ते ॥

सहस्र-वाहो =हे हज़ारों भुजा- एव =ही
वाले ! त्वाम् =म्रापको
श्रहम् =मैं किरोदिनम् =मुकुट पहने
तथा =वैसा गदिनम् =गदा धारण किये

चक्रहरूतम् =हाध में चक्र लिये विश्व-मूर्ते =हे विश्वरूप!
हुण तेन =उस
द्रष्टुम् =देखना च्ही
इच्छामि =चाहना हूँ चतुभुं जेन ≈चतुभुं ज
+ इसविष् क्षेण रूप से
भव =(शक्ट) हजिए

श्चर्य—हे इजारों भुजावाले ! हे विश्वरूप भगवन् ! में आपको पहिले की तरह, सिर पर मुकुट धारण किए, हाथ में गदा और चक्र लिये हुए, चतुर्भुज रूप में देखना चाहता हूँ (जिसमे मेरे मन की धवराहट दूर हो )।

# श्रीभगवानुवाच मया प्रसन्नेन तवार्जुनेदं रूपं परं दर्शितमात्मयोगात्। तेजोमयं विश्वमनन्तमाद्यं यन्मे त्वदन्येन न दृष्टपूर्वम् ॥४७॥

मया, प्रसन्नेन, तन, अर्जुन, इदम्, रूपम्, परम्, दर्शितम्, आत्म-योगात् । तेजोमयम्, तिरवम्, अनन्तम्, आवम्, यत्,मे, त्वत्-अन्येन, न, दष्ट-पूर्वम् ॥

#### श्रीभगवान् वोले-

त्र्युति =हे सर्जुतः! श्रातम-योगात्=त्रपने योगवस्य भया =मैंने से प्रसन्नेन =प्रसन्न होकर र तथ =तुके

=विश्वमय विश्वम इदम् =यह (विराट्) =अपना, सेरा म =रूप श्राद्यम् ≔श्रादि (सबसे रूपम दशितम् =दिखाया है पहिला) ≕िजसको श्रनस्तम् =श्रनस्त (श्रन्त-यत त्वत्-ग्रन्थेन =तेरे सिवा रहित) किसी ने तेजोमयम् =तेजस्वी (प्रकाश-न-दृष्ट-पूर्वम् =पहिले नहीं देखा ич ) TES =परम ( अंघ ) परम्

अर्थ — भगवान् ने कहाः — हे अर्जुन ! तेरी प्रार्थना से प्रसन्न होकर मैंने अपने योगबल से तुभे अपना यह तेजोमय — प्रकाशयुक्त — अनन्त, आदि और परम उत्कृष्ट विराट्रूप दिख-लाया है, जिसको तेरे सिवा पहिले किसो ने नहीं देखा था ।

न वेदयज्ञाध्ययनैर्न दानै-र्न च कियाभिर्न तपोभिरुप्रैः । एवंरूपः शक्य श्रहं नृजोके द्रप्टुं त्वदन्येन कुरुप्रवीर ॥ ४८॥

न, वेद-यज्ञ-श्रध्ययनैः, न, दानैः, न, च, क्रियाभिः, न, तपोभिः, उग्नैः। एवम्रूएः, शक्यः, श्रहम्, नृ-लोके, द्रष्टुम, त्वत्-श्रन्थेन, कुरु-प्रवीर॥

कुरु-प्रचीर =हे कुहवंशियों में === उग्रैः श्रेष्ठ श्रज्ञांन ! =घोर ≕न तो तपोभिः =तपस्यात्रों से एवम् । इस प्रकार के वेद-यञ्ज-चारों वेदों के ि छध्ययन से तथा रूपः व्ह्यवाला ऋष्यय नैः यहाँ के विधि-- =में श्रहम् नृ-लोकं ≃इस मनुष्य-स्रोक पूर्वक ज्ञान से त त्वत्-श्रन्येन व्तेरे सिवा भीर दानैः =दान करने से किसी के द्वारा =देखा =कर्मकाएडॉ से क्रियाभिः द्रष्ट्रम् =जा सकता हैं ≃धौर स शक्यः

श्चर्य—हे कुरुओं में श्रेष्ट बीर श्चर्जुन ! न वेदों के पठन-पाठन से, न यज्ञों के विधिपूर्वक ज्ञान से, न दान करने से, न श्चरिनहोत्र श्चादि कर्मकाएडों से श्चीर न घोर तपस्या करके भी, कोई मनुष्य, इस मृत्युलोक में, सित्रा तेरे, इस मेरे विश्व-रूप की देख सकता है।

> मा ते व्यथा मा च विमूहभावो हष्ट्वा रूपं घोरमीहङ्ममेदम् । व्यपेतभीः श्रीतमनाः पुनस्त्वं तदेव मे रूपमिदं प्रपश्य ॥ ४६ ॥

मा, ते, व्यथा, मा, च, विमूहभावः, दृष्ट्वा, रूपम्, घोरम्,

ईटक्, मम, इदम् । व्यपेत-भी:, प्रीत-मनाः, पुनः, त्वम्, तत्, एव, मे, रूपम्, इदम्, प्रपश्य ॥

| <b>ई</b> टक् | =इस प्रकार के<br>=मेरे | मा         | ⊐न होवे<br>+इस्रलिए |
|--------------|------------------------|------------|---------------------|
| मम •         |                        | *          |                     |
| इवम्         | =इ <b>स</b>            |            | ≃निर्भय होता हुसा   |
| घोरम्        | =भयानक                 | प्रात-मनाः | =प्रसन्नचित्त होकर  |
| रूपम्        | =रूप को                | पुनः       | = फिर               |
| रष्ट्रा      | ≖देखकर                 | त्वम्      | =त्                 |
| ते           | =तुके                  | तत्, एव    | =उसी (पहिने-        |
| ब्यथा        | =स्यथा                 |            | वासे)               |
| मा           | =न हो                  | मे         | =मेरे               |
| च            | =ग्रीर                 | F-217      | =इस                 |
| विम्द-भावः   | =विमूद-भ। <b>व</b>     | इदम्       |                     |
|              | श्चर्याकुलता           | रूपम्      | =चतुर्भुज रूप को    |
|              | भी                     | प्रपश्य    | =देख                |

अर्थ—हे अर्जुन ! तू मेरे इस विकराल रूप को देखकर भय मत कर श्रीर न धवरा । भय को त्यागकर और प्रसन्नचित्त होकर तू फिर मेरे उसी पहिलेवाले चतुर्भुजरूप को देख।

#### संजय उवाच

इत्यर्जुनं वासुदेवस्तथोक्त्वा स्वकं रूपं दर्शयामास भूयः ।

## श्राश्वासयामास च भीतमेनं भृत्वा पुनः सौम्यवपुर्महात्मा ॥ ४०॥

इति, अर्जुनम्, वासुदेवः, तथा, उक्त्वाः, स्वकम्, रूपम्, दर्शयामास, भूयः । आश्वासयामास, च, भीतम्, एनम्, भूत्वा, पुनः, सौम्यवपुः, महात्मा ॥

### संजय ब्रोला हे राजन्-

=श्रौर वासुदेवः =चासुदेव भगवान् =फिर **पुनः** महातमा =महात्मा भ गवान् इति =इस प्रकार कृष्ण ने श्रज्ञिनम् । = अर्जुन से सौम्य-वपुः =शान्त प्रसन्नम्ति उक्तवा = कहकर =होकर भूयः =िकर श्रूतवा ≃वैसा ईं। (पहिले एतम् =इस तथा भीतम् =हरे हुए चर्जुन जेसा) स्वकम् =श्रपना त्राश्वास- } =धीरज दिया यामास =चतुभु जरूप रूपम दर्शयामास =दिसाया

अर्थ — संजय ने कहाः — हे धृतराष्ट्र ! इस प्रकार अर्जुन से कहकर वासुदेव भगवान् श्रीकृष्ण ने अपना वहीं पहिलेवाला रूप दिखलाया । उस महात्मा कृष्ण ने वहीं सौम्य-रूप अर्थात् सुन्दर, शान्त और मनोहर रूप धारण करके डरे हुए अर्जुन को धीरज दिया।

## अर्जु न उवाच

हष्ट्रेदं मानुषं रूपं तब सौम्यं जनार्दन । इदानीमरिम संवृत्तः सचेताः प्रकृति गतः ॥ ५१॥

दृष्ट्वा, इदम्, मानुपम्, रूपम्, तव, सीम्यम्, जनार्दन । इदानीम्, श्रास्मि, संवृत्तः, सचेताः, प्रकृतिम्, गतः ॥

| जनादंन  | =दुष्ट लोगों को<br>द्यह देनेवाले<br>हे कृष्ण ! | हप्ता<br>इदानीम्<br>सचेताः | =देखकर<br>=श्रव ( में )<br>=सुस्थ या प्रसन्न- |
|---------|------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------|
| तव      | =त्रापके                                       |                            | चित्र                                         |
| इदम्    | =इ्स                                           | संवृत्तः 👚                 | =हुशा                                         |
| सौम्यम् | ⇒सौस्य ऋर्थात् .                               | अस्मि                      | = 1                                           |
|         | शान्त और                                       |                            | + ग्रीर ग्रपने                                |
|         | प्रसन्न                                        |                            | पहिलेवाले                                     |
| मानुपम् | =मनुष्य                                        | प्रकृतिम्                  | =भाव को                                       |
| क्षभ्   | =स्वरूप की                                     | गतः                        | =प्राप्त हुचा हूँ                             |

अर्थ—हे जनार्दन ! आपका यह शान्त और सुन्दर मनुष्य-रूप देखकर मेरा भय जाता रहा और मैं पहिले की तरह पुस्थ सावधान हो गया हूँ, अर्थात् मेरे जी में जी आ गया है।

#### श्रीभगवानुवाच

सुदुर्दर्शमिदं रूपं दृष्टवानसि यन्मम । देवा चप्यस्य रूपस्य नित्यं दर्शनकाङ्चिगाः॥४२॥ सु-दुर्-दर्शम्, इदम्, रूपम्, दृष्टवान्, श्रसि, यत्, मम। देवाः, श्रिप्, श्रस्य, रूपस्य, नित्यम्, दर्शन-काङ्चिणः॥

## श्रद्ध ब के पेसा कहने पर श्रीकृष्ण भगवान् वौले—

| यत्       | =ਿਕਚ                          | ग्रसि          | <b>≈</b> ई       |
|-----------|-------------------------------|----------------|------------------|
| मस        | =मेरे                         | देवाः          | =देवता           |
| इदम्      | =इस                           | द्मपि          | =भी              |
| सुदूर्- } | ्रमस्यस्त कठि-<br>नता से देखे | <b>श्र</b> स्य | =इसं             |
|           | जा सकनेवाबे                   | <b>इ</b> पस्य  | =हप का           |
| रूपम्     | =विश्वरूप को                  | नित्यम्        | =निस्य           |
|           | + तूने                        | दर्शन- ो       | =दर्शन चाहते हैं |
| रप्रवान्  | =देखा                         | काङ्दिगः।      | 44.              |

अर्थ—( हे अर्जुन!) यह जो मेरा विश्वका तूने देखा है, इसका देखना अर्थीरों के लिए अत्यन्त कठिन है। देवता भी मेरे इस का के देखने की सदा इच्छा करते रहते हैं ( किन्तु वे अभी तक इस का को तेरे समान न देख सके और न कभी देख सकेंगे)।

नाहं वेदेन तपसा न दानेन न चेज्यया। शक्य एवंविधो द्रष्टुं दृष्टवानास मां यथा॥५३॥ न, ब्रहम्, वेदैः, न, तपसा, न, दानेन, न, च, इज्यया।

शक्यः, एवं विधः, इष्टुम्, दृष्टवान्, असि, माम्, यथा ॥

|       | 2                |                   |               |
|-------|------------------|-------------------|---------------|
| ञहम्  | =में             | इज्यया            | =यज्ञ करके    |
| न     | = <b>न</b>       | पवंविधः           | =इस प्रकार के |
| वेदैः | =वेदों के अध्ययन |                   | रूप में       |
|       | से               | द्रष्टुम्         | =देखा         |
| न     | ≕न<br>=          | शक्यः             | =जा सकता हूँ  |
| तपसा  | =तप करके         | यथा               | =जैसे         |
|       | ==               | माम्              | =मुक्तको      |
| दानेन | =दान करके        |                   | + तृने        |
| च     | =धौर             | <b>र</b> ष्ट्यान् | =देखा         |
| न     | ==               | श्रसि             | =हैं          |

अर्थ.—हे अर्जुन ! मेरा ऐसा रूप, जो तूने ( अपनी भिक्ता के प्रभाव से ) देखा है, उसे कोई पुरुष वेद पढ़कर, घोर तपस्या करके, दान करके और अग्निहोत्र आदि कर्म करके भी नहीं देख सकता।

जिस प्रकार यह रूप देखा जा सकता है, उसे भगवान् धारो कहते हैं:—

भक्त्या त्वनन्यया शक्य ब्रहमेवंविधोऽर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टुं च परंतप ॥ ५४ ॥ भक्त्या, तु, अनन्यया, शक्यः, श्रहम्, एवंविधः, अर्जुन । ज्ञातुम्, द्रष्टुम्, च, तत्त्वेन, प्रवेष्टुम्, च, परंतप ॥

तु =िकन्तु परंतप ≔हे शत्रुघों को अर्जु न =हे अर्जु न ! तपानेवाले !

श्चनन्यया ≕श्चनन्य (एकाध) =जानने शतुम् =भक्ति से (ही) भक्त्या =धौर ਰ | =में श्रहम् =देखने द्रष्टुम् एवंविधः =ऐसा विश्व-=तथा च रूपवाला =प्रवेश करने के प्रवेष्टुम् तस्वेन =तत्त्व से या =योग्य हूं यथार्थं 📉 से शक्यः

अर्थ — किन्तु हे शतुओं को तपानेवाले अर्जुन ! मेरे इस विश्वरूप को मनुष्य केवल अनन्य भक्ति द्वारा देख सकते और यथार्थ भाव से जान सकते तथा पूर्णरूप से मुक्तमें प्रवेश कर सकते हैं।

## मत्कर्मकृन्मत्परमो मङ्काः सङ्गवर्जितः। निर्वेरः सर्वभृतेषु यः स मामेति पाग्डव ॥ ५५ ॥

मत्, कर्म-कृत्, मत्-परमः, मत्-भक्तः, संग-वर्जितः। निर्-वैरः, सर्व-भृतेषु, यः, सः, माम्, एति, पाण्डव ॥

पाग्डव =हं सर्जुन ! यः =त्रो मत्-स्रकः =मेरा अक हैं मत्-कर्म-कृत्≕मेरे लिए ही कर्म करता

मत् परमः =में ही हूँ परम

पुरुषार्थ जिसका
न्यर्थान् जो मुक्ते
ही श्राप्त करना
श्रपना मुख्य
कर्तन्य समस्ता

संग-वर्जितः = आसिकरहित है सर्व-भूतेषु = सब प्राणियों से
यानी पुत्र आदि निर्चेरः = तैर नहीं रखता
सांसारिक पदार्थी सः = वही ( धनन्यमें जो प्रेम नहीं भक्र)
रखता माम् = मुक्तको
+ और जो पति = प्राप्त होता है

अर्थ—हे पाण्डुपुत्र ! जो मेरे ही लिए कर्म करता है, मुक्ते ही प्राप्त करना अपना मुख्य कर्तव्य समकता है, मुक्ते में ही अनन्य भक्ति रखता है, आसिक रहित है अर्थात् धन, खी, पुत्र आदि सांसारिक पदार्थों से प्रेम नहीं करता और किसी प्राणी से बैर-भाव नहीं रखता, वहीं मुक्ते पाना है।

ग्यारहवाँ ऋष्याय समाप्त



### गीता के ग्यारहवें अध्याय का माहातम्य

विष्णु भगवान् ने लद्दमीजी से कहा—देवि, अब गीता के ग्यारहर्वे अध्याय का माहात्म्य सुनो। दित्रण दिशा में विवाहमण्डम नाम का एक नगर है। वहाँ हालिका नाम का एक ब्राह्मण रहता था। वह खेती करके अपनी जीविका चलाता था। एक दिन वह धान का खेत रखा रहा था, उसी समय एक राह में जाते हुए मनुष्य को किसी हिंसक जीव ने मार-अर खा लिया। यह हाल एक योगी देख रहा था। उसने हालिका पर कुद्ध होकर उससे कहा--'हे श्रधम ब्राह्मण, तु इतना निर्दय है कि तेरे सामने इस मनुष्य को हिंसक जीव खारहा है, अरीर तू बोलता भी नहीं। यदि तू दया करके इसकी रका करता तो इसके प्राण बच जाते । तु राचस के समान निर्दय श्रीर कटोर है. इसलिए राज्ञस ही हो जा। महर्षि का यह शाप मुनकर हालिका हाथ जोड़कर प्रार्थना करने लगा-"भगवन् ! मैंने इस राही को नहीं देखा। यदि जान-बूफकर इसकी उपेत्ता करता, तो मेरा अपराध था। हे महर्षि, मुक्क निरपराध को आप च्या कीजिए। आपका वचन अवश्य ही सत्य होगा और मुक्ते राज्ञस होना पड़ेगा, किन्तु कृपा करके मेरे उद्घार का कोई उपाय वताहए।" महर्षि ने कहा-- 'यदि गीना के ग्यारहवें अध्याय का नित्य पाठ करने-वाला कोई ब्राह्मण गीता के मन्त्रों से अभिमन्त्रित जल तुम्हारे अपर झिड़केगा, तो तुम राक्तस-देह से झूटकर परमपद को जास्रोगे। 'यह कहकर महर्षि तो चले गये स्रीर वह बाह्यण उसी समय राचस हो गया। जब वह गाँववालों को मार-मार-कर खाने लगा तब उन लोगों ने उससे प्रार्थना की कि तुम इस गाँव में ठहरनेवाले मुसाफिरों को खा लिया करो अपीर हम लोगों पर दया करो । हम लोग मुसाफिरों के ठहरने के लिए यहाँ एक धर्मशाला बनवा देंगे। जो मुसाफिर आकर उसमें टहरे, तुभ उसी का शंस खाया करो। राज्ञस ने गाँव-बालों की बात मान ली। उस दिन से वह वहाँ ठहरने-वालों का ही मांस खाता था; गाँव के किसी आदमी को नहीं सताता था। एक दिन एक ब्रह्मज्ञानी ब्राह्मए ती -यात्रा करता हुआ उस गाँव में आया । उसके साथ और भी बहुत से ब्राह्मण थे। साँभ हो गई थी, इसलिए वह उसी धर्मशाला में उहर गया । यद्यी गाँववाले जहाँ तक हो सकता था, मुसाफ़िरों के प्राणों की रचा के लिए उनको टरका दिया करते थे, श्रीर बहुत कम मुसाफ़िर वहाँ ठहरने पाते थे, किन्तु सीबे-सादे ब्रोह्मण उनके गुष्त भाव को न भाँप सके और उसी धर्मशाला में ठहर गये। रात की वह राक्त श्राया श्रीर बाह्मण के अन्य सब साथियों को तो खा गया, किन्तु उस ब्रह्मज्ञानी ब्राह्मण् को न खा सका। सबेरा होने पर जववह ब्राह्मण् चलने लगा तब धर्मशाला के द्वारपाल ने हाथ जोड़कर उससे प्रार्थना की कि महाराज, श्राज के दिन स्राप स्रीर ठहर जाइए, कल चले जाइएगा। द्वाग्पाल के अनुरोध से वह कई दिन तक वहाँ ठहरा रहा । यह देखकर गाँववालीं को बड़ा श्रवम्भा दुआ। क्या कारण है, जो ब्रोह्मण को राक्स नहीं खाता । एक दिन और कई मुमाफिर आये और उसी धर्म-शाला में ठहर गये। उन मुसाफिरों में द्रारपाल के पुत्र का एक मित्र भी थां। जब उसे मालूम हुआ तब वह अपने मित्र को वहाँ से भगा देने के लिए धर्मशाला में गया। इतने में राज्य अया और मुसाफिरों के साथ उसे भी खा गया। जंब द्वारपाल को यह मालूम हुआ तव वह राज्स के पास गथा और री-धोकर कहने लगा कि किसी उपाय से हमारे पुत्र को जिला दो। राक्स ने कहा— धर्मशाला में कई दिन से एक ब्राह्मग् उहरा है। वह नित्य गीता के ग्यारहर्वे अध्याय का पाठ करता है । यदि वह गीता के मन्त्र पड़कर हमारे ऊपर जल झिड़के, तो तुम्हारा पुत्र हमारे पेट से निकलकर जी उटे। श्रीर भी जितने मनुष्यों की हमने खाया है, वे सव जी जायाँ। यह सुनकर द्वारपाल ने उस ब्राह्मण के पास जाकर सम हाल कहा । ब्राह्मण ने उथीं ही गीता के मन्त्र पढ़कर राज्ञम के ऊपर जल खिड़का त्यों ही उसने राज्ञस-देह छोड़-कर दिव्य रूप धारण कर लिया। आकाश से विमान आया. अीर यह उस पर बैठकर वैकुएठलोक को चला। द्वारपाल का पुत्र ऋौर जितने मुसाफिर राक्स के पेट में गये थे, सब दिन्य रूप धारण करके विमान पर बैठकर वैकुएट को चले। द्वारपाल ने अपने पुत्र से कहा-- 'वेटा, तुम हमको छोड़कर कहाँ जा रहे हो ?' पुत्र ने उत्तर दिया—'पिताजी, आप हमारा मोह न की जिए। इस संसार में न कोई किसी का पिता है और न कोई किसी 🕶 पुत्र । कितनी ही बार आप भी हमारे पुत्र हो चुके हैं। संसार के सब जीव अपने कमी के फल से बा

वार जन्म लेते और मरते रहते हैं। जिसे ब्रह्मजान हो जाता है वह अपने ज्ञान के बल से ब्रह्मच्या होकर संसार में मुक्त हो जाता है। हम भी श्राज इस ब्रह्मजानी ब्राह्मण की कृपा से संसार से मुक्त होकर अन्य लोक को जा रहे हैं। यह अध्याय का पाट करता है। उसी के श्रभाव से इसने हम सबको और इस रान्तम को मुक्त कर दिया है। आप भी इस ब्राह्मण से गीता के स्थारहवें अध्याय का पाट पढ़कर उसी की आराधना की जिए। उसी के प्रभाव से आप भी हमारी तरह परमपद प्राप्त करेंग। यह कहकर वह बैकुएउधाम को चला गया और द्वारपाल उस ब्राह्मण से गीता का स्थारहवाँ अध्याय पढ़कर प्रतिदिन पाट करने लगा। कुछ दिनों बाद उस ब्राह्मण के साथ द्वारपाल मी शरीर त्यारकर विश्णालोक को गया।

## वारहवाँ अध्याय

**→**\$\(\cdot\):0:-\(\cdot\)G+-

## अर्जु न उवाच

एवं सततयुक्ता ये भक्तास्त्वां पर्युपासते । ये चाप्यच्चरमञ्यक्तं तेषां के योगवित्तमाः ॥ १ ॥

एवम्, सतत-युक्ताः, ये, भक्ताः, त्वाम्, परि-उपासते । ये, च, अपि, अच्चरम्, अव्यक्तम्, तेपाम्, के, योग-वित्तमाः ॥

### अर्जु न ने कहा—

=चापकी ( सगुण =इस प्रकार त्वाम् प्यम् रूप से) सतत-युक्ताः =िनरन्तर ( 📟 परि-उपासते =उपासना करते है के) ध्यान में =चौर च लगे हुए ये ≕जो चे =प्रविनाशी ग्रहारम् 二共亦 सकाः

सिंचदानन्द हैं

प्राच्यक्तम् =िनराकार की तेषाम् =उन दोनों में से

(तिगु गुरूप से) योग-वित्तमाः=योग के श्रेष्ठ

प्रापि =ही ज्ञाता

+उपासना करते के =कीन हैं ?

अर्थ—अर्जुन बोला—हे नारायण! जो भक्त निरन्तर आपके ध्यान में लगे हुए सगुण विश्वरूप की उपासना करते हैं, वे अञ्के हैं, या जो आपको अत्तर अविनाशी और निराकार समक्रकर उपासना करते हैं, वे उत्तम हैं ? अर्थात् उन दोनों में कीन बढ़कर योग के जाननेवाले हैं ?

#### श्रीभगवानुवाच-

मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते । अद्यया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः ॥ २ ॥

मिय, त्रावेश्य, मनः, ये, माम्, नित्य-युक्ताः, उपासते । श्रद्धया, परया, उपेताः, ते, मे, युक्ततमाः, मताः ॥

#### श्रीभगवान् वोले-

 मिय
 =मुक्समें
 परमेश्वर के )

 मनः
 =मन
 भजन-ध्यान में

 स्रावेश्य
 =लगाकर
 लगे हुए

 ये
 =जो भक्क
 परया
 =परम

 नित्य-युक्काः
 =जिरन्तर ( मुक्क ) श्रद्धया
 =श्रदा से

उपेताः =युक्र हुए

मो =मैं

युक्र तमाः =समत्व योग के

उपासते =उपासना करते हैं

न =उन्हें

अर्थ-अर्जुन के पूछने पर श्रीकृष्ण भगवान् ने कहा— हे अर्जुन ! जो मुफर्में अर्थात् मेरे सगुण रूप के ध्यान में मन लगाकर, अनन्य भिक्त द्वारा, परम श्रद्धापूर्वक मेरी उपासना करते हैं, उन्हें मैं योगियों में श्रेष्ट योगी मानता हूँ।

ये त्वच्चरमनिर्देश्यमव्यक्तं पर्युपासते । सर्वत्रगमचिन्त्यं च कूटस्थमचलं ध्रुवम् ॥ ३ ॥ संनियम्येन्द्रिययामं सर्वत्र समबुद्धयः । ते प्राप्नुवन्ति मामेव सर्वभृतहिते रताः ॥ ४ ॥

ये, तु, अत्तरम्, अनिर्देश्यम्, अन्यक्तम्, पर्युपासते। सर्वत्र-गम्, अचिन्त्यम्, च, कूटस्थम्, अचलम्, ध्रुवम्। संनियम्य, इन्द्रिय-ग्रामम्, सर्वत्र, समबुद्धयः। ते, प्राप्नुवन्ति, माम्, एव, सर्व-भ्रुत-हिते, रताः॥

तु =परन्तु सम-बुद्धयः =समबुद्धि रस्रते

ये =जो महान्मा हुए प्रशीत्

निर्मुण के सबको समान

उपासक सर्वन्न (सबमें ) सर्व-भूत-हिते=सब प्राणियों की

| ***********  |                   |               |                   |
|--------------|-------------------|---------------|-------------------|
|              | भनाई में          |               | सबके आधार         |
| रताः         | =लगे हुए          |               | अथवा एकरस         |
| इन्द्रिय-    | } = इन्द्रियों के |               | रहनेवाले          |
| ग्रामम्      | ∫िसम्हको          | अचलम्         | =ग्रवल (ग्रर्थात् |
| संनियम्य     | =त्रच्छीतरह       |               | सदा एक-सा         |
|              | रोककर या          |               | रहनेवाले )        |
|              | वशं में करके      | च             | =भीर              |
| श्रनिदंश्यम् | =ग्रकथनीय         | भ्रवम्        | ≃त्ररल बहा की     |
|              | (वर्णनातीत)       | पर्यु पासते   | =उपासना करते      |
| त्रव्यक्रम्  | =ग्रस्यक्रयानी    |               | हें               |
|              | निराकार           | ते            | =वे निगुंग भाव    |
| श्रदरम्      | ≃ग्रविनाशी        |               | की उपासना         |
| सर्वत्र-गम्  | =सर्वस्यापी       |               | करनेवाले          |
| श्रचिन्त्यम् | =ग्रचिन्तनीय      | माम्          | ⇒मुक्तको          |
|              | ( 📰 की पहुँच      | एव            | =ही               |
|              | से परे )          | प्राप्नुवन्ति | =प्राप्त होते हैं |
| कृटस्थम्     | =कृटस्थ यानी      |               |                   |

अर्थ—परन्तु हे अर्जुन ! जो महात्मा सबको एक समान समभते हुए, सब प्राशायों की मलाई में लगे हुए, अपनी सारी इन्द्रियों को बश में करके (सगुण रूप की उपा-सना छोड़कर) केवत उस निर्गुण बहा की उपासना करते हैं, जो अन्तर यानो अविनाशी है; अकथनीय है अर्थात् जिसका वाणी द्वारा वर्णन नहीं किया जा सकता; अञ्यक है यानी जो इन्द्रियों द्वारा नहीं जाना जा सकता; सर्वञ्यापी है; अचिन्त्य है अर्थात् जिसका ध्यान मन और बुद्धि द्वारा नहीं किया जा सकता; कूटस्थ यानी जो माया का स्वामी है; अचल अर्थात् सदा एक-सा रहनेवाला और धुद यानी अटल है; ऐसे निरन्तर ध्यान में लगे हुए निर्गु ए भाव के उपासक निस्सन्देह मुमे ही प्राप्त होते हैं।

## · क्केशोऽधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसाम् । श्रव्यक्ता हि गतिर्दुःखं देहवद्गिरवाप्यते ॥ ५ ॥

क्लेश:, ऋधिकतरः, तेषाम्, ऋव्यक्त-आसक्त-चेतसाम्। ऋव्यक्ता, हि, गतिः, दुःखम्, देहवद्भिः, श्रवाप्यते॥

=स्रव्यक्र यानी श्रव्यक्ता = प्रधात निगु य ब्रह्म में भ्रासक चाचर महा भ्रधवा निगु ग चेतसाम् है चित्त जिनका स्वरूप की (किन्तु उस गतिः ≕ाति उपासना के ≕देहाभिमानी देहबद्भिः योग्य वे श्रमी यानी देहधारी हुए नहीं ) लोग ≕उनको तेपाम् =दुःस से ( बढि-दुःखम् श्रधिकतरः ⊤श्रधिकतर नता से) =क्लेश होता है क्लेशः =पाते हैं श्रवाप्यते =क्योंकि हि

अर्थ-हे अर्जुन ! मेरे निगुंग स्वरूप की उपासना में

जिनका चित्त लगा हुआ है, उन्हें (मेरे सगुण रूप की अप्रेचा), बहुत ही अधिक कष्ट उठाना पड़ता है; क्योंकि शरीरधारियों के लिए अव्यक्त यानी अत्तर ब्रह्म अधवा निर्णुण स्वरूप की उपासना करना बड़ा कष्टदायक है (कारण यह है कि ऐसा करने में उन्हें अपने शगीर की ममता भी त्यागनी पड़ती है, जिससे उन्हें बड़ा कष्ट होता है)।

## ये तु सर्वाणि कर्माणि मिय संन्यस्य मत्पराः। चनन्येनैव योगेन मां ध्यायन्त उपासते॥ ६॥

ये, तु, सर्वाणि, कर्माणि, मयि, संन्यस्य, मत्-पराः । अनन्येन, एव, योगेन, माम्, ध्यायन्तः, उपासते ॥

| तु              | =िकन्तु                    | श्रनन्येन | ≃सनन्य           |
|-----------------|----------------------------|-----------|------------------|
| ये              | =जो भक्त                   | योगेन     | =योग द्वारा      |
| सर्वाणि         | =सव                        | माम्      | =मुक्त परमेश्वर  |
| कर्माणि         | =कर्मों को                 |           | वहा              |
| मिथ<br>संन्यस्य | ≔मुक्तमें<br>≃त्रर्पण करके | एव        | =ही              |
| मत्-पराः        | =मेरे आश्रित               | ध्यायन्तः | =ध्यान करते हुए  |
|                 | होकर                       | उपासते    | =उपासना करते हैं |

ऋर्थ-—िकन्तु जो भक्त सारे कमीं को मुक्ते ऋर्पण करके मुक्ते ही परमगित मानते हैं, ऋौर सबको छोड़कर, भिक्त-पूर्वक, केवल मेरा ही ध्यान करते हुए, मेरी ही उपासना करते हैं।

इसका सम्बन्ध श्रगते श्लोक से 📗

## तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्.। भवामि नचिरात्पार्थ मय्यावेशितचेतसाम्॥ ७॥

तेषाम्, श्रहम्, समुद्धर्ता, मृत्यु-संसार-सागरात्। भवामि, न-चिरात्, पार्थ, मयि, श्रावेशित-चेतसाम्॥

+श्रीर न-चिरात् ≈शीघ ही

पार्थ =हे अर्जुन!

मिय =मुक्तमं

प्रावेशित- े जिन्होंने चित्त
चेतसाम् जिन्होंने चित्त
चेतसाम् जना दिया है

तेषाम् =उनका

प्रहम् =में मवामि =होता हूँ

अर्थ — और हे अर्जुन ! जिनका चित्त मुक्तमें ही लगा हुआ है, उनका मैं शीघ ही इस मृत्युरूप संसार-सागर से उद्धार कर देता हूँ।

## मय्येव मन आधत्स्व मिय बुद्धि निवेशय। निविसिष्यसि मय्येव अत ऊर्ध्व न संशयः॥ ८॥

मिं एव, मनः, आधत्स्व, मिंव, वुद्धिम्, निवेशय । निविसम्यिस, मिंव, एव, अतः ऊर्ध्वम्, न, संशयः॥

+ इसलिए एच =ही

मिथ =मुक (सगुण मनः =मन को

बह्म ) में आधरस्य =त् लगा

| मयि                                     | =मुक्समें ( ही )<br>अर्थात् मेरे ही                                 | मयि | के बाद )<br>=मुक्तर्में                               |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------|
| बुद्धिम्<br>निवेशय<br>त्रतः<br>ऊर्ध्वम् | चिन्तन में =बुद्धि को =तू स्थिर कर =इसके =पीछे ( ग्रथवा ऐसा करने से | एव  | =ही सि=त् निवास करेगा + इसमें कुछ भी ≃नहीं =सन्देह है |

अर्थ—इसलिए हे अर्जुन ! तू अर्गने मन को मुक्तमें ही लगा दे, अपनी बुद्धि को मेरे ही चिन्तन में लगा दे । ऐसा करने पर मृत्यु के बाद मुक्तमें निवास करेगा अर्थात् मुक्तकों ही प्राप्त होगा, इसमें सन्देह नहीं हैं ।

## श्वथ चित्तं समाधातुं न शक्नोषि मयि स्थिरम् । श्वभ्यासयोगेन ततो मामिच्छाप्तुं धनंजय ॥ ६ ॥

अथ, चितम्, समाधातुम्, न, शक्नोपि, मिथ, स्थिरम् । अभ्यास-योगेन, ततः, माम्, इच्छ, आप्तुम्, धन जय ॥

| धनंजय          | ≔हे ऋर्जुन !               | समधातुम् = बगाने में                                 |
|----------------|----------------------------|------------------------------------------------------|
| श्रथ .         | ≔चौर जो                    | न, शक्नोपि =तु समर्थ नहीं है                         |
| चित्तम्        | =चित्त को                  | ततः ≃तो                                              |
| मयि<br>स्थिरम् | =मुभर्मे<br>=निश्चय रूप से | श्रभ्यास- } = अभ्यास-योग<br>योगेन } से ( अर्थात् जब- |

| जब मन इधर-       |            | अभ्यास से )       |
|------------------|------------|-------------------|
| उधर भटके तब-     | माम्       | =मुक्ते           |
| तब उसे रोककर     | श्राष्तुम् | =पाने की या प्राह |
| मुक्तमें वारंबार |            | करने की           |
| लगाने के         | इच्छ       | =इच्छा कर         |

व्यर्थ—हे अर्जुन ! अगर तू अपने चित्त को अचल रूप से मुक्तमें नहीं लगा सकता, तो ऐसी दशा में अपने चञ्चल चित्त को त्रिपयों से हटाकर वारंवार मुक्तमें लगा। इस प्रकार अभ्यास योग द्वारा तू मुक्ते प्राप्त करने की चेष्टा कर, अर्थात् लगातार यत करने पर एक दिन तेरा चित्त अवस्य ठहर जायगा और फिर तू मुक्तमें आ मिलगा।

## श्रभ्यासेऽप्यसमर्थोऽसि मत्कर्मपरमो भव । मदर्थमपि कर्माणि कुर्वन्सिद्धिमवाप्स्यसि ॥१०॥

अभ्यासे, अपि, असमर्थः, असि, मत्-कर्म-परमः, भव । मत्-अर्थम्, अपि, कर्माणि, कुर्वन्, सिद्धिम्, अवाप्स्यसि ॥

| + यदि<br>ऋभ्यासे | =श्चगर<br>=श्चभ्यास में | मत्-कर्म-<br>परमः | } = मेरे जिए कर्मी<br>= में परायश या |
|------------------|-------------------------|-------------------|--------------------------------------|
| श्रपि            | =मी (त्)                |                   | स्वतीन •                             |
| श्रसमर्थः        | =श्रसमर्थ<br>≤          | भव                | =हो                                  |
| श्रसि            | =हैं<br>+ तो            |                   | + ( अर्थात् मेरे                     |

निसित्त पूजन- श्रापि =भी

पाठ,ज्ञान-ध्यान
कीर्तन द्यादिकर )

सत्-श्रर्थम् =मेरे निमित्त
कर्माणि = =कर्मी को (भजनपूजा-पाठ श्रादि )

कुर्वन् =करता हुआ श्राप्य =भी

स्राप्य =भी
कर्माणि = चेरी प्राप्तिरूप
स्रिद्धम् =मेरी प्राप्तिरूप
स्रिद्धिम् =त् प्राप्त होगा

अर्थ — हे अर्जु न ! यदि तू अभ्यास-योग भी नहीं कर सकता, अर्थात् इधर-उधर भटकते हुए अपने चक्कल चित्त को बारंबार सब और से इटाकर मुभमें नहीं स्थिर कर सकता तो केवल मेरे लिए कर्म कर यानी मुभे प्राप्त करने के लिए ज्ञान, ध्यान, कीर्तन और पूजा-पाठ आदि कर्मों में लगा रह। इस प्रकार मेरे लिए कर्म करते हुए तुभे (अन्त:करण की शुद्धि द्वारा) सिद्धि प्राप्त हो जायगी अर्थात् तू मुभे अवस्य प्राप्त होगा।

## त्रयैतद्प्यशकोऽसि कर्तुं मद्योगमाश्रितः । सर्वकर्मफलत्यागं ततः कुरु यतात्मवान् ॥ ११ ॥

अथ, एतत्, अपि, अशकः, असि, कर्तुम्, मत्-योगम्, आश्रितः। सर्व-कर्म-फल-त्यागम्, ततः, कुरु, यत-आत्मवान्॥

श्रथ = जगर (तू) श्रशक्रः = श्रसमर्थ एतत् ≈यह श्रसि =है श्रिप =भी ततः =तो कर्तुम् = करने को मत्-योगम् =मेरे भक्रि-योग का श्राश्रितः =श्राश्रय लिये हुए को श्रपने दश +च =श्रौर में करते हुए यत-श्रात्मवान्≂समाहित चित्त- सर्व-कर्म- सर्व-कर्म- स्व कर्मों के जल- वाला होता हुआ त्यागम् यानी श्रपने मन कुरु =कर ■

अर्थ — हे अर्जुन! अगर तृयह भी न कर सके तो अपने आतमा को वश में करके और सब कुछ मुक्ते ही मानकर मेरी शरण में आ और सारे कमीं के फर्लों की इच्छा को त्याग दे; यानी जो भी कर्म तृकरे उसे मुक्ते अपर्ण कर दे और उन कमों के फर्लों की वासना त्याग दे।

# श्रेयो हि ज्ञानमभ्यासाज्ज्ञानाद्यानं विशिष्यते। ध्यानात्कर्मफलत्यागरत्यागाच्छान्तिरनन्तरम्॥ १२॥

श्रेयः, हि, ज्ञानम्, श्रभ्यासात्, ज्ञानात्, ध्यानम्, विशिष्यते। ध्यानात्, कर्म-फल-स्यागः, स्यागात्, शान्तिः, अनन्तरम्॥

हि =क्योंकि ध्यानम् =ध्यान (परमे-श्रभ्यासात् = (विवेकश्च्य ) श्रम्यास सं का चिन्तन व झानम् =परोद्धझान । मनन ) श्रेयः =श्रेष्ठ है विशिष्यते (=श्रिधिक श्रेष्ठ है झानात् =शार्खाय झान से ध्यानात् =ध्यान से (सी)

परोचज्ञान—शाखों के पड़ने और सुनने से परमेश्वर के स्वरूप का जो ज्ञान होता है उसे 'परोचज्ञान' कहते हैं।

कर्म-फल-त्यागः } =कर्मी के फर्ली त्यागः +श्चेष्टतर यानी बहुत स्रच्छा है क्योंकि त्यांगात् =कर्म-फल-त्याग से श्रानन्तरम् =फिर शान्तिः =शान्ति और सुल की प्राप्ति होती है

अर्थ—क्योंकि कोरे अभ्यास से परोत्तज्ञान ( परमात्मा की सर्वव्यापकता का ज्ञान ) अच्छा है; उस ज्ञान से ध्यान अच्छा है। 'परमात्मा सर्वव्यापी है' यह जान लेने पर भी यदि उस पर ध्यान न रक्खा जाय तो वह ज्ञान हथा है। ध्यान से कर्म-फर्लों का त्याग श्रेष्ट है; क्योंकि अशान्ति का मृल-कारण कर्म-फर्लों की कामना ही है। अत्र प्य कर्म-फर्लों के छोड़ देने पर ही परम शान्ति और सुख प्राप्त होता है।

इस सबका मतलव यह निकला कि कर्मफलें का स्थागरूप मार्ग ही सबसे सहज श्रीर सर्वसाधारण के लिए उपयोगी है श्रीर इसी से श्रम्त में शान्ति श्रवश्य मिलती है।

सहज से सहज उपाय बतलाकर श्रव श्रयले मात श्लोकों में भगवान् कृष्य भगवज्रकों के गुण व धर्म बतलाते हैं—

श्रहेश' सर्वभृतानां मैत्रः करुग एव च । निर्ममो निरहंकारः समदुःखसुखः ज्ञमी ॥ १३ ॥ संतुष्टः सततं योगी यतात्मा दृढनिश्चयः । मय्यर्पितमनोबुद्धियां मद्भक्तः स मे प्रियः॥ १४ ॥ अद्देष्टा, सर्व-भूतानाम्, मैत्रः, करुणः, एव, च । निर्-ममः, निर्-अहङ्कारः, सम-दुःख-सुखः, क्रमी ॥ सन्तुष्टः, सततम्, योगी, यत-आत्मा, दढ-निरचयः ॥ मयि, अर्थित-मनो-बुद्धिः, यः, मत्-भक्तः, सः, मे, प्रियः॥

सर्व-सव प्राणियों के सन्तुष्टः =सन्तुष्ट भूतानाम् =साथ योगी =योगी श्रर्थात ≖हेथ न करनेवाला श्रद्धेष्टा समाहित चित्त-=( बराबरवालों मैत्रः वाला 🖠 के साथ ) मित्रता यत-आत्मा=बो अपने मन रखनेवाला श्रीर इन्द्रियों को =और ऐसे ही श्रपने 💶 में च.पव =(सब पर) दया किए हुए है करुणः दह-निश्चयः= जो पहे निश्चय रखनेवाला वाला है =ममता-रहित निर्-ममः =श्रहंकार-हीन +चौर निर्-ग्रहङ्कारः =मुक्समें मिय \_सुख भीर दुःख सम-दुःख-में समान रहने जिसने सन और श्रापित-सुखः =वृद्धि को लगा मनो-वाला दिया है (ऐसा) बुद्धिः =चमाशील त्तर्मा =जो श्रर्थात् श्रपराध यः =मेरा भक्त है करनेवाले को मत्-भक्तः भी समा करने-==== सः मुके मे वाला =ध्यारा 🖁 प्रियः =सदा सततम

अर्थ—हे अर्जुन ! जो किसी भी प्राणी के साथ वैर नहीं रखता, जो सबका मित्र या हितैयी है, जो सब पर दया करता है, जो धन, पुत्र, खी आदि किसी भी पदार्थ में माह और अहङ्कार नहीं रखता, जो मुख-दुःख में समान रहता है, जो चमाबान् है अर्थात् तिरस्कार होने पर भी या किसी के अपराध करने पर भी जिसे कोध नहीं आता, जो सदा सन्तोपी है, जो योगी है अर्थात् जो यम-क्रियम आदि में परायण हो अपने इष्टदेव के ध्यान में सदा लगा रहता है, जिसने मन और इन्द्रियों को अपने वश में कर रक्खा है, जो पके निरचयवाला है, जिसने मन और बुद्धि को मुक्तमें लगा दिया है, अर्थात् जिसका मन मुक्तको झोड़कर किसी दूसरी ओर नहीं जाता, बल्कि सदा मुक्तमें ही लगा रहता है—ऐसा जो मेरा भक्त है, बही मुक्ते ध्यारा है।

# यस्मान्नोद्विजते लोको लोकान्नोद्विजते चयः। हर्षामर्षभयोद्वेगैर्मुको यः स च मे प्रियः॥ १४॥

यस्मात्, न, उद्विजते, लोकः, लोकात्, न, उद्विजते, च,यः। हर्ष-स्रमर्थ-भय-उद्देगैः, मुक्तः, यः, सः, च, मे, प्रियः॥

| यस्मात्  | ≂जिससे       | ㅋ          | ≕तथा               |
|----------|--------------|------------|--------------------|
| लोकः     | =लोग         | यः         | =जो                |
| न        | ≕नहीं        | लोकात्     | =जगन् से यानी      |
| उद्विजते | ≃धवराते यानी |            | किसी जीव से        |
|          | हरसे         | ■ उद्विजते | =उद्देग को प्राप्त |

|                              | नहीं होता यानी                      |               | इन चारों से |
|------------------------------|-------------------------------------|---------------|-------------|
|                              | नहीं घबराता                         | मुक्तः        | =रहित है    |
| च                            | =ग्रीर -                            | सः            | =चह भक्त    |
| यः                           | =जो<br>` ==ं =}:-                   | मे            | =मुक्को     |
| हर्ष-ग्रमर्थ-<br>भय उद्वेगैः | ) _हर्ष, कोध, भय<br>) चौर व्याकुलता | <b>ब्रियः</b> | =प्यारा है  |

अर्थ—जिस मनुष्य से कोई प्राणी नहीं वनराता ( शंकित होता) और जो किसी प्राणी से नहीं शंकित होता और जो हर्प (किसी खुशी से फूल जाना), अपर्य (क्रोध), भय और व्याकुलता से रहित है, वह मुक्ते प्यारा है।

## श्चनपेचाः शुचिर्दच उदासीनो गतव्यथः। सर्वारम्भपरित्यागी यो मञ्जकः स मे प्रियः॥ १६॥

अनपेतः, शुचिः, दत्तः, उदासीनः, गत-व्यथः । सर्व-आरम्भ-परित्यागी, यः, मत्-भक्तः, सः, मे, प्रियः ॥

| त्र्रमपेत्तः | + ग्रीर<br>=जो इच्छारहित<br>है यानी जो | श्रुचिः | =( भीतर खाहर )<br>जो पवित्र रहता<br>है |
|--------------|----------------------------------------|---------|----------------------------------------|
|              | अपने आप प्राप्त<br>हुए भीगों के        | दत्तः   | =( समवानुसार<br>काम करने में )         |
| •            | भोगने की भी<br>इच्छा नहीं करता         | उदासीनः | जो चतुर हैं<br>⇒उदासीन यानी            |

भी सकाम कर्म पचपात से किये जाते हैं उन रहित है मबका स्वाग =मन में किसी गत-इथधः करनेवाला है. प्रकार का खेद ग्या या स्यथा नहीं =जो **a:** रखता =मेरा सक मत्-भक्तः + तथा =35 सः इस लोक चौर =मुक्तको =परलोक के मे परित्यागी निमित्त जितने प्यारा है **जियः** 

ऋर्थ—जो अपने आंप प्राप्त हुए भोगों के भोगने की भी परवाह नहीं करता, जो (भीतर और बाहर दोनों तरह से) पित्र है, जो (अववहार और परमार्थ की बातों में) चतुर और उदासीन है अर्थात् जो मित्र या शत्रु किसी की ओर नहीं होता अथवा जो पक्षपात से रहित है, जिसके मन में किसी प्रकार का दुःख नहीं है और जिसने लोक तथा परलोक के फल-भोगों की प्राप्ति करानेवाले कामों को त्याग दिया है, ऐसा मेरा मक्त मुक्ते प्यारा है।

यो न हृष्यति न द्वेष्टि न शोचित न काङ्ज्ञति । शुभाशुभपरित्यागी भक्तिमान्यः स मे प्रियः ॥१७॥

यः, न, इष्पति, न, द्वेष्टि, न, शोचिति,न, काङ्त्ति । शुभ-त्रशुभ-परित्यागी, भिक्तमान्, यः, सः, मे, प्रियः ॥

|          |                 |               | ~~~~~~                                            |
|----------|-----------------|---------------|---------------------------------------------------|
| यः       | =जो             |               | + तथा                                             |
|          | =न (तो)         | यः            | =जो                                               |
| हृष्यति  | =हपिंत होता है  | ग्रभ-         | शभ और प्रशास                                      |
| 10       | = न             | ষ্মহ্যম-      | =( पुराय और                                       |
| द्वेष्टि | =हेप करता है।   | परित्यागी     | ्राभ और त्रामुभ<br>=( पुरुष और<br>पाप ) कर्मों के |
| न        | ≂न              |               | फल का परि-                                        |
| शोचित    | =शोक (रंज)      |               | व्याग कर देता है                                  |
|          | करता हैं        | सः            | =बह                                               |
| 1        | + भौर           | भक्तिमान्     | = भक्र                                            |
| न        | =न              |               |                                                   |
| काङ्चति  | =(किसी चीज़ की) | मे            | ≂मेरा                                             |
|          | इच्छा करता है   | <b>प्रियः</b> | =ध्यारा                                           |

श्र्य— जो ( मन चाही चीज मिलने पर ) न तो प्रसन्न होता है, श्रीर ( श्रप्रिय वस्तु मिलने पर ) न द्वेष यानी घृणा करता है, जो ( प्यारी वस्तु के वियोग से ) न शोक करता है श्रीर न ( श्रप्राप्त वस्तु की ) इच्छा करता है, तथा जिसने ( कमों के ) शुभ-श्रशुभ ( भले-बुरे ) फलों को छुं। इ दिया है, ( किन्तु श्रपना कर्तव्य समम कर्म करता है ) वही भक्त मुभे प्यारा है।

समः शत्रो च मित्रे च तथा मानापमानयोः । शातोष्णसुखदुःखेषु समः संगविवर्जितः ॥ १८॥

समः, शत्री, च, मित्रे, च, तथा, मान-त्र्यपमानयोः । शीत-उष्ण-सुख-दुःखेषु, समः, सङ्ग-विवर्जितः ॥

| ~~~~   | ~~~~~~~~       | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~      |
|--------|----------------|---------------------------------------------|
| হারী   | ≕शत्रु         | शोत-                                        |
| च      | ≕श्रौर         | उष्ण- (=सर्श-गरमी तथा<br>सुख- (सुख-दु:ख में |
| मित्रे | =मित्र मै      | सुख- सुख-दुःख में                           |
| तथा    | ≈वैसे ही       | दुःस्रेषु                                   |
| मान-   | ) मान और       | समः =समया तुल्य है                          |
| अपमानय | ोः = अपमान में | + एवं                                       |
|        | +जो            | सङ्ग-विवर्जितः=ग्रामिक से                   |
| समः    | =समान भाव      | रहित 🛮 प्रधांत्                             |
|        | रहता है        | विषयों में जिस                              |
| च      | ≃ग्रीर         | , नहीं होता                                 |

अर्थ — जो पुरुष शत्रु, मित्र, मान-अपमान को एक समान समकता है, जो सर्दी-गरमी, सुख-दुःख में एक समान रहता है, जो किसी में आसक नहीं होता अर्थात् जो शरीर, इन्द्रिय आदि के विषयों में लिप्त नहीं होता।

#### इसका सम्बन्ध श्रमने रत्नोक से है

तुल्यनिन्दास्तुतिर्मोनी संतुष्टो येन केनचित्। श्रानिकेतः स्थिरमतिर्भक्तिमान्मे प्रियो नरः॥ २०॥

तुल्य-निन्दा-स्तुतिः, मौनी, संतुष्टः, येन, केनचित्। अनिकेतः, स्थिर-मितः, भिक्तमान्, मे, प्रियः, नरः॥

तुल्य-निन्दा-निन्दा-स्तुतिः है सर्थात् जिसके लिए निन्दा-स्तुति समान है

| ~~~~      | 0000000000                          |                |                                  |
|-----------|-------------------------------------|----------------|----------------------------------|
| मौनी      | =जो मौनधारी हैं<br>अथवा जो वेदांत-  | <b>अनिकेतः</b> | =जिसके रहने का<br>कोई स्थान नियत |
|           | शास्त्र का मनन                      |                | नहीं हैं                         |
|           | करता है                             |                | + और                             |
| येन-केन-  | े _दैवयोग से विना                   | स्थिरमतिः      | =जो स्थिर-बुद्धि-                |
| चित्      | े हैं वयोग से विना<br>यत थोड़ा बहुत |                | ं वाला है (ऐसा)                  |
|           | जो कुछ प्राप्त                      | भक्तिमान्      | =मक्रिमान्                       |
|           | हो उसी में                          | नरः            | =पुरुष                           |
| सन्तुष्टः | =जो (सदा)                           | मे             | मुक्ते ू                         |
|           | सन्तुष्ट है                         | प्रियः         | =प्यारा है                       |

श्रयं—जिसके लिए निन्दा-स्तुति एक समान हैं, जो मीनी है अर्थात् व्यर्थ बहुत नहीं बोलता अथवा जो वेदान्त-शास का मनन करनेवाला है, प्रारव्धवश विना यत किए जो कुछ मिल जाय उसी में जो सदा संतुष्ट रहता है, जो एक स्थान पर घर बनाकर सदैव नहीं रहता श्रीर जो स्थिर बुद्धिवाला है यानी जिसका मन चंचल नहीं है, ऐसा भक्त मुके प्यारा है।

ये तु धर्म्यामृतिमदं यथोक्तं पर्युपासते । श्रद्धाना मत्परमा भक्तास्तेऽतीव मे प्रियाः॥ २०॥

ये, तु, धम्याँमृतम्, इदम्, यथा, उक्तम्, पर्युपासते । श्रद्दधानाः, मत्-परमाः, भक्ताः, ते, स्रतीव, मे, प्रियाः ॥

| -0000000   |                     |              |               |
|------------|---------------------|--------------|---------------|
| तु         | =भ्रौर              | इदम्         | =इस           |
| तु ये      | =जो लोग             | यथा-उक्रम्   | ≃ऊपर कहे हुए  |
| मत्-परमाः  | ≕मेरे श्राश्रित हुए | धर्म्यामृतम् | =धर्मरूपी     |
|            | ( अर्थात् मुक       |              | श्रमृत का     |
|            | श्रविनाशीको ं       | पर्युपासते   | =सेवन करते है |
|            | श्रपना परम          | ते           | <b>=</b> वे   |
|            | भाश्रय और           | महाः         | =4%           |
| ,          | परम पूज्य मानते     | मे           | ≃मुभो         |
|            | हुए )               | त्रातीव      | =ग्रन्यन्त    |
| श्रद्धानाः | =श्रद्धावान् होकर   | वियाः        | =प्यारे हैं   |

अर्थ हे अर्जुन ! जो भक्त श्रद्धापूर्विक मेरे इस धर्मयुक्त अमृतरूपी वाक्यों को सुनकर मेरे उपदेश के अनुसार इन नियमों पर चलते हैं और मुक्त अविनाशी को ही अपना परम आश्रय समकते हुए मेरी ही उपासना करते हैं, वे भक्त मुक्ते बहुत ही प्यारे हैं !

खुलासा—जो भक्न उपर कहे हुए श्रमृतरूपी मृत्यु-भय को मिटानेवाले नियमों पर चलते हैं वे भगवान् के प्यारे हो जाते हैं; श्रतएव हर एक मोच चाहनेवाले छो, जो विष्णु भगवान् के परमधाम को प्राप्तं करना चाहते हैं, भगवान् के बताए हुए इन नियमों के श्रनुसार श्रवस्य चलना चाहिए।

बारहवाँ अध्याय सुमाप्त ।

#### गीता के बारहवें अध्याय का माहात्म्य

विष्णु भगवान् ने लद्दमीजी से कहा-"'हे प्रिये, गीता के बारहवें अध्याय का माहात्म्य कहता हूँ, सुनो । कोल्हापुर नाम के प्रसिद्ध नगर में बृहद्य नाम का एक राजा रहता था । उसने वेद-विधि के अनुसार अश्वमेध यज्ञ का अनुष्टान किया । उसी समय राजा बीमार हुआ और मर गया । तब यज्ञ करानेवालों ने यह तय किया कि राजा का शव (लाश ) तेत में रखकर सुरिक्त रक्खा जाय और यज्ञ का घोड़ा लीटने पर उसका पुत्र यह करे। इस निर्णय के अनुसार राजा का शव तेल में रख दिया गया। जब यज्ञ का घोड़ा देश भर में घूमकर यज्ञभूमि में आया ; तब दैवयोग से उसे कोई चुग ले गया। बहुत खोज करने पर भी जब घोड़े का कहीं पता न लगा, तत्र राजकुमार दुखित होकर देवी के मन्दिर में जाकर प्रार्थना करने लगा—'हे देवि, हे जगदम्बे, मैं आपकी शरण हूँ, मेरी रचा की जिए । मुक्ते इस धर्मसंकट से वचाइए । यज्ञ में दीचित मेरे पिता की मृत्यु हो गई और यज्ञ का बोड़ा भी कोई चुरा ले गया। आप सब जगह व्यापक हैं, तीनों लोकों में ऐसा कोई स्थान नहीं है, जहाँ आप न हों; अतएव आप-की कृपासे मुक्ते यज्ञ का घोड़ा मिल जाय।' इस प्रकार स्तुति करने पर देवी प्रसन्न होकर बोली—'राजकुमार, मन्दिर के द्वार पर एक सिद्ध ब्राह्मण रहता है, उसके पास जाओ, वह तुम्हारा घोड़ा मेंगा देगा। 🐍 देवी की यह आज्ञा पाकर

वह उस बाह्मण के पास गया श्रीर हाथ जोड़कर उससे सब हाल कहा । ब्राह्मण ने आँखें मृँदकर देवताओं का ध्यान किया। उसी दम इन्द्र आदि देवता वहाँ आये और ब्राह्मण ने उनसे कहा---'इस राजकुमार के यज्ञ का वोदा, जहाँ कहीं हो, आप ला दें।' ब्राह्मण के कहने पर देवताओं ने घोड़ा लाकर राजकुमार को दे दिया । घोड़ा पाकर राजपुत्र बड़ा प्रसन्न हुआ और हाथ जोड़कर फिर ब्राह्मण से बोला-'भगवन्' अापका यह अद्भुत प्रभाव देखकर मुक्ते वड़ा आरचर्य हुआ है । आप सब कुछ कर सकते हैं, आपकी मिंदमा अपार है । मेरे पिता की मृत्यु हो गई है और उनका शव (लाश ) तेल में रक्खा है । यदि आप उनकी जिला दें तो बड़ी कृपा हो ।' राजकुमार की प्रार्थना सुनकर बाह्मग् को दया आई । राजा, का शव जहाँ स्वखाया, वहाँ वह गया और कुछ मन्त्र पढ़कर उस शव पर जल छिड़क दिया । उस जल के छींटे पड़ते ही राजा जीवित होकर उठ वैठा श्रीर ब्राह्मण से पूछने लगा—'हे ब्रह्मन्, ज्ञापका यह शक्ति कैसे प्राप्त हुई है, जिसके प्रभाव से आएने यह अद्भुत काम किया है। ब्राह्मण ने कहा — भैं सदा गीना के बागहवें अध्याय का पाठ किया करता हूँ, यह उसी का प्रभाव है ।' राजा बृहद्रथ यज्ञ समाप्त करके गीता के बारहवें अध्याय का पाठ करने लगा । अन्त को यह शरीर त्यागकर वैकुषठलोक को गया।"

# तरहवाँ जापा

→<del>}</del> (:o:-);

#### श्रीभगवानुवाच

इदं शरीरं कौन्तेय चेत्रमित्यभिधीयते । एतचो वेत्ति तं प्राहुः चेत्रज्ञ इति तद्दिदः ॥ ९ ॥

इदम्, शरीरम्, कीन्तेय, चेत्रम्, इति, श्रिभधीयते । एतत्, यः, वेत्ति, तम्, प्राहुः. दोत्रज्ञः, इति, तत्-विदः॥

#### श्रीभगवान् फिर वोल-

| कौ-तेय  | =हे कुन्ती के  | इति        | =ऐसा         |
|---------|----------------|------------|--------------|
|         | पुत्र भर्जुन ! | अभिर्भावते | ≃कहा जाता है |
| इदम्    | =यह            | यः         | =जो          |
| शरीरम्  | =शरीर          | पतत्       | =इसको        |
| चेत्रम् | =चेत्र         | वेत्ति     | =31771       |

तम् = उसको वाले तत्-विदः = यथार्थदर्शी चेत्रज्ञः = चेत्रज्ञ पुरुष ग्रथवा इति = करके उसको जानने- प्राहुः = कहते हैं

श्रर्थ—भगवान् ने कहाः—हे कुन्ती-पुत्र अर्जुन ! इस शरीर को 'चेत्र' कहते हैं, श्रीर जो पुरुष इसे जानता है, उसे इस विषय के जानकार यानी तस्ववेत्ता लोग 'चेत्रज्ञ' कहते हैं।

ज्याख्या——सभी जानते हैं कि 'चेत्र' का ग्रयं खेत हैं। भगवान् ने शरीर को चेत्र इसलिए कहा बैं कि यह कर्म ख्रेग बीजों के फल की उत्पत्ति का स्थान है, ग्रर्थान् जिम तरह खेत में बीज डालने से बा फल पैट्रा होता है, डमी तरह इस शरीररूपी खेत में कर्मानुसार 'पाप' और 'पुग्य' ये दो फल पैट्रा होने हैं, जो इस चेत्ररूपी शरीर को जाननेवाला हैं और जो इसके भ्रन्टर चेतन भ्रात्मा बही 'चेत्रज्ञ' है। मतखब यह कि यह शरीर चेत्र या खेत है। पाप-पुग्य इसी खेत में पैदा होते हैं, किन्तु चेत्रज्ञ या जीव-भ्रात्मा का खेत के पाप-पुग्यों से कोई सरोकार नहीं। भ्रांगे चलकर भगवान् जीव और बा की एकता दिख्जाते हैं।

चेत्रज्ञं चापि मां विद्धि सर्वचेत्रेषु भारत । चेत्रचेत्रज्ञयोज्ञीनं यत्तःज्ञानं मतं मम ॥ २ ॥

चेत्रज्ञम् च, त्रपि, माम्, विद्धि, सर्व-चेत्रेषु, भारत । चेत्र-चेत्रज्ञयोः, ज्ञानम्, यत्, तत्, ज्ञानम्, मृतम्, मम ॥

| च             | च = भौर सेत्र-सेत्र |         | योः=चेत्र भीर  |
|---------------|---------------------|---------|----------------|
| _             | ≕हे अर्जुन          |         | नेत्रज्ञ का    |
| सर्व-नेत्रेषु | =सव चेत्रों में     | यत्     | =जो            |
|               | यानी सब             | ज्ञानम् | =झान है        |
|               | शरीरों में          | तत्     | =वही           |
| दोत्रश्चम्    | ≃रेत्रज्ञ श्रर्थात् | इानम्   | =( सदा ) ज्ञान |
|               | जीवान्सा            |         | 8              |
| माम्          | =मुक्तको            |         | +ऐसा           |
| ञ्चपि         | =ही                 | मम      | =मेरा          |
| विद्धि        | =লাৰ                | मतम्    | =मत है         |

अर्थ—हे राजा भरत की संतान—अर्जुन ! सब देशों में च तेत्र तू मुक्ते ही जान, यानी सब शरीरों में जीव तू मुक्ते ही समक । तेत्र और तेत्रज्ञ अर्थात् शरीर और जीवात्मा के विषय का जो ज्ञान है वहीं मेरी समक में यथार्थ यानी सचा ज्ञान है ।

#### तत्त्रेत्रं यच याद्यक्च यद्विकारि यतश्च यत् । स च यो यत्प्रभावश्च तत्समासेन मे शृगु ॥ ३ ॥

तत्, त्रंत्रम्, यत्, च, याद्दक्, च, यत्-विकारि,यतः, च, यत्। सः, च, यः, यत्-प्रभावः, च, तत्, समामेन, मे, शृणु॥

तत् =वह च =भौर दोत्रम् =शरीररूपी चेत्र यादक् =जैसा है यस =जो कुछ है च =तया

| यत्-विकारि | =जिन ( इन्द्रिया- | यः         | ≕जो या जिस             |
|------------|-------------------|------------|------------------------|
|            | दि) विकारीं-      |            | स्वरूप का है           |
|            | वाला है           | অ          | =एवं                   |
| च          | =श्रौर            | यत्-प्रभाव | :=उसका जैसा            |
| यतः *      | =ितस कारण से      |            | प्रभाव है              |
| यस्        | ≕जो वह हुआ 📗      | तत्        | ≃सो ( इन सबको )        |
|            | +तथा              | समासन      | =संचेप से              |
| सः         | वह चेत्रज्ञ       | मे         | ≃मुक्स <mark>ते</mark> |
| च          | =भी               | श्यु       | =सुन                   |

श्रर्थ—वह चेत्र यानी शरीर क्या है ? किसके सदश है, उसमें क्या-क्या विकार पैदा होते हैं, किन-किन कारणों से क्या-क्या कार्य उत्पन्न होते हैं अथवा यह जड़ स्थूल शरीर किसके संयोग से हुआ है, श्रीर वह चेत्रज्ञ यानी जीव वास्तव में क्या है तथा अचिन्त्य, ऐश्वर्य, योग-शिक आदि प्रभावों से किस प्रकार युक्त है, यह सब मैं नुभे, संच्रेप में बताता हूँ ; इन्हें तृ सुन।

## ऋषिभिर्बहुधा गीतं छन्दोभिर्विविधैः पृथक् । ब्रह्मसूत्रपदेश्चैव हेतुमद्भिर्विनिश्चितैः॥ ४ ॥

ऋषिभिः, बहुधा, गीतम्, छुन्दोभिः, विविधैः, पृथक् । ब्रह्मसूत्र-पदैः, च, एव, हेतुमद्भिः, विनिश्चितैः ॥

ऋषिभिः ≃ऋषियों हारा +इस ज्ञान के वहुधा ≈बहुत प्रकार से विषय में वर्णन +यह चेत्र चेत्रज्ञ किया गया है का आन च ≖श्रीर गीतम =कथन किया विनिश्चितः =मली प्रकार नि-गया है अर्थात रचय किए हुए ( भली प्रकार ) या निर्णय किए समभाया गया हुए हेतुमङ्गिः =युक्ति-युक्त +तथा ब्रह्मसूत्र-एदैः =बह्यसूत्र(वेदान्त-विविधैः ≃विविध प्रकार से सूत्र ) के पदों ऋग्वेद् धादि में छन्दोभिः द्वारा सन्त्रों द्वारा ≈भी एव पृथकू =श्रलग-श्रलग +यह विषय ख़ब या भिन्न-भिन्न खोलकर कहा प्रकार से गया है

अर्थ—इस चेत्र चेत्रज्ञ के विषय को विशिष्ठ आदि ऋषियों ने ऋक्, साम आदि वेदों और उपनिपदों में वित्रिध प्रकार के वेद-मन्त्रों द्वारा भिन्न-भिन्न विधि से वर्णन किया है और निश्चित अर्थवाले ब्रह्समूत्र के पदों में भी युक्तियों सहित यह विषय खूत्र खोलकर समकायों गया है।

श्रागे भगवान् दो रखोकों ब चेत्र का लक्षण कहते हैं:— महाभूतान्यहंकारो बुद्धिरव्यक्तमेव च । इन्द्रियाणि दशैकं च पञ्च चेन्द्रियगोचराः ॥ ४ ॥ इच्छा द्वेषः सुखं दुःखं संघातश्चेतना धृतिः । एतत्वेत्रं समासेन सविकारमुदाहतम् ॥ ६ ॥

महाभूतानि, श्रहङ्कारः, बुद्धिः, श्रव्यक्तम्, ९व, च । इन्द्रियंगिण, दश, एकम्, च, पञ्च, च, इन्द्रिय-गाचराः ॥ इच्छा, देपः, सुखम्, दुःखम्, संघातः, चेतना, धृतिः । एतत्, चेत्रम्, समासेन, स-विकारम्, उदाद्दतम् ॥

| महाभूतानि  | =पृथ्वी, जल        |           | प्रकृति या            |
|------------|--------------------|-----------|-----------------------|
|            | श्रीर श्राकाश      |           | त्रिगृयमधी            |
|            | ऋादि पाँच          |           | माया                  |
|            | महाभृत             | दश        | =दस                   |
| श्रहङ्कारः | ≃ग्रहङ्कार प्रथित् | इन्द्रिया | गि=इन्द्रियाँ अर्थात् |
|            | "में करता हूँ"     | 1         | घाँस, कान,            |
|            | इस प्रकार का       | 1         | सादि पांच             |
|            | भाव यानी           |           | ज्ञानेन्द्रियाँ और    |
|            | श्रमिमान           |           | हाथ, पैर आदि          |
| बुद्धिः    | =बुद्धि यानी       |           | पांच कर्मेन्द्रियां   |
|            | विचार-शक्ति        | च         | =ग्रीर                |
| च          | =ग्रीर             |           | 316                   |
| पव         | =पेसे ही           | पकम्      | =एक मन                |
| अव्यक्तभ्  | =ख्यक्र रूप        | च         | ≕तथा                  |
|            | अर्थात् कारण       | पञ        | =ซ้ั่ฉ                |

ज्ञानेन्द्रियों के इन्द्रिय-दुःसम् =दुःस पाँच विषय गोचराः संघात ≂पाँच तत्त्वों से श्रर्थात् शब्द्-वना यह शरीर स्पर्श, रूप, रस चेतना =चेतना थानी आरे गन्ध (इन विचार-शक्ति २४ तस्वा का धृतिः =धीरज सम्द ) +इस तरह +एवं <u>ण्तत्</u> =यड =इच्छा यानी इच्छा =चेत्र(शरीर) त्तंत्रम् सविकारम्=विकारं। सहित चाह द्रेयः =हेप,ईर्पा अथवा समासन ≃संचेप से क्रोध उदाहतम् =बतलाया गया सुसम् =मुख

अर्थ—-पृथ्वी, जल, अग्नि आदि पाँच महाभूत, अहङ्कार, बुद्धि, अन्यक्त ( प्रकृति अथवा त्रिगुगामयी माया ) पाँच झान-इन्द्रियाँ, पाँच कर्म-इन्द्रियाँ, एक मन और शब्द आदि पाँच ज्ञान-इन्द्रियों के विषय—ये चौबीस तस्व हैं और इन्छा, द्रेष, सुख, दुःख, संघात यानी पाँच तस्वों से बना यह शरीर, चेतना और धीरज, इन सब विकारों से यह शरीर ( चेत्र ) बना हुआ बतलाया गया है।

व्यास्या—-भगवान् कहते हैं, हे अर्जुन ! पहिले चेत्र--शरीर-के स्वरूप को त् सुन--पृथ्वी, जल, अपिन, वायु और आकाश, वे पाँच महाभृत हैं। इन सबका कारण अहङ्कार यानी अभिमान है। श्रहकार का कारण वृद्धि श्रीर बुद्धि का कारण सस्व, रज, तम गुणात्मक श्रव्यक्त यानी प्रकृति या माया है। इस प्रकार पाँच महाभृत
श्रहकार, बुद्धि श्रीर श्रव्यक्त ये श्राठ प्रकार की प्रकृतियाँ सांख्यमतानुसार कहलाती हैं। हाथ, पाँच, मुँह, गुदा श्रीर जिंग ये
पाँच कर्मेन्द्रियाँ हैं; श्राँख, नाक, कान, जीभ श्रीर त्वचा ये पाँच
शान-इन्द्रियाँ हैं; एक मन ; शब्द, रूप, रस, गन्ध श्रीर स्पर्श ये
पाँच शान-इन्द्रियों के विषय—इस तरह ये चीवीस हुए । इन
चौवीसों को सांख्य शाखवाजे २४ तस्व कहते हैं । इनके सिवा
'इच्छा' यानी इस लोक श्रीर परलोक के पदार्थों की श्रमिलापा
श्रथवा सुखकारी वस्तु देखने व मिलने की चाह; 'हेप' यानी
दु:खदायी पदार्थों से घृणा या उन्हें न देखने की इच्छा; 'सुखदु:ख'; 'संशात' यानी पाँच तन्वों से बना यह शरीर; 'चेतना'
यानी विचार करने की शिक्त श्रीर धीरज ≣ सब ३१ तस्व खेत्र या
शरीर ■ विकार हैं। ऐसा तू जान।

भव कृष्ण भगवान् चेत्रज्ञे के जानने योग्य साधनी की विस्तार-पूर्वक कहते हैं---

### श्वमानित्वमदम्मित्वमहिंसा चान्तिरार्जवम् । श्वाचार्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मविनिग्रहः ॥ 🔳 ॥

श्रम।नित्वम्, श्रदम्भित्वम्, श्रहिसा, न्वान्तिः, श्रार्जवम् । श्राचार्य-उपासनम्, शीचम्, स्थेर्यम्, श्रारम-विनिष्रहः ॥

श्रमानित्वम् =मान-रहित मर्थान् शरीर के बहुप्पन, कुलीनता,विद्या,

बुद्धि, धन, श्रोर प्रतिष्ठा श्रादि का श्रीम-मान न करना

|             |                               | ~~~~~                   | ~~~~~~             |
|-------------|-------------------------------|-------------------------|--------------------|
| अदिम्भत्वम् | =दम्भ रहित                    | त्राजंबम्               | =सरबता ( सब से     |
|             | यानी दूसरीं पर                |                         | सिधाई का           |
|             | अपना प्रभाव                   |                         | वर्ताव करना )      |
|             | अमाने 🗎 लिए                   | ******* )               |                    |
|             | श्रपनी बहाई                   | श्राचार्य- )<br>उपासनम् | · =गुरु-सेवा       |
|             | ■ करना                        | 1                       |                    |
| श्रहिसा     | =िहंसा-रहित                   | शाचम्                   | =( बाहर भीतर)      |
|             | यानी तन, भन,                  |                         | पवित्र रहना        |
|             | वचन से किसी                   | स्थैर्यम                | =स्थिरता या        |
|             | प्राणी को पीदा                |                         |                    |
|             | न पहुँचाना                    |                         | <b>ह</b> ढ़-निश्चय |
| चान्तिः     | =समा, यानी<br>किसी के श्रपराध | आत्म-                   | _मन का संयम        |
|             | किसी के श्रपराध               | विनिग्रहः ∫             | िम्रधीत् भ्रपने    |
|             | करने पर भी                    |                         | भन को अपने         |
|             | क्रोधन करना                   |                         | वश में रखना        |
|             |                               |                         |                    |

श्रर्थ—(१) मानरहित अर्थात् मान की इच्छा न होना; (२) श्रपना प्रभाव जमाने के लिए दूसरों के सामने अपनी बड़ाई न करना; (३) श्रिहंसा—शरीर, मन, वाणी से किसी भी प्राणी को न सताना; (४) च्रमा यानी दूसरों के कष्ट देने पर भी कोध न करना; (५) सरलता अर्थात् कोमल स्वभाव होना या भीतर बाहर एक समान होना; (६) गुरु-सेवा—ब्रह्मविद्या का उपदेश देनेवाले गुरु की भिक्तपूर्वक सेवा करना; (७) शुद्ध या पवित्र रहना; (८) स्थिरता—सव श्रोर से मन हटाकर, अनेक प्रकार के विश्व होने पर भी एकमात्र मोक्त प्राप्त करने के लिए कोशिश करते रहना; ( ६ ) श्रारमा का निप्रह अर्थात् अपने मन को सब और से हटाकर श्रीर ठीक रास्ते पर लगाकर अपने बश में रखना ;

### इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहंकार एव च । जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषानुदर्शनम् ॥ ८ ॥

इन्द्रिय-अर्थेषु, वैराग्यम्, अनहङ्कारः, एवृ, च । जन्म-मृत्यु-जरा-व्याधि-दुःख-दोप-अनुदर्शनम् ॥

इन्द्रिय-ग्रथेषु विषयों में वैराग्यम् =वैराग्य ( प्रीति न करना ) च, पव =भीर ऐसे ही ग्रमहङ्कारः = प्रहङ्काररहित होना यानी मन में किसी प्रकार का प्रमण्ड न

+ तथा
जनम-मृत्यु जनम, मृत्यु,
जरा- | युक्तापा श्रीर
व्याधि- | चियों के दुःखाँ
श्रमुद्रशनम् | श्रीर दोषों को
सदा देखते रहना
रखना

अर्थ—(१०) इन्द्रियों के त्रिपयों से वैराग्य होना अर्थात् कान आदि इन्द्रियों के शब्दादि विषयों में रुचि न रखना ; (११) अहङ्कार-रहित होना यानी ''मैं ऐसा हूँ वैसा है' इस प्रकार का धमएड न करना; (१२) जन्म, मृत्यु, बुढ़ापा, श्रीर ज्वर श्रादि की व्याधियों के दुःखों श्रीर दोषों को सदा ध्यान में रखना ;

### श्रमिक्तस्नभिष्वङ्गः पुत्रदारगृहादिषु । नित्यं च समचित्तत्विमष्टानिष्टोपपात्तिषु ॥ ६ ॥

श्रमिकः, श्रनभिष्वङ्गः, पुत्र-दार-गृह-श्रादिषु । निस्यम्, च, सम-चित्तस्वम्, इष्ट-श्रनिष्ट-उपपत्तिषु ॥

पुत्र-दार- ो पुत्र-स्रो, घर इष्ट-स्रानिष्ट व्यनुकृत स्रौर यह-स्रादिषु निर्माद में उपपत्तिषु निर्मतकृत या श्रसक्रिः =भ्रासक्तिन विय श्रीर रखना यानी स्रप्रिय 💵 उनमें उलके न भन्ने-बुरे पदार्थी रहना की प्राप्ति में =ऋौर ਚ नित्यम् =सदा श्चनभिष्वद्गः =उनके सुख-दुःख सम-चित्तत्वम्=चित्त की समता में अपने को वनाये रखना मुखी और दुखी या समचित्र न मानुना + तथा रहना

श्रर्थ—(१३-१४) स्नी, पुत्र अप्रैर घर गृहस्थी श्रादि में उलके न रहना श्रीर उनके सुख-दुःस्त में श्रपने को सुखी तथा दुखी न माननाः (१५) भले-बुरे पदार्थी के प्राप्त होते पर चित्त को सदा एक समान रखना श्रर्थात् प्रिय वस्तु के

मिलने पर प्रसन्न न होना, ऋौर ऋप्रिय वस्तु के मिलने पर दुखी न होना: बल्कि दोनों दशाओं में चित्त की समता बनाये रखना:

मयि चानन्ययोगेन भक्तिस्व्यभिचारिण्। । विविक्तदेशसेवित्वमरतिर्जनसंसदि॥ १०॥

मयि, च, अनन्य-योगेन, भिक्तः, अन्यभिचारिगा। विविक्त-देश-सेवित्यम्, अरितः, जन-संसदि ॥

=धौर च देश-संवित्वम् मिय =मुक्त ईश्वर 🗎 ्रिश्चनस्य भावना ने योगेन जन-संसदि =साधारण लोगों द्याद्यभि । व्यूसरी धोर न चारिगी । जानेवाली श्रथवा प्रजानी नोगों 🗎 समाज श्रधीत श्रटल में (जाने या या अखरह बैठने मं ) मक्तिः =मक्रि रखना श्ररतिः =श्रद्धि रखना

अर्थ—हे अर्जुन ! (१६) मुक्त वासुदेव में ही अनन्य मान्ना मे अटल भिक्त या प्रीति रखना; (१७) किसी नदी के किनारे या शुद्ध स्थान में अकेले रहना; (१८) और साधारण लोगों यानी अज्ञानी पुरुषों के समाज में जाने या धैठने में अरुचि होना अथवा प्रीति न रखना;

#### यध्यात्मज्ञाननित्यत्वं तत्त्वज्ञानार्थदर्शनम् । एतज्ज्ञानमिति प्रोक्तमज्ञानं यदतोऽन्यथा ॥ ११॥

अध्यात्म-ज्ञान-नित्यत्वम्, तत्त्व-ज्ञान-अर्थ-दर्शनम् । एतत्, ज्ञानम्, इति, प्रोक्तम्, अज्ञानम्, यत् , अतः, अन्यथा ॥

अध्यातमः 🗋 वेदान्त-शास्त्र =यइ सब पतस् =को पदना =ज्ञान है ज्ञानम् नित्यस्यम श्रयवा श्रात्मा इति =ऐसा के ज्ञान । नित्य प्रोक्तम् =कहा गया लगे रहना =31 यव श्रतः =इससे + तथा =डन्टा बानी तत्त्व-झान-ो तस्वज्ञान के श्रन्यथा श्रर्थ-दर्श- >=षर्थ को निर-विपरीत है न्तर विचारते + तत् = 4 5 =ग्रज्ञान है अञ्चानम रहना

अर्थ—हे अर्जुन ! (१६) वेदान्त-शास्त्र को नित्य पढ़ना,
सुनना और मनन करना अथवा आत्मा के ज्ञान में नित्य लगे
रहना : (२०) तथा 'अहं ब्रह्मास्मि' 'तत्त्वमिस' (में ब्रह्म हूँ,
वही न भी है) इस प्रकार के तत्त्वज्ञान के विषय में निरन्तर
विचार करते रहना : ये सब च्लेज्ज के ज्ञान के साधन
कहे हैं। इनके विपरीत (उल्टा) जो कुझ भी है वह अज्ञान
है। यानी इनके विरुद्ध चलनेवाले अज्ञानी कहलाते हैं, उन्हें
कदापि सचा ज्ञान नहीं होता।

### ज्ञेयं यत्तरप्रवच्चामि यःज्ञात्वामृतमश्नुते । श्रनादिमत्परं ब्रह्म न सत्तन्नासदुच्यते ॥ १२॥

बेयम्, यत्, तत्, प्रवद्यामि, यत्, ज्ञात्वा, श्रमृतम्, श्ररन्ते । अनादिमत्, परम्, ब्रह्म, न, सत्, तत्, न, श्रसत्, उच्यते ॥

|                 | +अव                 | अनादिमत् | =अनादि अर्थात् |
|-----------------|---------------------|----------|----------------|
| यत्             | =जो                 |          | चादि रहित      |
| <b>बेयम्</b>    | ≕जानने के योग्य     |          | या सदा रहने-   |
|                 | 8                   |          | वाता           |
| तत्             | ≃उसे                | परम्     | =परम           |
| प्रवद्ध्यामि    | <b>≃में कहूँ</b> गा | व्रह्म   | =ब्रह्म है     |
| यस्             | =जिसको              | 1        | 🕂 धत्रव्य 🚃    |
| बात्वा          | ≕जानकर              | न        | ≕न             |
|                 | + मनुष्य            | सत्      | =सन् यानी      |
| <b>श्रमृतम्</b> | =स्रमर भाव          |          | ब्यक्र भीर     |
|                 | श्रर्थात् मोच       | न        | = <b>ਜ</b>     |
|                 | को                  | त्रसत्   | = असत्यानी     |
| अश्नुते         | =भोगता              |          | श्रस्य क्र     |
| तत्             | =वह                 | उच्यते   | ≃कहा जाता है   |

अर्थ—हे अर्जुन ! जो जानने योग्य है, उसे मैं कहूँगा ; उसके जान तेने से मनुष्य को अमृत की प्राप्ति होती है अर्थात् सब प्रकार के बन्धनों से छुटकारा पाकर मनुष्य अत्य आनन्द यानी मोह्म प्राप्त करता है । वह अनादि परम ब्रह्म है ; अतएव वह सत् असत् यानी व्यक्त या अव्यक्त नहीं कहलाता।

सर्वतः पाणिपादं तत्सर्वतोऽिचाशिरोमुखम् । सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमानृत्य तिष्ठति ॥ १३॥

सर्वतः, पाणि-पादम्, तत्, सर्वतः, अन्ति-शिरः-मुखम्। सर्वतः, श्रुतिमत्, लोके, सर्वम्, आदृस्य, तिष्ठिन ॥

= वह ( ध्रहा 📰 अतिमत =कानीवाला तत् चेत्रज्ञ ) +श्रीर =सब श्रीर से सर्वतः लोके =जगन में पांशि-पादम् = हाथ-पैर-वाला सर्वम् =सब प्राणियों सर्वतः =सब जोर से अद्धि-शिरः- 🗋 ग्राँख, सिर = श्रीर मुखवाला मुखम् अखुत्य =ध्यास या दक + तथा करके सर्घतः = सथ छोर से निप्रति ≕िंधन 🖠

श्रर्थ—हे श्रर्जुन! उस चेत्रज्ञ यानी त्रक्ष के सब और हाथ-पाँव हैं; उसके सब तरफ नेत्र, सिर श्रीर मुख हैं; उसके हर श्रीर कान हैं। वह जगत् में सब प्राणियों को व्याप्त करके स्थित है।

ब्याख्या कोई भी जगह ऐसी नहीं जहाँ ब्रह्म न हो। सारा जगत् उसा के श्राश्रित है। वह सबके कामों को देवता स्रीर सबकी बातें सुनता है। जितने भी प्राणी इस संसार में है, वे उसी की सत्ता से चलते-किश्ते और काम करते हैं। संज्ञेष में मत्तवथ यह है कि 'महा' ही चेतना का कारण है, उसी के कारण हम चलते, फिरते, देखते, सुनते और बोज़ते हैं। विना चेतन की सहायता के इस कुछ भी नहीं कर सकते।

### सर्वेन्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम्। श्रमकं सर्वभृचैव निर्गुणं गुण्भोक् च॥ १४॥

सर्व-इन्द्रिय-गुण-त्राभासम्, सर्व-इन्द्रिय-विवर्जितम् । असक्तम्, सर्व-भृत्, च, एव, निर्गुणम्, गुण-भोक्तृ, च ॥

🕂 वह 🔳 सम्बन्ध 🖩 रहित सब इन्द्रियों के ्विषयों के सम्बन्ध से व ≔पर≃तु सर्व-भृत् =सबका भरग-अभासम् पोषण करने-प्रतीत होता है वाला =श्रीर + परन्तु वास्तव निगु एम् एव =निगुंख होने सर्व-सब इन्द्रियों से पर भी इन्द्रिय-=रहित (यानी गुण-भोक् =सरव, रज ग्रीर विवर्जितम पृथक् ) है नम इन तीनगुवी + भीर को भोगनेवाला त्रसक्रम् = असक यानी भी है

अर्थ-वह ब्रह्म यद्यपि सब इन्द्रियों के गुणीवाला प्रतीत

होता है, पर वास्तव में वह कान, नाक , आदि इन्द्रियों से रहित है। वह असक्त यानी सम्बन्ध से रहित है तथापि सब का भरण-पोपण अर्थात् पालन करनेवाला वही है। इसी अकार निर्णुण होने पर भी सन्त्व, रज और तम इन तीन गुणों का भागनेवाला भी वहीं है अर्थात् सब कुछ होने के कारण वहीं निर्णुण और वहीं सगुण है।

## बहिरन्तर्च भृतानामचरं चरमेव च । सूच्मत्वात्तद्विज्ञेयं दूरस्थं चान्तिके च तत् ॥१५॥

वहि:, अन्तः, च, भ्तानाम्, अचरम्, चरम्, एव, च। स्मृत्यत्वात्, तत्, अविक्षेयम्, दूरस्थम्, च, अन्तिके, च,तत्॥

|              | + वह परमात्मा  |                 | कारस्             |
|--------------|----------------|-----------------|-------------------|
| भूतानाम्     | =प्राणियों के  | तत्             | ≕वह               |
| <b>अन्तः</b> | =ग्रन्दर       | अविश्वेयम्      | =( मन और          |
| ם            | =ग्रीर         | •               | इन्दियों से )     |
| विहः         | ≂बाहर (भी ) है |                 | जाना नहीं जा      |
| चरम्         | =चर यानी जंगम  |                 | सब्ता             |
| च            | ≕तथा           | च               | =चीर              |
| श्रचरम्      | ≃श्रचर यानी    | तत्             | =वह               |
|              | स्थावर         | श्रन्तिके .     | =समीप भी 🕏        |
| एव           | =भी (वही) है   | च               | ≕तथा . ं          |
| स्हमत्वात्   | =स्वम होने के  | <b>टूरस्थम्</b> | ⇒दूर भी <b>है</b> |

अर्थ--वह परमात्मा सव प्राणियों के अन्दर और बाहर

मौजूद है। वह चर है और अचर भी है अर्थात् मनुष्य, पशु और पत्नी आदि चलने-फिरनेवालों के साथ चर मालूम होता है, लेकिन वहीं बहा वृत्त आदि में अचर—न हिलने-डोलनेवाला—मालूम होता है। वह सूच्म से भी सूच्म है, इस लिए किसी इन्द्रिय द्वारा नहीं जाना जा सकता। वह ( अज्ञानियों के लिए ) दूर है और ( ज्ञानियों के लिए ) पास भी है।

व्याख्या — भगवान् कहते हैं: — हे श्रर्जुन ! वह ब्रह्म बागियों श्रीर पदार्थों में सब जगह है। ऐसी कोई जगह नहीं, जहाँ वह नहीं देखा जा सकता, न श्रीर किसी तरह जाना जा सकता है, किन्तु ज्ञानी पुरुष ही उसे जान सकते हैं. न कि मोटी बुद्धिवाले श्रज्ञानी। जो श्रपने श्रात्मा को ही परमात्मा समअते हैं. ■ उन्हीं के पास ■। किन्तु जो श्रज्ञानी यह समअते हैं कि परमेश्वर जगनाथ में हैं, बदरीनारायण में हैं. वे इधर-उधर भटकते रहते ■ श्रीर परमात्मा उनसे दूर रहता है। जिस तरह मृग की नाभि में ही कस्तूरी रहती है, किन्तु वह, श्रज्ञानवश, उसे श्रपने श्रन्दर न समक्तर, उसकी सुगन्ध के कारण, इधर-उधर मारा-मारा धूमता रहता ■ श्रीर उसे कहीं नहीं पाता, इसी श्रकार जो मूर्स श्रात्मा श्रीर परमात्मा को एक न समक्तर श्रीर श्रपने श्रन्दर ही उसे न जानकर उसकी तलाश में इधर-उधर मारो-मारे फिरते हैं, उन्हें वह संश्रिदानन्द परमात्मा कभी नहीं मिल सकता।

श्रविभक्तं च भृतेषु विभक्तमिव च स्थितम्। भृतभर्तृ च तज्ज्ञेयं ग्रसिष्णु प्रभविष्णु च॥ १६॥ अविभक्तम्, च, भूतेषु, विभक्तम्, इव, च, स्थितम्। भूत-भर्तः, च, तत्, इयम्, प्रसिष्णु, प्रभविष्णु, च॥

=श्रौर (वह ) भूत-अर्त = विष्णुरूप होकर =सब प्रावियों में प्राशियों का पासन करनेवाला है श्रविभक्तम् =विभागरहित होता हुन्ना च ≕तथा = भी प्रसिष्णु =( प्रलय-काल में ) =विभाजित हुन्ना विभक्तम् रुद्ररूप होकर यानी वैटा हथा नाश करनेवाला =सा इव स्थितम् = स्थित है ( प्रयात् च ≕भौर दिलाई देता है ) प्रभविष्णु =उत्पत्ति-काल में ब्रह्मा-रूप इोकर तत ≐वह बेयम =चेत्रज्ञ प्रथवा उत्पन्न करने-वाला है परमान्मा

अर्थ—यद्यि सब प्राणियों में (आकाश के समान) वह एक ही है, किन्तु भिन्न-भिन्न शरीरों में भिन्न-भिन्न रूप मे बँटा हुआ दिखाई देता है। वह क्रेन्न नस ही (विध्यु-रूप होकर) सब प्राणियों का प्रालन करनेवाला, (प्रलय-काल में) हद-रूप होकर नाश करनेवाला और उत्पत्ति-काल में नसा-रूप होकर उत्पन्न करनेवाला है।

### ज्योतिषामि तज्ज्योतिस्तमसःपरमुच्यते । ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञानगम्यं हृदि सर्वस्य धिष्टितम्॥ १७॥

ज्योतिषाम्, श्रिपि, तत्, ज्योतिः, तमसः, परम्, उच्यते । ज्ञानम्, ज्ञेयम्, ज्ञान-गम्यम्, इदि, सर्वस्य, धिष्ठितम् ॥

≃वह 🚃 =ज्ञान-स्वरूप तत इ निम् ज्योतिषाम् अयोतियों का =चमानिश्व चादि **सेयम** ञ्चपि  $\pm 33$ ज्ञानसाधनों से ⇒ज्याति (तेज) ज्योतिः जातने योग्य है शान-गम्यम्=तश्वज्ञान से ही तमसः =सम्धकार जाना जाता 📲 अथवा सञ्जान-रूपी तम से +311र ≕परे सर्घस्य =सबके परम उच्यते हदि ≔कडा जाता 🖥 =हदय में =विराजसान + वह परमात्मा **चिन्नितम** 

श्रर्थ—वह उयोतियों की भी उयोति है ( अर्थात् वह
सूर्य-चन्द्र श्रादि में भी प्रकाश करनेवाला है ) श्रज्ञानरूपी
श्रम्भकार से परे कहा जाता है। वह म्वर्य ज्ञानस्वरूप है,
श्रमानित्व श्रादि ज्ञान-साधनां से ( जिनका वर्णन पहिले
किया जा चुका है ) जानने योग्य है, तत्त्वज्ञान से ही
जाना जाता है श्रीर सबके हृदय में वह विराजमान है
श्रर्थात् वह सब जगह मौजूद है।

### इति चेत्रं तथा ज्ञानं ज्ञेयं चोक्तं समासतः। मद्रक्त एतदिज्ञाय मद्रावायोपण्यते॥ १८॥

इति, क्षेत्रम्, तथा, झानम्, झेंयम्, च, उक्तम्, समासतः। मद्-भक्तः, एतत्, विज्ञाय, मद्-भावाय, उपपवते॥

इति =इस प्रकार उक्तम् =कडे गये =चेत्र ( शरीर ) त्रेत्रम् पतत् =इसको =प्रौरं तथा विद्याय =ज्ञानकर शानम् -ज़ान =मेरा भक्त मद्-भक्तः च =तथा =मेरे भाव को श्चेयम मद्-भावाय =ज़ेय ( चेत्रज्ञ या मेरे स्वरूप या परमात्सा सचिदानन्द्र को का स्वरूप ) =संचेप से समासतः उपपरते =प्राप्त हो जाता

श्र — हे अर्जुन ! इस प्रकार चेत्र अर्थात् शरीर, झान श्रीर ज्ञेय यानी चेत्रज्ञ (जानने योग्य प्रमात्मा का स्त्रक्ष ) ये तीनों संचिप से मैंने कहे । जो मेरा मक उक्त तीनों विषयों को पूर्ण रीति से जान लेता है, वह मेरा मक ही नहीं, बिक्त मेरे सिचदानन्द-स्वक्ष्य होने के योग्य हो जाता है यानी वह मेरी मिक्त में लीन होकर और ऊपर कहे हुए तीनों विषयों का ज्ञान प्राप्त करके मोच्च पा जाता है।

सातवें अध्याय में भगवान् ने 'परा' और 'त्रपरा' नाम की दो प्रकृतियों का वर्णन किया है और इस अध्याय के गुरू में भगवान् ने चेत्रज्ञ को अपना ही • कहा है। अब भगवान् चेत्र भीर चेत्रज्ञ के विषय को भीर भी स्पष्ट करने के लिए उसे 'प्रकृति' भीर 'पुरुष' के नाम से भागे के रलोकों में इस प्रकार वर्धन करते हैं।

### प्रकृतिं पुरुषं चैव विद्यनादी उभावि । विकारांश्च गुणांश्चैव विद्धि प्रकृतिसंभवान्॥ १९॥

प्रकृतिम्, पुरुषम्, च, एव, विद्धि, व्यनादी, उभी, श्रपि । विकारान्, च, गुणान, च, एव, विद्धि, प्रकृति-सम्भवान्॥

| प्रकृतिम्  | =प्रकृति स्रथवा | विद्धि   | =समक             |
|------------|-----------------|----------|------------------|
|            | ईशवर की श्रवि-  |          | =भीर             |
|            | न्स्य शक्ति या  | विकारान् | =देइ इन्विय भादि |
|            | त्रिगुणमयी      |          | सोबह विकारी      |
|            | माया            |          | को               |
| च          | =घौर            | च        | =तथा             |
| पुरुषम्    | =पुरुष यानी     | गुणान्   | =सुख-दुःख चौर    |
|            | जीवारमा अथवा    |          | मोइ भादि         |
|            | चेत्रज्ञ        |          | गुणों को         |
| <b>डमी</b> | =इन दोनों को    | प्रकृति- | )                |
| अपि        | =भी             | सम्भ-    | ्रवृहित से ही    |
| अनादी      | =(त्) भनादि     | वान्एव   | ∫ैंबरपन्न हुए    |
| प्व        | ≒ <b>ह</b> ी    | विद्धि   | =त् जान          |

अर्थ —हे अर्जुन ! प्रकृति ( यानी माया ) और पुरुष ( जीवात्मा ) इन दोनों को तृ अनादि ही समक । सोलह विकार ( अर्थात् पृथिवी, जल और वायु आदि पाँच महाभूत;

हाथ, पाँव आदि पाँच कर्मेन्द्रियाँ ; आँख, कान, नाक आदि पाँच जानेन्द्रियाँ और एक मन तथा सुख, दुःख और मोह आदि गुरा मेरी (अपरा) प्रकृति से ही पैदा हुए जान।

कार्यकारणकर्तृत्वे हेतुः प्रकृतिरुच्यते । पुरुषः सुखदुःखानां भोक्सृत्वे हेतुरुच्यते ॥ २०॥

कार्य-कारण-कर्तृ त्वे, हेतुः, प्रकृतिः, उच्यर्ते । पुरुषः, सुख-दुःखानाम्, भोक्तृत्वे, हेतुः, उच्यते ॥

कार्य- वार्य (यह स्थूल उच्यते = कही जाती है कार्या- कार्यार अग्रेर + भीर कत् त्वे जाती है कार्या (सुक-हु:ल सुक्त-हु:ला कार्या (सुक-हु:ला कार्या कार्

श्चर्य—भगवान् कहते हैं:—हे अर्जुन ! कार्य (शरीर श्चादि ) श्रीर कारण (सुख-दु:ख श्चादि गुण ) श्रथवा करण (जो दस इन्द्रियाँ श्चादि हैं ) को उत्पन्न करनेवाली प्रकृति श्रीर पुरुष-जीवात्मा सुख-दु:खों का भोगनेवाला ॥।

व्याख्या—यहाँ 'कार्य' से मतलब शरीर से । सुझ-दुःख आदि गुण जो प्रकृति से पैदा होते । 'कारख' कहलाते हैं। ■ प्रकृति हो शरीर और इन्द्रियों को उत्पन्न करती है तब वही संसार का म्लकारण है। प्रकृति अद है, मगर चेतन । साथ ■ होने से यह जगत् की उत्पत्ति का कारण-रूप है; इसी तरह निर्विकार पुरुष भी जड़ प्रकृति के साथ सुख-दुःख भोगनेवाला मालूम होता है। श्रव यह साफ्र ज़ाहिर है कि प्रकृति श्रीर पुरुष ही संसार के कारण है; उनमें से प्रकृति शरीर श्रीर इन्द्रियों को पैदा करती है श्रीर पुरुष यानी जीवारमा मुख-दुःख को भोगनेवाला मालूम होता है, पर वास्तव में वह शुद्ध परमानन्दस्वरूप है।

### पुरुषः प्रकृतिस्थो हि भुङ्कं प्रकृतिजानगुणान् । कारणं गुणसङ्गोऽस्य सदसद्योनिजन्मसु ॥ २ १ ॥

पुरुषः, प्रकृति-स्थः, हि, भुङ्को, प्रकृति-जान्, गुणान् । कारणम्, गुण-सङ्गः, श्रस्य, सत्-श्रसत्-योनि, जन्मसु ॥

| पुरुषः<br>प्रकृति-स्थः | ≂पुरुष श्रथवा<br>श्रास्मा<br>=प्रकृति में स्थित | श्रस्य              | =इस पुरुष 🗎<br>यानी इस जीवा-<br>श्मा 🖥                                 |
|------------------------|-------------------------------------------------|---------------------|------------------------------------------------------------------------|
| हि<br>प्रकृति-जान्     | हुमा<br>=ही<br>=प्रकृति से उत्पन्न<br>हुए       | जन्मसु              | = श्रद्धी श्रीर<br>= दुरी योनियों में<br>=जन्म जीने में                |
| गुणान्<br>भुङ्क्रे     | =सुख-दुःख भ्रादि गुर्थों को =भोगता              | गुण-सङ्गः<br>कारणम् | =गुण संग चर्थात्<br>प्रकृति ■ गुणों<br>का यह सम्बन्ध<br>ही<br>=कारण है |

अर्थ—हे अर्जुन ! पुरुष अपनी प्रकृति में स्थित हुआ ही,

प्रकृति से उत्पन्न हुए सुख-दुःख आदि गुर्गों को निस्संदेह
भोगता है। इसीलिए प्रकृति के गुर्गों में फँसे रहने के कारग
से ही पुरुष को अच्छी-वृशी या ऊँची-नीची योनियों में जन्म
लेना पड़ता है। अर्थात् सत्त्वगुण के सम्बन्ध से देवता, रजोगुर्ग के सम्बन्ध से मनुष्य और तमोगुर्ग के सम्बन्ध से पशुपन्नी आदि नीच योनियों में इस पुरुष को जन्म लेना पड़ता
है; किन्तु वास्तव में यह पुरुष सुख-दुःख, जन्म-मरग आदि
के संभटों से रहित है।

## उपद्रष्टाऽनुमन्ता च भर्ता भोका महेश्वरः। परमात्मेति चाप्युको देहेऽस्मिन्पुरुषःपरः॥२२॥

उपद्रष्टा, अनुमन्ता, च, भर्ता, भोक्ता, महा-ईश्वरः , परमात्मा, इति, च, अपि, उक्तः, देहे, अस्मिन्, पुरुषः, परः॥

| श्रस्मिन्<br>देहे<br>परःपुरुषः / | ≖इस<br>≔देह में<br>=त्रिगुणभयी | अनुमन्ता | ⇒( मन, बुद्धि,<br>चित्त, श्रहंकार,<br>प्राण् तथा |
|----------------------------------|--------------------------------|----------|--------------------------------------------------|
| 3                                | माया से श्रतीत                 |          | इन्द्रियादि को                                   |
|                                  | पुरुष                          |          | उनके व्यवहारी                                    |
| अपि                              | ≃ही                            |          | में) ठीक सम्मति                                  |
| उपद्रष्टा                        | =साची की तरह                   |          | या सलाइ देने-                                    |
|                                  | समीप बैठकर                     |          | वाला है                                          |
|                                  | देखनेवासा है                   | भर्ता    | =श्रपनी सत्ता से                                 |
| च                                | ≃तथा                           |          | शरीर का पासन-                                    |

| ************ |                                  | ~~~~     | ~~~~~             |
|--------------|----------------------------------|----------|-------------------|
|              | पोषण करने-                       |          | के कारण) वह       |
|              | वाला है                          |          | महान् ईश्वर 📱     |
| भोक्ता       | ≂स्वयम् निर्वि-                  | च        | =श्रौर            |
| 88           | कार होते हुए भी<br>सुख-दु:ख छादि | परमात्मा | =शुद्ध सचिदानन्द- |
|              | गुर्धों को भोगने-                |          | घन होने से पर-    |
|              | वाला है                          |          | मात्मा है         |
| महा-ईश्वरः   | =(ब्रह्मा आदि का                 | इति      | =ऐसा              |
|              | भी स्वामी होने                   | उक्रः    | =कहा गया है       |

श्रथं—इस शरीर में यह त्रिगुण्मयी माया से अतीत पुरुष ही देह, इन्द्रिय आदि के व्यापारों को सान्ती की तरह समीप बैठकर देखनेवाला और प्रत्येक काम में यथार्थ सम्मित देनेवाला है; अपनी सत्ता से देह का पालन-पोषण करनेवाला है: प्राणि-मात्र का आधार अथवा धारण करने के कारण वह भर्ती है। वह स्थयम् निर्विकार होता हुआ जीवक्रप से मुख-दुःख आदि गुणों का भोगनेवाला है। (ब्रह्मा आदि का स्वामी होने के कारण) वह महेश्वर है, शुद्ध सिचदानन्द अथवा सबमें व्यापक होने के कारण वह परमात्मा है। यह लेत्रज्ञ का वास्तविक स्वक्रप है। (मतलव यह कि जो आत्मा है वही परमात्मा है, और जिसको परमात्मा परमेश्वर कहते हैं, वह यही आत्मा है। इस रलोक में जीव और ब्रह्म की एकता को भगवान ने स्पष्ट कर दिया है)।

### य एवं वेत्ति पुरुषं प्रकृतिं च गुणैः सह।

# सर्वथा वर्तमानोऽपि न स भूयोऽभिजायते॥ २३॥

यः, एवम्, वेत्ति, पुरुषम्, प्रकृतिम् . च, गुरौः, सह । सर्वधा, वर्तमानः, अपि, न, सः, भूयः, अभिजायते ॥

यः =जो मनुष्य सर्वथा =सब प्रकार से पवम =इस प्रकार वर्तमानः 🖊 =बतंता हुन्ना पुरुषम् =पुरुष को अर्थात् जगत् 📱 =ग्रीर **3 स्यमहार** जाग गुर्लैः =गुर्खों के हमा सह =साथ ऋपि =भी प्रकृतिम् =प्रकृति को =फिर भूयः वेक्ति =जानता =नहीं ऋधिजायते ⇒अन्य बेसा सः = 48

अर्थ—हे अर्जुन ! जो इस तरह पुरुष को और प्रकृति को गुणोंसहित जान लेता है, वह महापुरुष जगत् के सब प्रकार के व्यवहार करता हुआ भी फिर जन्म नहीं लेता। (मतलब यह कि जो पुरुष ऊपर कहे अनुसार प्रकृति और पुरुष के सम्बन्ध तथा जीवात्मा-परमात्मा की एकता का यथार्ष ज्ञान रखता हुआ सब प्रकार के सांसारिक व्यवहार करता है वह आवारमन के चक्कर में नहीं पड़ता)।

ध्यानेनात्मनि पश्यन्ति केचिदात्मानमात्मना । अन्ये सांख्येन योगेन कर्मयोगेन चापरे ॥ २४॥ ध्यानेन, आत्मिनि, पश्यन्ति, केचित्, आत्मानम्, आत्मना । अन्ये, सांख्येन, योगेन, कर्म-योगेन, च, अपरे ॥

| केचित्             | =िकतने ही पुरुष  | अन्ये      | ≂दूसरे लोग       |
|--------------------|------------------|------------|------------------|
| <b>ज्रात्मानम्</b> | =सश्चिदानन्द्धन- | सांख्येन   | =सांख्य (ज्ञान)  |
| 1                  | स्वरूप आरमा      | योगेन      | =योग से (यानी    |
|                    | को               |            | प्रकृति-पुरुष के |
| ऋारमना             | =भारिमक 💶 से     |            | विवेक द्वारा)    |
| ,                  | ( अथवा निर्मक    | च          | =घौर             |
|                    | श्रन्तःकरण की    | अपरे       | =कुछ चौर लोग     |
|                    | वृत्ति से )      | कर्म-योगेन | =कर्मयोग से      |
| <b>ग्रारमनि</b>    | =छपने हृदय में   |            | (यानी ईश्वर की   |
|                    | (यानी श्रपने     |            |                  |
|                    | भारमा में )      |            | सेवा करने के     |
| ध्यानेन            | =( 'सहं वद्य     |            | लिए निष्काम      |
|                    | चरिम') इस        |            | कर्मद्वारा)      |
|                    | प्रकार के ध्यान  |            | + अपने भीतर      |
|                    | द्वारा           |            | मान्ससाद्या-     |
| पश्यन्ति           | =देखते हैं       |            | त्कार करते हैं   |
|                    | T .              |            |                  |

श्रर्थ— हे अर्जुन ! कितने ही पुरुष अपने इदय में ध्यान द्वारा उस सचिदानन्द-स्वरूप आत्मा को अपने जात्मिक वल से देखते हैं ; कितने ही सांख्य-योग से या तत्त्व-चिन्तन द्वारा और कितने ही कं-योग (यानी ईश्वर की सेवा करने के लिथे निष्काम कर्म ) द्वारा अपने इदय में आत्म-साचात्कार करते हैं

व्यास्या - मगवान् ने यहाँ तीन तरह के पुरुषों का वर्णन किया है। उत्तम पुरुष ब्वह है जो कान चादि इन्द्रियों को शब्द श्रादि विषयों से हटाकर श्रीर चित्त 📄 सब श्रोर से खींचकर एकाप्रतापूर्वक अत्या में लगा देता है। 'मैं ही ब्रह्म हूं' इस प्रकार के ध्यान का प्रवाह लगातार जारी रहने से योगी पुरुष श्रपने श्रन्त:-करण में अपने आस्मवज्ञ से अपने हा आस्मा में उस परमात्मा का अनुभव करने लगता है अर्थान् उसे अपने ही भीतर वह सचि-दानन्द्घन परमात्मा दिखाई देने लगता है। सांख्ययोगवाले जड़-चेतन प्रकृति या चेत्र-चेत्रज्ञ पर निरन्तर विचार करके अथवा तत्त्व चिन्तन द्वारा परमान्मा का साम्रास्कार करने हैं। इस प्रकार विचार करनेवाले पुरुष मध्यम श्रेगी के कहलाते है। कितने ही लोग कर्मयोग द्वारा ( अर्थात् ईश्वर-अर्पण दुदि करके निष्काम कमं करके चित्त की शुद्धि द्वारा ) श्वातमा को देखते हैं; यानी ईश्वर के जिए कमं करने से चित्त शुद्ध हो जाता है और इस प्रकार शान प्राप्त करते है। इस तरह के पुरुष मन्द्र प्रचिकारी कहलाते है। संचेप में मतला यह कि कोई किसी भी मार्ग से क्यों न जाय, भ्रान्त में उसे परमाध्या का ज्ञान होने पर मौच मिल ही जाता है।

त्र्यन्ये त्वेवमजानन्तः श्रुत्वान्येभ्य उपासते । तेऽपि चातितरन्त्येव मृत्युं श्रुतिपरायणाः ॥ २४॥

व्यन्ये, तु, एवम्, अजानन्तः, श्रुत्वा, श्रन्येभ्यः, उपासते । ते, अपि, च, श्रतितरन्ति, एव, मृत्युम्, श्रुति-परायणाः ॥

तु =िकन्तु अन्ये =अन्य पुरुष प्रवम् =इस प्रकार श्रजानन्तः =( ध्यान योग, , सांक्य योग घौर

कर्मयोग इन

|              |                     | *****         | 11111111111             |
|--------------|---------------------|---------------|-------------------------|
|              | तीनों में एक को     | ते            | =वे                     |
|              | भी ) न जानते        | ञ्चाचि        | = <b>भ</b> î            |
|              | <b>ह</b> ें         | श्रुति-पर।यस् | ाः=भ्रवसः-परायसः        |
| श्रन्ये भ्यः | ≂र्थोरों से अर्थात् |               | होते हुए (अथवा          |
| ,            | थात्म-श्रनुभवी      |               | अद्भापृर्व <b>क उप-</b> |
|              | महापुरुषों से       |               | देशों को सुनते          |
| श्र्वा       | =मुनकर              |               | हुए )                   |
| च            | =िकर                | मृत्युम्      | =मृत्युरुप संसार-       |
|              | +उस भ्रद्ध≆         |               | भागर को                 |
|              | श्रचर की            | प्य           | =निरचय ही               |
| उपासते       | =उपासना करते हैं    | श्रितितरन्ति  | ≕नाघ जाते हैं           |

व्यर्थ—हे अर्जुन! कितने ही ऐसे हैं जो ( ध्यानयोग, सांख्ययोग और कर्मयोग) इन तीनों में से एक को भी नहीं जानते, केवल औरों से यानी आत्म-अनुभवी पुरुषों से सदुप-देश सुनकर उस अव्यक्त अत्तर की उपासना करते हैं। वे भी अस्रापूर्वक मन लगाकर उन उपदेशों को सुनते हुए, इस जन्म-मरण से रहित हो. संसार-सागर से निरुचय ही तर जाते हैं।

### यावत्मं जायते किंचित्सत्त्वं स्थावर जङ्गमम् । चेत्रचेत्रज्ञमंयोगात्तिहिङि भरतर्षभ ॥ २६॥

यावत्, संजायते, किंचित्, सत्त्वम्, स्थावर-जङ्गमम् । चेत्र-चेत्रज्ञ-संयोगात्, तत्, विद्धि, भरतर्पभ ॥

| यावत्     | =जहाँ तक            | तस्                       | =वसे                                  |
|-----------|---------------------|---------------------------|---------------------------------------|
| किंचित्   | ≃जो कुछ भी          | सेय-नेयब-                 | े चेत्र-संसद                          |
| स्थावर-   | ्रजब्-चेतन या       | सेत्र-सेत्रइ-<br>संयोगात् | े चेत्र-चेत्रज्ञ<br>( प्रकृति-पुरुष ) |
| जङ्गमम्   | ∫ चर-श्रचर          |                           |                                       |
| सत्त्वम्  | =प्रार्थी या पदार्थ | 1                         | 🗎 संयोग से                            |
| संज्ञायते | =उत्पन्न होता       |                           | (उत्पच हुमा)                          |
| भरतर्पभ   | ≕हे अर्जुंन !       | विद्य                     | =त् जान                               |
|           | 3                   |                           | 2                                     |

अर्थ—हे भरतकुल में श्रेष्ठ अर्जुन ! समस्त संसार में जितने भी चर-श्रचर (चलने और न चलनेवाले) प्राणी या पदार्य उत्पन्न होते हैं वे सब चेत्र-चेत्रज्ञ अर्थात् प्रकृति-पुरुष (माया-ईरवर ) इन दोनों के संयोग से पैदा होते हैं, ऐसा तू जान।

समं सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम् । विनश्यत्स्वविनश्यन्तं यः पश्यति स पश्यति॥ २०॥

समम्, सर्वेषु, भूतेषु, तिष्ठन्तम्, परमेरवरम् ।
- विनश्यत्सु, श्रविनश्यन्तम्, यः, पश्यति, सः, पश्यति ॥

विनश्यत्सु =नाश होते हुए
सर्वेषु =सब
भूतेषु =प्राणियों में
प्रविनश्यन्तम्=प्रविनाशी
परमेश्वरम् =परमेश्वर यानी
प्रात्मा को

यः =जो समम् =सम गाव से ( सदा एक समान ) तिष्ठन्तम् =स्थित ( रहने-वाक्षा ) अर्थ—जो सब नाशवान् चराचर भूनों में अविनाशी परमेरवर यानी आत्मां को समभाव से ( सदा एक समान ) स्थित (रहनेवाला ) देखता है, वही देखता है अर्थात् वही सचा ज्ञानी ।

### समं पश्यन्हि सर्वत्र समवस्थितमीश्वरम् । नहिनस्त्यात्मनात्मानं ततो याति परां गतिम् ॥२८॥

समम्, परयनः, हि, सर्वत्र, सम-अवस्थितम्, ईरवरम् । न, हिनस्ति, श्रात्मना, श्रात्मानम् , ततः, याति, पराम्, गतिम् ।

| हि              | =नयों कि          |            | ( भ्रपने द्वारा ) |
|-----------------|-------------------|------------|-------------------|
|                 | +जो पुरुष         | ञ्चारमानम् | =चात्मा की        |
| सर्वत्र         | =सर्वत्रया सबमें  |            | ( अपने आप की )    |
| सम-ग्रव-        | े एक समान         | न दिनस्टि  | न=हत्या नहीं करता |
| स्थितम्         | िस्थित            | ततः        | =इसी से           |
| <b>ई</b> श्वरम् | =ईश्वर (ग्राग्मा) |            | +वह               |
|                 | को                | पराम्      | =परम              |
| समम्            | =सम भाव से        | गतिम्      | =गति यानी मोच     |
| पश्यन्          | =देखता हुचा       |            | को                |
| श्चारमना        | =भास्मा से        | याति       | =प्राप्त होता     |

अर्थ — जो यह देखता है कि प्रसात्मा सबमें समान भाव से मीजूद है, वह आत्मा से आत्मा का नाश नहीं करता, यानी उसे अपने आत्मा का यथार्थ ज्ञान है, इसीलिए वह प्रम गति अर्थात् मोद्य को प्राप्त होता है।

व्याख्या—जो पुरुष इंश्वर को सब प्राधियों में समान रूप से देखता है, वह किसी का बुरा नहीं चाहता श्रीर न वह किसी से शत्रुता करता है। जो ज्ञानी है, वह समक्रता है कि ग्रात्मा ऋीर परमात्मा में कुछ भेद नहीं है, बिल्क सबमें एक ही (One and the same) भारमा है। उसे सब प्रामी या पदार्थ श्रात्मा या परमारमा-स्वरूप ही दिखाई देते हैं श्रीर वह सब प्राणियों की भारमा को श्रपने ही श्रात्मा के समान समभता है। इसलिए वह सब को एक समान प्यार करता है। उसके लिए मित्र और शत्रु एक समान है। श्रज्ञानी इसके ख़िलाफ़ किसी को श्रपना श्रीर किसी को पराया समकता है। वह किसी से वैर करता है श्रीर किसी से मित्रता। जो ज्ञानी पुरुष श्रात्मा से श्रात्मा का नाश नहीं करता अर्थात् जिसे श्रात्मा के विषय में सचा ज्ञान है, वही मोच पाता है, किन्तु श्रज्ञानी श्रपने-पराये में भेद समस्ता है, इसी लिए वह ब्रात्म-हत्यारा है श्रीर इसी श्रमारसंसार-सागर में ग़ोते खाता रहता है। मतलब यह कि जो श्रपने श्रात्मा भीर परमात्मा में भेदभाव समऋता है वह स्वयं नष्ट हो जाता है। किन्तु जो ईश्वर श्रीर श्रात्मा में ज़रा भी भेद नहीं समभता, बल्कि जो परमात्मा में सब शासियों को श्रीर परमात्मा की सब प्राणियों में देखता है, वही सचा ज्ञानी है चौर वही परमगति को प्राप्त होता है।

प्रकृत्यैव च कर्माणि क्रियमाणानि सर्वशः। यः पश्यति तथात्मानमकर्तारं स पश्यति॥ २६॥ प्रकृत्या, एव, च, कर्माणि, कियमाणानि, सर्वशः । यः, परयति, तथा, आत्मानम्, अकर्तारम्, सः, परयति ॥

=भौर =श्रौर ਚ तथा ≃जो ज्ञानी पुरुष आत्मानम् ≃श्रास्माको यः सर्वेशः ≂सब प्रकार से श्रकर्तारम् =क्छ न करने-कर्माणि =समस्त कर्मी वाला को पश्यति =देखता प्रकृत्या =प्रकृति द्वारा सः =वही =ही एव पश्यति =देखना है यानी कियमाणानि =िकये जाते हण वही आत्मदर्शी + देखता है

श्रर्थ—भगवान् कहते हैं कि हे अर्जुन ! जो यह समभता है कि सब ( भले-बुरे ) काम प्रकृति ही करनी है, श्रात्मा कुछ भी नहीं करता, वही श्रात्मा के विषय में टीक-टीक जानता है अथवा वही श्रात्मा को भली प्रकार पहि-चानता है।

यदा भृतपृथग्भावमेकस्थमनुपश्यति । तत एव च विस्तारं ब्रह्म संपद्यते तदा ॥ ३ ०॥

यदा, भूत-पृथक्-भावम्, एक-स्थम्, अनुपरयति । ततः, एव, च, विस्तारम्, ब्रह्म, संपद्यते, तदा ॥

| यदा =ितस समय +ज्ञानवान् भूत- पृथक् भावम् (स्थावर-जंगम- पृथक् भावम् वा प्राधियों के भावम् वा प्राधियां के |           |                  |           |                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------------|-----------|-----------------|
| भूत- पृथक् =रूप) सब पदार्थों भावम् वा प्राधियों के प्राव-श्रुलग स्रोहिं हो प्राव-श्रुलग स्रोहिं हो प्राव-श्रुलग स्रोहिं हो विस्तारम्                                                                                                                                                                                                                                                                           | यदा       | =िजस समय         | ৰ         | =स्रौर          |
| पृथक = रूप) सब पदार्थों से ही मानम् या प्राधायों के + उनके चिस्तारम् = विस्तार को + देलता   पक-स्थम् = एक ही प्रात्मा तदा = तब + वह कियत हुन्या ब्रह्म = अहा को                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •         | +ज्ञानवान्       | ततः, एव   | =उससे ≩ी यानी   |
| पृथक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | भूत-      | (स्थावर-जंगम-    |           | उस एकरव-भाव     |
| श्रवग-श्रवग विस्तारम् =विस्तार को + देवता को + देवता को + देवता को पक-स्थम् =एक ही श्रात्मा तदा =तब + वह कियत हुआ बहा =अहा को                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पृथक 🚽    | =रूप) सब पदार्थी |           | से ही           |
| श्रवग-श्रवग विस्तारम् =िवस्तार को + देवता । + देवता । स्पंक-स्थम् = एक ही श्रात्मा तद्या = तद   + वह   स्थत हुआ   इहा = श्रद्धा को                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | भावम् )   | या प्राधियों के  |           | + उनके          |
| स्पों को + देखता   + देखता     प्रक-स्थम् = प्रक ही आत्मा तदा = तद   + वह   + वह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           | श्रवग-श्रलग      | विस्तारम् |                 |
| (परमास्मा) में + वह<br>स्थित हुन्ना ब्रह्म = महा को                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           | रूपों को         |           | + देखता 📳       |
| स्थित हुआ ब्रह्म = अहा की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | एक-स्थम्  | =एक ही स्नात्मा  | तदा       | ≃तव             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           | ( परमान्मा ) में |           | + वह .          |
| अनुपश्यति =देखता है सम्पद्यते =पाप्त होता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           | स्थित हुन्ना     | ब्रह्म    | =महा को         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | अनुपश्यति | =देखता है        | सम्पद्यते | =प्राप्त होता 🖥 |

अर्थ—हे अर्जु न ! जिस समय ज्ञानवान् स्थावर-जङ्गम रूप सब पदार्थो व प्राणियों के अलग-अलग रूपों को, एक ही आत्मा (परमात्मा ) में स्थित—टिका हुआ—देखता है और उसी ब्रह्म यानी एकत्व-भाव ही से उन समस्त पदार्थों का विस्तार देखता है (यानी ''अनेक में एक और एक से अनेक'') उस समय वह ब्राह्मी स्थिति को प्राप्त होता है।

व्याख्या—ित्रस समय मनुष्य सब प्राणियों को अपने भारमा ■ भीर अपने यात्मा को सब प्राणियों में भमेद-रूप से देखता है, इस समय वह झहारूप हो जाता है। मतजब यह कि भारमा में भेद (फ़र्क़) समकता ही अज्ञान, श्रीर अभेद समकता ही सबा भान है। श्वनादित्वाचिर्गुण्त्वात्परमात्माऽयमव्ययः । शरीरस्थोऽपि कौन्तेय न करोति न लिप्यते ॥३१॥

अनादित्वात्, निगु ग्रात्वात्, परमात्मा, अयम्, अन्ययः । शरीरस्थः, अपि, कौन्तेय, न, करोति, न, लिप्यते ॥

कीस्तेय =हे कुन्तीपुत्र श्रारीर-स्थः =शरीर में रहते चजु<sup>°</sup>न ! इए श्रनादित्वात्=श्रनादि होने से श्रापि = भी + चौर स निगु गत्वात्=निग् य होने के करोति =(कुछ) करता ▮ + भीर - स्यम् =यह त्र अध्ययः =श्रविनाशी **सि**प्यते । =(कर्म क्रिका परमाहमा में ) जिस होता =परमारमा

अर्थ—हे कुन्तीपुत्र अर्जुन ! परमात्मा अनादि, निर्गुण यानी गुण्यरिंदत और अविनाशी है । यद्यपि यह शरीर में रहता है, लेकिन न कुळ कर्म करता है और न कर्म के फलों में लिप्त होता है ।

यथा सर्वगतं सौच्म्यादाकाशं नोपलिप्यते । सर्वत्रावस्थितो देहे तथात्मा नोपलिप्यते ॥ ३२ ॥

यथा, सर्वगतम्, सीच्म्यात्, श्राकाशम्, न, उपलिप्यते । सर्वत्र, श्रवस्थितः, देहे, तथा, श्रात्मा, न, उपलिप्यते ॥

=िजस तरह देहे =देह में यथा सर्व-गतम् ≃सर्वन्यापी (सद अवस्थितः =स्थित हुन्ना जगह फेला हुआ) श्लाहमा =श्रात्मा (निर्वि-श्राकाशम् =श्राकाश कार होने के सीएम्यात् =स्वम होने के कारण कर्मी तथा कारण (किसी उनके फल के पदार्थ में ) साय ) न उपलिप्यते=बिस नहीं होता ≕नहीं ≂उसी तरह न तथा सर्वत्र उपलिप्यते =िवस होता =सब जगह

श्चर्य — हे अर्जुन ! जैसे सर्वन्यापी — सब जगह फैला हुआ — आकाश सूदम होने के कारण किसी पदार्थ में लिप्त नहीं होता, वैसे ही सारे शरीर में स्थित हुआ आत्मा ( अति- सूदम क्य होने के कारण ) इस देह के गुण-कर्मी में लिप्त नहीं होता।

यथा प्रकाशयत्येकः कृत्स्नं लोकिमिमं रिवः। च्रेत्रं च्रेत्री तथा कृत्स्नं प्रकाशयित भारत॥ ३३॥

यथा, प्रकाशयति, एकः, इत्स्नम्, लोकम्, इमम्, रविः । चेत्रम्, चेत्री, तथा, कृत्स्नम्, प्रकाशयति, भारत ॥

यथा = जिस प्रकार | इसम् = इस एकः = एक ही | इतस्तम् = सम्पूर्ण रिवः = सूर्य | लोकम् = जगत् को

| 0000000   |               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|-----------|---------------|---------------------------------------|
| प्रकाशयति | ≃प्रकाशित     | সাংমা                                 |
|           | करता 📗        | क्रत्स्नम् =सार                       |
| तथा       | ≃वैसे ही      | चोत्रम् ≈चेत्र (जगत्)                 |
| भारत      | =हे श्रजुंन ! | को                                    |
| क्षेत्री  | =एक चेत्रज्ञ  | प्रकाशयति =प्रकाशित करता              |
|           | अर्थात् एक    |                                       |

अर्थ — हे अर्जुन ! जिस प्रकार एक सूर्य सारे जगत् में प्रकाश करता है, उसी प्रकार एक चेत्रज्ञ — आत्मा — सम्पूर्ण शरीरों (जगत्) को चैतन्य करना है।

## त्रेत्रज्ञत्रज्ञयोरेवमन्तरं ज्ञानचजुषा। भूतप्रकृतिमोत्तं च ये विदुर्यान्ति ते परम्॥ ३४॥

देत्र-चेत्रज्ञयोः, एवम्, अन्तरम्, ज्ञान-चचुपा । भूत-प्रकृति-मोचम्, च, ये, विदुः, यान्ति, ते, परम् ॥

| य               | =जो                                 | च                           | =धौर                    |
|-----------------|-------------------------------------|-----------------------------|-------------------------|
|                 | =इस प्रकार<br>=ज्ञान-रूपी नेत्रों   | भूत-प्रकृति- }<br>मोत्तम् } | _माया से खुटने          |
|                 | से                                  | मात्तम् )                   | क उपाय का<br>=जानते हैं |
| संत्र-संत्रहर्य | ि=चेत्र श्रीर चेत्रज्ञ<br>(शरीर भीर | ते                          | <b>=वे</b>              |
|                 | जीवारमा )                           | परम्                        | =परम गति को             |
| <b>अन्तरम्</b>  | ≖भेद को                             | यान्ति                      | =प्राप्त होते हैं       |

श्रर्थ — जो इस प्रकार ज्ञानरूपी नेत्रों से खेत्र श्रीर खेत्रज्ञ यानी शरीर श्रीर जीवात्मा अथवा प्रकृति श्रीर पुरुष के भेद को श्रीर ऐसे ही माया से छूटने के उपाय को यथार्थ रूप से जान लेते 👢 वे परब्रह्म परमात्मा को प्राप्त होते हैं।

तेरहवाँ श्रध्याय समाप्त

#### गीता के तेरहवें श्रध्याय का माहात्म्य

भगवान् शंकर ने पार्वती से कहा—''हे प्रिये, अब गीता के तेरहवें अध्याय का माहात्म्य सुनो । दिल्ल देश में तुंग-महा नदी के किनारे हरिहरपुर नाम का एक नगर है । वहाँ हरिदिक्तित नाम का एक बाह्यण रहता था । उसकी ली बड़ी दुराचारिणी थी । ली के जितने कुलच्ण शास्त्र में बताये गये हैं, वे सब उसमें थे । वह मदिरा (शराव ) पीती थी । एक घड़ी भी घर में नहीं बैटती थी । सबसे लड़ाई भगड़ा करना, घर घूमना, घरवालों को डाँटना और उन्मत्त होकर पर-पुरुषों से बातचीत करना ही उसका मुख्य काम था । एक दिन वन में जो, वसन्तऋतु की चाँदनी रात में वह अपने किसी प्रेमी के वियोग में रोने लगी । उस वन में एक सिंह रहता था। वह उसके रोने का शब्द सुनकर जाग पड़ा और दम-भर में उस कुलटा को चीर-फाइकर चट कर गया । वह

अपने कुकमों के फल से यमलोक को गई श्रीर बहुत वधीं तक नरक की घोर यातनाएँ सहकर एक चाएडाल के घर में उत्पन्न हुई । उस जन्म में भी उसका स्वभाव वैसा ही हुआ और उसी तरह बुरे कर्म करने लगी । जहाँ वह चाएडालिन रहती थी उसी के थोड़ी दूर पर शिवजी का एक मन्दिर था। उस मन्दिर में एक बाह्मण गीता के तेग्हर्वे अध्याय का प्रतिदिन पाठ किया करता था । संयोगवश वह चाएडालिन एक दिन धूमती हुई वहाँ गई श्रीर मन्दिर के पास एक पेड़ की छाया में बैठ गई। बाह्मण गीता का पाठ कर गहा था। वे शब्द चाएडालिन के कान में भी पड़े। गीता का पाठ सुनने से उसके सब पाप छुट गये और जब वह मरी, तब विमान पर बैठकर वैकुएठलोक को गई।"



# चीदहवाँ उत्पाप

-------

#### श्रीभगवानुवाच

परं भूयः प्रवक्ष्यामि ज्ञानानां ज्ञानमुत्तमम् । यज्जात्वा मुनयः सर्वे परां सिद्धिमितो गताः ॥ १ ॥

परम्, भ्यः, प्रवद्यामि, ज्ञानाम्, ज्ञानम्, उत्तमम्। यत्, ज्ञात्वा, मुनयः, सर्वे, पराम्, सिद्धिम्, इतः, गताः॥

भूयः =िकर (भी) शानानाम्=(समस्त) ज्ञानों में उत्तमम् =श्रेष्ठ परम् =परमार्थ-निष्ठ हानम् = झान को प्रवच्यामि = मैं कहूँगा यत् = जिसको हात्वा = जानकर सर्वे = सद मुनयः =मुनि लोग पराम् =परम

इतः =इस मृत्युलोक सिद्धिम् =सिद्धिको (यानी
से (शरीर मोच को )

छोडूने पर ) गताः =प्राप्त हुए है

अर्थ — श्रीभगवान् ने कहा कि हे अर्जुन ! जिस ज्ञान के जान लेने से मुनि लोग ( शरीर छोड़ने पर ) इस मृत्युलोक से मीच पा गए, मैं तुभे उस परम ( श्रेष्ठ ) और अति उत्तम ज्ञान का उपदेश फिर ( भी ) करता हूँ।

इदं ज्ञानमुपाश्चित्य मम साधर्म्यमागताः। सर्गेऽपि नोपजायन्ते प्रलये न व्यथन्ति च॥ २॥

इदम्, ज्ञानम्, उपाश्चित्य, मम, साधर्म्यम्, श्चागताः । सर्गे, श्रपि, न, उपजायन्ते, प्रलये, न, व्यथन्ति, च ॥

| इदम्           | =इ्स             | শ্ববি      | =भी               |
|----------------|------------------|------------|-------------------|
| <b>क्रानम्</b> | <b>⇒ज्ञान</b> का | न          | == *              |
| उपाश्चित्य     | =चाश्रय करके     | उपजायन्ते  | =वस्पन्न होते हैं |
|                | (सहारा जेकर)     | च          | =चौर              |
| मम             | ं =मेरे          | न          | <b>=</b> न        |
| साधर्म्यम्     | =स्वरूप को       | प्रलये     | =सृष्टि के प्रस्व |
| श्रागत!ः       | =प्राप्त हुए     | 1          | ( नाश ) कात है    |
|                | ( मुनि स्नोग )   | l'         |                   |
| सर्गे          | सृष्टि की उत्परि | ् व्यथन्ति | =स्यथा से पीदित   |
|                | के समय           |            | होते द            |
|                |                  |            |                   |

अर्थ—हे अर्जुन्! इस ज्ञान का सहारा लेकर जो मुनि लोग मेरे अनुरूप हो गए हैं यानी मेरे स्वरूप को प्राप्त हो गए हैं, वे सृष्टि की उत्पत्ति के समय न तो पैदा होते हैं और न प्रलय के समय दुःख भोगते हैं, अर्थात् उन्हें न कभी जनम लेना पड़ता है और न मरना ही पड़ता है।

### मम योनिर्महद्भक्ष तस्मिन्गर्भ दधाम्यहम्। संभवः सर्वभृतानां ततो भवति भारत॥ ३॥

मम, योनिः, महत्, बहा, तिसमन्, गर्भम्, दधामि, श्रहम्। संभवः, सर्व-भुतानाम्, ततः, भवति, भारत ॥

#### श्रीभगवान् दोले हे श्रज्ञुंन !—

| भारत        | =हे अजुंन !                | श्रहम्       | ≕में              |
|-------------|----------------------------|--------------|-------------------|
| मम          | =मेरी                      | गर्भम्       | =गभं को प्रथवा    |
| महत्.ब्रह्म | =महत्-ब्रह्म यानी          |              | चेतनरूप बीज       |
|             | प्रकृति (माया)             |              | को                |
| योनिः       | =योनि (गर्भा-              | द्धामि       | <b>≖हालता</b> हूँ |
|             | धान का स्थान               | ततः          | =उससे यानी        |
|             | अथवा सब भूती               | •            | जब्-चेतन के       |
|             | का उत्पत्ति-<br>स्थान ) है |              | संयोग से          |
| तस्मिन्     | =उस में श्रयति             | सर्व-भूतानाम | (≃सव भृतों की     |
|             | उस त्रिगुणा-               | संभवः        | =उत्पत्ति         |
|             | रिमका माया में             | भवति         | =होती             |

ऋर्य—हे अर्जुन! मेरी योनि (सत्र भूतों का उत्पत्ति-स्थान) महत्-ब्रह्म यानी प्रकृति अथता माया है। उसमें मैं गर्भ को अथवा चेतनरूप वीज को स्थापित करता हूँ। उसी जड़-चेतन के संयोग से सारे प्राणी पैदा होते हैं।

व्याख्या—मारे प्राणियों की उत्पत्ति श्रीर वृद्धि का जो कारण उसी वाम महत्नहां है। इसी को प्रकृति भी कहते । प्रकृति मेरी छी है। यही प्रकृति गर्भाधान का स्थान । हिरचय-गर्भ के पैदा होने के लिए में उसमें बीज डालता हूँ। इस प्रकार जगत् उससे पैदा होता है। श्रथवा मेरी दो प्रकृतियाँ है:— (१) चेत्र, (२) चेत्रज्ञ। इन दोनों वो में मिलान कर देवा हूँ। उसी गर्भाधान से ब्रह्मा श्रादि के शरीरों की भी उत्पत्ति होती है।

सर्वयोनिषु कौन्तेय मूर्तयः संभवन्ति याः। तासां ब्रह्म महद्योनिरहं बीजप्रदः पिता॥ ४॥

सर्व-योनिषु, कौन्तेय, यूर्तयः, सम्भवन्ति, याः। ' तासाम, त्रह्म, महत्, योनिः, ब्रह्म्, बीज-प्रदः, पिता।।

कौन्तेय =हे अर्जुन ! सर्व-योनिषु =सब प्रकार की योनियों में याः =जो-जो मूर्तयः =म्हिंपाँ या शरीर सम्भवन्ति =उत्पन्न होते हैं तासाम् =उन सबकी योनिः =उत्पत्ति की जाधार-हर महत्-ब्रह्म = ब्रह्मित है ( ग्रथवा गर्भा-+ ग्रीर धान करनेवाला) श्रहम् =मैं पिता = ( सबका ) बीज-प्रदः =बीज देनेवाला पिता हैं

श्रर्थ—हे कुन्तीपुत्र श्रर्जुन! सब योनियों में जो नाना प्रकार के श्राकारवाले शरीर पैदा होते हैं, उन सबकी योनि महत्-ब्रह्म यानी प्रकृति है श्रीर उसमें बीज डालनेवाला सब-का पिता में हूँ।

मतखब यह कि देवता, मनुष्य, पशु, पश्ची इत्यादि सब गोनियों से जो नाना प्रकार के आकारवाले शरीर पैदा होते हैं, उन सबका मूल कारण यह माया या प्रकृति है। इसजिए यह प्रकृति सबकी माता है और बीज डालनेवाला या गर्भाधान करानेवाला परमात्मा पिता है।

सत्त्वं रजस्तम इति गुणाः प्रकृतिसंभवाः । निबध्नन्ति महाबाहो देहे देहिनमव्ययम् ॥ ४॥

सत्वम्, रजः, तमः, इति, गुणाः, प्रकृति-सम्भवाः । निवध्नन्ति, महाबाहो, देहे, देहिनम्, श्रव्ययम् ॥

महाबाहो =हे लम्बी भुजाबां रजः =रज वाले श्रजुंन ! + श्रीर मरुति-श्रकृति से उत्पन्न तमः =तम सम्भवाः } हुए इति =ये सत्त्वम् =सस्व गुणाः =तीनीं गुण न्नार्थि = (इस ) श्रीव- देहे =शरीर में नाशी निवासन्ति =बांधते हैं देहिनम् =शीवारमा को

अर्थ—हे बड़ी भुजाओंबाले अर्जुन! सत्त, रज और तम—ये तीनों गुण प्रकृति से उत्पन्न होकर इस शरीर में निर्विकार अविनाशी जीबात्मा को बाँधते हैं (अर्थात् ये गुण जीव को अपना स्वरूप भुलबाते हुए उसे नाशवान् और विकारी दिखलाते हैं; हालाँकि यह जीव इन गुणों में आसक होने पर भी निर्विकार और अविनाशी ही रहता है)।

### तत्र सत्त्वं निर्मलत्वात्प्रकाशकमनामयम् । सुखसङ्गेन बध्नाति ज्ञानसङ्गेन चानघ ॥ ६॥

तत्र, सत्त्वम्, निर्मलस्वात्, प्रकाशकम्, श्रनामयम् । सुख-सङ्गेन, वध्नाति, ज्ञान-सङ्गेन, च, अनघ ॥

≃हे निष्पाप. अनघ निर्मलत्वात =निर्मल या स्वध अजुंन ! स्वभाव होने के उन तीनों गुणों নদ্ৰ कारण में से सुख-सङ्गेन ⇒सुख के संग से प्रकाशकम् =प्रकाश-स्प + तथा ≃सौर च इान-सङ्गेन = ज्ञान के संग में अनामयम् =शान्त-६व +जीवास्मा को (निदॉष) =वाँधता (यानी बभ्राति सत्त्वम् =सस्वग्रय उल्लेखाता ) है

अर्थ — हे पापरिंदत अर्जुन ! इन तीन गुणों में से सतो-गुण निर्मल यानी स्वच्छ होने के कारण प्रकाशयुक्त, निर्दोष, शान्त-स्वरूप या मुख का देनेवाला है। यह सतोगुण ही, इसी ज्ञान और मुख के लालच में जीवात्मा को बाँधता है (अर्थात् सतोगुण के कारण से 'मैं मुखी हूँ', 'में ज्ञानी हूँ' ऐसा ख्याल आत्मा करता है और इसी अहद्वार से आत्मा का बन्धन होता है। मतलब यह कि यह रजोगुण ही जीवात्मा को ज्ञान और मुख में आसिक कराका उलकाता है )।

रजो रागात्मकं विद्धि तृष्णासङ्गममुझवम् । तिन्निष्टनाति कौन्तेय कर्मसङ्गेन देहिनम् ॥ ७ ॥

रजः, राग-त्रात्मकम्, विद्धि, तृष्णा-सङ्ग-समुद्भवम् । तत्, निबध्नाति, कौन्तेय, कर्म-सङ्गेन, देहिनम् ॥

कौन्तेय =हे कुन्तीपुत्र भारतः =रजोगुण को राग-त्रात्मकम्=राग बानी ब्रीति का कत्पन्न करने-वाला + श्रीर रुणा-संग- } नुष्णा तथा समुद्भवम् | श्रासिक का

उरपञ्च करने-

वाला
विद्धिः =( तू ) जान
तत् =वह रजोगुण
देहिनम् =देहधारी जीवास्मा की
कर्म-संगेन =कर्मी में आसक
करके
निवधानि =वन्धन में
फँसाता

अर्थ—हे कुन्ती के पुत्र अर्जुन ! रजोगुण को राग यानी प्रीति का उत्पन्न करनेवाला जान | यह तृष्णा और आसिक का मूल कारण है यानी किसी पदार्थ के पाने की अभिलाषा और उसमें प्रीति इसी से पदा होती है। यह रजोगुण ही देह-धारी जीव को काम में लगाकर बन्धन में फाँसता है।

म्यास्या—यह रजोगुण तृष्णा और श्रासिक का मूज कारण । रजोगुण ही मनुष्यों को संसारी कामों में जगाता है चौर इसी तृष्णा राग और चासिक के कारण यह रजोगुण जीव को कमें दारा देह के बन्धन में फैमाता है, हाजांकि वह वास्तव में कुछ नहीं करता।

### तमस्वज्ञानजं विद्धि मोहनं सर्वदेहिनाम् । प्रमादालस्यनिद्राभिस्तन्निबध्नाति भारत॥ ८॥

तमः, तु, अज्ञान-जम्, विद्धि, मोहनम्, सर्व-देहिनाम् । प्रमाद-श्रालस्य-निद्राभिः, तत्, निबन्नाति, भारत ॥

विद्धि ≕हे अर्जुन ! भारत =वह तमीगुरा ≃तभोगुण को तत तमः ∔जीवातमा को =तो त प्रमाद (विवेक-श्रज्ञान-जम् =( श्रावरबरूप ) प्रमादः श्रालस्य-- =शून्यता ) श्रञ्जान से उत्पन्न त्रालस्य श्रीर निडाभिः 🕽 दुआ नींद से सर्व-देहिनाम=सब प्राणियों को =बाँधता ( वब-≕भ्रास्ति में निबधाति मोहनम माये रखता ) है दालनेवाला

अर्थ—हे भारत ! तमागुण अज्ञान से पैदा होता है । वह सब प्राणियों को आन्ति यानी भूल में डालता है । वह आलस्य, नींद भीर प्रमाद ( मृहता ) से जीव को बाँधता है ।

### सत्त्वं सुखे संजयति रजः कर्मिश् भारत । ज्ञानमावृत्य तु तमः प्रमादे संजयत्युत ॥ ६ ॥

सत्त्वम्, सुखे, संजयति, रजः, कर्मिश्यि, भारत । शानम्, त्रावृत्य, तु, तमः, प्रमादे, संजयति, उत्।।

=हे अर्जुन ! मारत =तमोग्य तमः =सतोगुग =ज्ञान को सत्त्वम शानम + जीव को =( अविद्यारूप श्रावृत्य सुखे आवरण से 🗦 =सुख में + श्रीर डक कर =रजोग्य =(ग्रविवेकरूपी) रजः प्रमादे कर्मांशि =कर्म से प्रमाद में संजय ति ≃लगाता है =£ĵ उत ⇒लगाना है ≃िकन्त संजयित त

अर्थ—हे भरत की सन्तान अर्जुन! सतोगुण जीव को पुष में लगाता है ( अर्थात् जिस समय सतोगुण का अपवि-भीव होता है, उस समय वह सुख के सम्मुख करता है ) रजोगुण काम में और तमोगुण ( बादल के समान ) ज्ञान पर पर्दी डालकर जीव को भ्रम में डालता है।

#### रजस्तमश्चाभिभूय सत्त्वं भवति भारत । रजः सत्त्वं तमश्चैव तमः सत्त्वं रजस्तथा ॥१०॥

रजः, तमः, च, अभिभूय, सत्त्वम्, भवति, भारत । रजः, सत्त्वम्, तमः, च, एव, तमः, सत्त्वम्, रजः, तथा।

| भाग्त    | =हे बर्जुन !       | सश्वम्   | ≃सतोगुख को       |
|----------|--------------------|----------|------------------|
| रज्ञः    | =रजोगुष            |          | +दबाकर           |
| च        | =स्रोर             | तमः      | ≂तमोगुख          |
| तमः      | ≃तमोगुख को         |          | +प्रकट होता है   |
| अभिभूय   | =द्वाकर            | तथा, एव  | =इसी तरह         |
| सत्त्वम् | =सतांगुण           | तमः      | =तमोगुख          |
| भवनि     | =बृद्धि को प्राप्त |          | +श्रीर           |
|          | होता है            | सत्त्वम् | =सतोगुण को       |
| ৰ •      | ≕तथा               |          | +दबाकर           |
| रजः      | =र जोगु ग्         | रजः      | =रजोगुख की       |
|          | + जीर              |          | प्रधानता होती है |

अर्थ —हे भगत-सन्तान अर्जुन ! रजोगुण और तमोगुण का दवाकर सतोगुण दृद्धि को प्राप्त होता है। (यह सतोगुण उस समय पुरुष को ज्ञान और सुखमें उलकाता हैं); रजोगुण व्याग सतोगुण को दवाकर तमोगुण बढ़ता है (उस समय वह नींद, आलस्य तथा मोह आदि में पुरुष को उलकाने का कार्य करता है) और तमोगुण एवं सतोगुण को दवाकर रजोगुण की प्रधानता होती है (उस समय वह पुरुष को तृष्णा, बी अपीर नाच-तमाशे आदि की ओर ले जाने का कार्य करता है)

# सर्वद्वारेषु देहेऽस्मिन्त्रकाशं उपजायते । ज्ञानं यदा तदा विद्याद्वितृद्धं सत्त्वमित्युत् ॥ ३ १॥ १

सर्व-द्वारेषु, देहे, अस्मिन्, प्रकाशः, उपजायते । ज्ञानम्, यदा, तदा, विद्यात्, विद्यसम्, सस्त्रम्, इति, उत ॥

यदा =िजस समय प्रकाशः =प्रकाश अस्मिन् =इस उपजायते =उत्पन्न होता है देहे शरीर में तदा =उस समय +तथा इति =ऐसा सर्व-द्वारेषु =श्रोत्र श्रादि विद्यात् =समभो इस्ट्रियरूप ≕िक उत दारों में सत्वम् =सर्तोगग श्रातम् विवृद्धम् =ज्ञान-रूप ≕बढ़ाहुआ है

अर्थ — जिस समय इस देह और इन्द्रियों में ज्ञान का प्रकाश हो यानी जिस समय ज्ञान-चर्चा अच्छी लगे, उस समय ऐसा सममो कि सतोगुण की प्रधानता है।

लोभः प्रवृत्तिरारम्भः कर्मग्रामशमः स्पृहा। रजस्येतानि जायन्ते विवृद्धे भरतर्षभ ॥ १२ ॥

लोभः, प्रवृत्तिः, श्रारम्भः, कर्मणाम्, श्रशमः, स्पृहा । रजिस, एतानि, जायन्ते, विवृद्धे, भरत-ऋषभ ॥

| भरत-ऋष     | । =हे भरत-वंशियों      | त्रश्मः  | ≃ग्रशान्ति जा     |
|------------|------------------------|----------|-------------------|
|            | में श्रेष्ठ (अर्जुन) ! |          | सन में बेचैनी     |
| रजसि       | =रजोगुग की             |          | + भौर             |
| .विवृदे    | =वृद्धि में            | स्पृद्धा | =धव मादि प्राप्त  |
| लोभः       | =लोभ                   |          | करने की इच्छा     |
| प्रवृत्तिः | =प्रवृत्ति (दिन-       |          | वा दिवय-मोगों     |
|            | रात कामों में          |          | को भोगने की       |
| *          | वगे रहनः)              |          |                   |
| कर्मणाम्   | =( नये-नये )           | _        | वाबसा             |
|            | कमी का                 | पतानि    | ⇒थे सब (तष्व)     |
| आरम्भः     | =म्रारम                | जायन्ते  | =उत्पन्न होते हैं |
|            |                        |          |                   |

अर्थ—हे भरतवंशियों में श्रेष्ठ ! लोभ ( अधिक धन पैदा करने की अभिलापा या पराया माल अपनाने की उच्छा ), दिनगत कामों में लगे रहना, नये-नये कामों को आरम्भ करना, अशान्ति यानी वेचेनी ( अधवा यह काम करके वह काम करूँगा ), और देखी या धुनी चीओं के प्राप्त करने की इच्छा—ये सब लक्षण जिस समय किसी प्राणी में प्रकट हों, तो समक लेना चाहिए कि इस समय उस प्राणी में रजीपुण की प्रधानता है ।

### श्रव्यक्षशोऽप्रवृत्तिश्च प्रमादो मोह एव च । तमस्येतानि जायन्ते विवृद्धे कुरुनन्दन ॥ १३॥

अप्रकाशः, अप्रवृत्तिः, च, प्रमादः, मोहः, एव, च। तमसि, एतानि, जायन्ते, विवृद्धे, कुरुनन्दन ॥

| ~~~~          |                        | ~~~~~    |                   |
|---------------|------------------------|----------|-------------------|
| कुरुनन्दन     | ⇒हे कु <b>र</b> ∙नन्दन | मोहः     | =मोह (निदा        |
|               | ( च्रजुंन)!            | 1        | आदिका आना)        |
| त्रप्रकाशः    | =ब्रज्ञान वा           | च        | =श्रीर            |
|               | चविवेक                 | प्रमादः  | =प्रमाद (भृत      |
| च             | ≂श्रीर                 |          | का होना)          |
| श्रप्रमृत्तिः | ≕ग्नाखस्य (किसी        |          | ≖ये सब            |
|               | काम के करने में        |          | =तमोगुण की        |
|               | ग्रहिच )               | विवृद्धे | =वृद्धिः          |
| एव            | =ऐसे ही                | जायन्ते  | ≃उत्पन्न होते हैं |
|               |                        |          |                   |

शर्थ हे कुरुपुत्र ! जिस समय तमोगुण बढ़ा हुआ होता है, उस समय अज्ञान, कामों में अठिच ( आलस्य ), प्रमाद और मोह पैदा होता है ।

श्याक्या—जिस समय ज्ञान ■ रहे, किसी ■ में मन न सगे, भ्व होने बगे और निद्रा धाने सगे उस समय समक बेना चाहिए कि इस समय तमोगुण की प्रधानता है।

यदा सस्वे प्रवृद्धे तु प्रलयं याति देहभृत्। तदोत्तमविदां लोकानमलान्प्रतिपद्यते॥ १४॥

यदा, सत्त्रे, प्रशृद्धे, तु, प्रलंयम्, याति, देहभृत्। तदा, उत्तम-निदाम्, लोकान्, अमलान्, प्रतिपद्यते ॥

र्षे =शौर (जावारमा) यदा =जब सत्तेष =सतोगुण की देदभृत् =यह देहधारी • प्रजृत्वे =वृद्धि के समय प्रलयम् = सृत्युको याति =प्राप्त होता है तदा =तव +वह

उत्तम-विदाम्=उत्तम उपासकों है
श्रमलान् =िनमंत्र
लोकान् =लोकों को
प्रतिपद्यते =प्राप्त होता है

श्रर्थ—श्रीर हे अर्जुन ! जब कोई देहधारी मनुष्य सतोगुण की प्रधानता के समय यह शरीर छोड़ता है, तो वह ब्रह्म लोकादि उत्तम विचारवानों के निर्मल लोकों में जाता है ( अर्थात् वह पुण्यात्मा झानी लोगों के कुल या समाज में दूसरा जन्म लेता है )।

### रजिस प्रलयं गत्वा कर्मसङ्गिषु जायते । तथा प्रलीनस्तमिस मूहयोनिषु जायते ॥ १४॥

रजिस, प्रलयम्, गत्वा, कर्म-सङ्गिपु, जायते । तथां, प्रलीनः, तमसि, मृह-योनिषु, जायते ॥

+शौर
रजिस =रजोगुण (की
प्रवलता) में
+शरीर छोड़नेवाला
प्रलयम् =मृत्यु की
गत्वा =प्राप्त होकर
कर्म-सङ्गिष्ठ=कर्मों में श्रासक
रहनेवाले खोगों
में

जायते =जन्म बेता है
तथा =तथा
तमसि =तमोगुण (की
प्रवलता) में
प्रलीनः =मृत्यु को प्राप्त
हुन्ना मनुष्य
मूढ-योनिषु =पशु-पदी, कीर
न्नादि ह्यानगृत्व

जांयते

मृह योनियों में

=उत्पन्न होता है

अर्थ—श्रीर हे अर्जुन ! जो रजोगुरा की प्रधानता के समय मरता है, यह कर्म-सङ्कियों में उत्पन्न होता है, यानी वह उन लोगों के घरों में जन्म लेता है जो कर्म-फलों में श्रासिक या प्रीति रखनेवाले हैं श्रीर जो तमोगुरा की प्रवलता के समय मरता है, वह पशु-पन्ती श्रादि ज्ञान-शून्य मृद योनियों में जन्म लेता है (इसलिए मनुष्य को चाहिए कि वह सतोगुरा बढ़ाने के लिए यत्न करता रहे )।

कर्मणः सुकृतस्याहुः सात्त्विकं निर्मलं फलम् । रजसरतु फलं दुःखमज्ञानं तममः फलम् ॥ १६॥

कर्मणः, सुकृतस्य, आहः, सात्त्रिकस्, निर्मलम्, फलम्। रजसः, तु, फलम्, दुःलम्, अज्ञानम्, तमसः, फलम्।।

=धौर सुकृतस्य =सुकृत श्रथांत् तु सारिवक यानी रजसः 🍷 =रजोगुण का शुभ फन्म = फल कर्मग्रः =कर्म का दुःखम् ≔दुःख फलम् +तथा =फल तमसः =तमोगुण का सारिवकम् =सस्वगुणी यानी फलम् सुखरूप =फस निर्मलम् ≃निर्मल प्रज्ञानम् = प्रज्ञान =कहा है आहुः +कहा गया है

श्रर्थ—श्रब्धे कामों का फल सात्त्रिक श्रीर निर्मल है योनी सतोगुरा-सम्बन्धी कर्म करनेवाले सदैव सुखी रहते हैं

रजोगुण-सम्बन्धी कर्म करनेवाले दुःख भोगते हैं; श्रीर जो तमोगुण-सम्बन्धी कर्म करते हैं, उन्हें उन कर्मी का फल अज्ञान मिलता है, अर्थात् वे सदैव अज्ञान में ही पड़े रहते हैं।

सत्त्वात्संजायते ज्ञानं रजसो लोभ एव च। प्रमादमोहौ तमसो भवतोऽज्ञानमेवच ॥ ३७॥

सच्वात्, संजायते, ज्ञानम्, रजसः, लोभः, एव, च। प्रमाद-मोहौ, तमसः, भवतः, अज्ञानम्, एव, च ॥

=सतोग्ण से सरवात् तमसः शनम् =शान संजायते = उग्पन्न होता है ≖श्रीर च ≖रजांग्ण से रजसः भवतः =लोभ लोभः =ही त्रज्ञानम् प्व +उल्पन्न होता है एव ਚ ≕तथा

=तमोग्या से प्रमाद-मोहो =प्रमाद ( श्रसा-वधानता ) और

मोह

≃उत्पन्न होते हैं

+श्रौर

=श्रज्ञान

=भी

+उरपन्न होता है

व्यर्थ-हे अर्जुन ! सतोग्रा से ज्ञान और रजीग्या से लोग उत्पन्न होता है ऋीर तमोगुगा से प्रमाद--असावधानता-मोह श्रीर अज्ञान ही पैदा होते हैं । ( इसलिए तमोगुण सम्बन्धी कर्मों का फल भी अज्ञान, कर्महीनता और भूल है।

जध्वै गच्छन्ति सस्वस्था मध्ये तिष्ठन्ति राजसाः । जघन्यगुण्वृत्तिस्था श्रधो गच्छन्ति तामसा:॥१८॥ जर्ध्वम्, गच्छन्ति, सत्त्व-स्थाः, मध्ये, तिष्टन्ति, राजसाः । जधन्य-गुरा-वृत्ति-स्थाः, अधः, गच्छन्ति, तामसाः ॥

=सतोगुण में सस्व-स्थाः जनम जेते हैं स्थित हुए पुरुष + भीर अध्वम । =बह्मलोक भादि बसलोक भादि जधन्य गुग् ] निकृष्ट गुग्रा की उपर के लोकों को खुत्ति स्थाः वित्तवाने तामसाः =तमोगुकी पुरुष गच्छन्ति =जाते हैं =रजोगुखी पुरुष =नीचे को (अर्थात् राजसाः ग्रधः मध्ये =मध्य लोक में पशु-पन्नी, की दे यानी पितृ या आदि नीच मनुष्यत्नोक में ही योनियों की ) तिष्ठन्ति =ठहरते हैं अर्थात् । गच्छन्ति =जाते हैं

अर्थ--- सतोगुणी ब्रह्मलोक आदि उत्पर के लोकों में जाते हैं, रजोगुणी मध्यलोक यानी मनुष्यलोक में जाते हैं और निकृष्ट गुणों के स्वभाववाले तमोगुणी पुरुष नीचे के लोक में जाते, अर्थात् पशु-पत्ती आदि नीच योनियों में जन्म लेते हैं।

ज्याख्या— अच्छे कर्म करनेवाले या सतीगुणी स्वभाववाले लोग भरने के बाद ब्रह्मलोक आदि उत्पर के लोकों को प्राप्त होते हैं यानी अच्छी गित पाते हैं; जो रजोगुणसम्बन्धी कर्म करते हैं, वे पितृ-चोक में जाते हैं या फिर मनुष्यलोक में ही जनम लेते हैं और अनेक प्रकार के दुःख भोगते हैं; जो तमोगुण-मम्बन्धी कर्म करते हैं अथवा जिनका स्वभाव तमोगुणी है, ■ मरकर पशु-पद्मी आदि नीच योनियों ■ जन्म लेते हैं।

## नान्यं गुणेभ्यः कर्तारं यदा द्रष्टाऽनुपश्यति। गुणेभ्यश्च परं वेत्ति मङ्गावं सोऽधिगच्छति॥१६॥

न, अन्यम्, गुरोभ्यः, कर्तारम्, यदा, द्रष्टा, अनुपरयति । गुरोभ्यः, च, परम्, वेत्ति, मद्-भावम्, सः, अधिगच्छृति ॥

| यदा       | ≕जिस समय           | च         | =भौर               |
|-----------|--------------------|-----------|--------------------|
| द्रष्टा   | =देखनेवासा यानी    | गुलेश्यः  | =गुषों से          |
|           | विचारवान् पुरुष    | परम्      | =परे               |
| गुरोभ्यः  | =तीनों गुर्यों के  |           | + भारमा को         |
|           | सिवा               | वेत्ति    | =जानता             |
| ग्रन्यम्  | =श्रीर किसी को     |           | + तब               |
| कर्तारम्  | =कर्ता (यानी       | सः        | =98                |
|           | कमं करनेवाला)      |           |                    |
| न         | =नहीं              | मद्-भावम् | =मेरे भाव (भर्यात् |
| अनुपश्यति | ≃देखता है (भ्रथीत् |           | मेरे शुद्ध सचि-    |
|           | गुण ही कर्ता है    |           | दानन्दस्वरूप )     |
|           | भागा साची-         |           | को                 |
|           | मात्र 📗 )          | ऋधिगच्छति | त=प्राप्त होता 🖡   |

अर्थ — जो विचारवान् पुरुष गुणों के सिवा और किसी को कर्ता नहीं समकता और आत्मा को गुणों से परे अकर्ता केवल सालीक्ष्य जानता है, वही पुरुष मेरे स्वरूप की प्राप्त होता है। व्याख्या—जो यह जानता है कि कम नृष द्वारा ही होते है, मात्मा कुछ नहीं करता, भारमा तो श्रकर्ता श्रीर केवल साधी-इप है, वहीं मुक्त समिदानन्दस्वरूप को प्राप्त होता है।

गुणानेतानतीत्य त्रीन्देही देहसमुद्भवान् । जन्ममृत्युजरादुःखैर्विमुक्तोऽमृतमश्नुते ॥ २०॥ गुणान्, एतान्, अतीत्यं, त्रीन्, देही, देह-समुद्भवान् । जन्म-मृत्यु-जरा-दुःखेः, विमुक्तः, अमृतम्, अश्नुते ॥

+ और यह ऋतीस्य ≃( धारमज्ञान हारा) नाँघकर देही =प्राणी खर्थात् जनम-मृत्यु- ) ुन्नम, मृत्यु जरा-दुःसैः ) त्रीर बुदापे के पुरुष ्रारीर हो उत्पन्न करने-दुःखीं से विमुक्तः =मुक्त होता हुआ। वाले =धमृत ऋधांत् अभृतम् पतान् =इन अचय भानन्द त्रीन =शीनों =गुणों को गुणान अश्नुते ≖प्राप्त होता है

अर्थ—और यह पुरुष शरीर की उत्पन्न करनेताले सन्त, रज और तम इन तीनों गुणों को (आत्मज्ञान द्वारा) नाँच-कर तथा जन्म, मरण और बुद्धापे के दुःखों से खुटकर अमर हो जाता है, अर्थात् मरने के बाद वह मोन्न की प्राप्त हो जाता है।

व्याख्या—मायारूपी सरव, रज चौर तम जो तीन गुण हैं, ये गरीर की उत्पत्ति में बीजभूत हैं। इनकी ममता चौर संग को छोद देना ही इनको जीत जेना है। इसिंजए त्रिगुणातीत (तीनों गुणों से पृथक्) होना ही साया से छूटकर परव्रहा को पहचान जेना है। इसी को बाह्यी अवस्था भी कहते हैं। जो इस अवस्था को पहुँच जाता है, वह असर हो जाता है।

#### त्रर्जुन उवाच---

# कैर्लिङ्गेस्रीन्गुणानेतानतीतो भवति प्रभो । किमाचारः कथं चैतांस्रीन्गुणानतिवर्तते ॥ २१॥

केः, लिङ्गैः, त्रीन्, गुणान्, एतान्, त्रतितः, भवति, प्रमो । किम्, त्राचारः, कथम्, च, एतान्, त्रीन्, गुणान्, त्रतिवर्तते॥

#### श्रज्ञिन ने पूछा-

| प्रभा   | =हे प्रभो !  | किम्,ऋ।चारः≃(उसका) |                 |
|---------|--------------|--------------------|-----------------|
| क्षेत   | . ≃िकन       |                    | श्राचर्य कैसा   |
| लिङ्गै: | =चिद्वों या  |                    | (होता है)       |
| **      | जच्यों से    | .च .               | =श्रीर          |
|         | +यह जीव      | कथम्               | =िकस प्रकार     |
| यतान्   | =इन          | पतान्              | †वह<br>=इन      |
| त्रीन्  | =तीन         | त्रीन्             | –६्न<br>=तीर्ने |
| गुणान्  | =गुर्गो से   | गुणान              | ≃गुर्खों से     |
| श्रतीतः | =च्चतीत यानी | ग्रतिवर्तते        | =ग्रतीत होता है |
|         | परे          | 1                  | यानी परे हो     |
| भवति    | =होता 🎚      |                    | aran II         |

अर्थ—अर्जुन ने प्रश्न किया कि हे प्रभो ! जो इन तीन गुणों से अतीत होता है अथवा जो इन तीन गुणों के पार चला जाता है या इनसे अलग हो जाता है, उसकी क्या पहिचान है। उसका आचार—ग्हन-सहन—कैसा होता है ? और वह इन तीन गुणों से रहित कैसे हो जाता है, अर्थात् गुणों से रहित होने का उपाय क्या है ?

#### श्रीभगवानुवाच--

प्रकाशं च प्रवृत्तिं च मोहमेव च पाग्डव । न देष्टि संप्रवृत्तानि न निवृत्तानि कांज्ञति॥ २२॥

प्रकाशम्, च, प्रवृत्तिम्, च, मोहम्, एव, च, पाएडव । न, देष्टि, सम्प्रवृत्तानि, न, निवृत्तानि, कांक्ति॥

अर्जुन के प्रश्त करने पर श्रीकृष्ण भगवान् बोले—

| पाग्डव      | =हे अर्जुन !     | सम्प्रवृत्तावि | न = उथ्यक्ष होने पर |
|-------------|------------------|----------------|---------------------|
| प्रकाशम्    | =प्रकाश (ज्ञान)- |                | +जो विचारवान्       |
|             | रूप सस्वगुण      | 1              | पुरुष               |
| च           | ≕सौर             | न, द्वेष्टि    | =न द्वेष करता है    |
| प्रवृत्तिम् | =प्रवृत्ति (काम  |                | अथवान घृणा          |
|             | में लगना)-रूप    |                | करता है             |
|             | रजोगुण           | ਚ              | ≃श्रौर              |
| च, एव       | =श्रीर ऐसे ही    | न              | ===                 |
| मोइम्       | =मोहरूप तमी-     | निवृत्तानि     | =िनवृत्त ( मुक्र )  |
|             | गुरा 🗎 🔻         |                | होने पर             |

+ इनकी कांचाति = इच्छा करता है ( ऐसे लक्षणों- वाला पुरुष गुवा-तीत होता है)

अर्थ—भगवान् ने कहा—हे पांडुपुत्र अर्जुन! प्रकाश ( सत्त्वगुण का कार्य ), प्रवृत्ति—काम में लगना— ( रजोगुण का कार्य ) और ऐसे ही मोह ( तमोगुण का कार्य ) इन तीनों के वर्तमान होने पर, जो इनसे देख यानी घृणा या नफरत नहीं करता और इनके वर्तमान न रहने पर इनकी इच्छा नहीं करता, ऐसे लक्षणवाला पुरुष गुणा-तीत होता है।

स्याख्या—सतोगुण, रंजोगुण भीर तमोगुण के कार्य प्रकार, प्रवृत्ति भीर मोह इन तीनों के मीजूद होने पर जो इनसे नकरत नहीं करता भीर न होने पर जो इनकी चाह नहीं करता, बिस्क दोनों भवस्थाओं में समान चित्त रखता है भीर जिसको किसी प्रकार का राग-द्वेष नहीं है. बिल्क उदासीन रहता है, वही पुरुष गुणातीत होता है।

हे अर्जुन, घर म् उसके भाषार (रहन-सहन) के स्ता सुन-

उदासीनवदामीनो गुणैयों न विचाल्यते। गुणा वर्तन्त इत्येव योऽवतिष्ठति नेङ्गते॥ २३॥

उदासीनवत्, आसीनः, गुणैः, यः, न, विचार्यते । गुणाः, वर्तन्ते, इति, एव, यः, अवितिष्ठति, न, इङ्गते ॥

| ~~~~~                 |                                      |           |                      |
|-----------------------|--------------------------------------|-----------|----------------------|
| यः                    | =जो देहधारी                          |           | अपने कार्यं में      |
| उदासीनवत              | (= उदासीन की                         |           | अपने आप लगे          |
|                       | तरह                                  |           | रहते हैं             |
| श्रासीनः              | =स्थित हुन्ना                        | इति       | =ऐसा समभकर           |
| गुर्गैः               | =सस्य भादि तीनों                     | यः        | =जो (विचार-          |
| 9                     | गुर्यों से                           | <u> </u>  | वान् पुरुष )         |
| न                     | ≃नहीं                                | अवतिप्रति | =स्थिर रहता          |
| विचाल्यते             | ≃विषित्तित होता                      |           | + भीर भपने           |
|                       | + तथा                                | ĺ         | निश्चय से            |
| गुणाः एव,<br>वर्तन्ते | } = केवल 'गुण ही<br>- गुणों में वर्त | न, इंगते  | =विचलित नहीं<br>होता |
|                       | रहे हैं' ग्रथीत्                     |           | + वह गुणातीत         |
|                       | ्तीनों गु <b>ण</b> श्रपने-           |           | कहलाता है            |

अर्थ हे अर्जुन! जो उदामीन अक्ष की तरह रहता है और सत्त, रज, तम इन गुणों के कार्य से विंचलित नहीं होता, जो ऐसा जानता है कि ये तीनों गुण अपने-अपने कार्य में आप ही लगे रहते हैं, जो सिचदानन्द परमात्मा के न्वरूप में दद निरचय रखता है और अपने निरचय से विचलित नहीं होता, अर्थात् जिसका चित्त इधर-उपर नहीं डोलता, वहीं गुणातीत है।

<sup>•</sup> उदासीन=जो किसी से न मित्रना रखता हो, न शत्रुता धर्यात् निरपेश ।

# समदुः खसु खः स्वस्थः समलोष्टाश्मकाञ्चनः । तुल्याप्रयाप्रियो धीरम्तुल्यानिन्दात्मसंस्तुतिः ॥ २ ४॥

सम-दुःख-सुखः, स्व-स्थः, सम-लोष्ट-व्यश्म-काञ्चनः। तुल्य-प्रिय-त्र्यप्रियः, धीरः, तुल्य-निन्दा-त्रात्म-संस्तुतिः॥

सम-दुःख- ) = जो दुःख-सुख सुखः ) को एक समान जो निय-श्रमिय श्रवियः श्रथवा मिश्र समभता है जीर शत्रु में कुछ ⇒जो अपने ही स्वस्थः भन्तर नहीं सम-स्वरूप में स्थिर रहता है प्रधात =जो धेर्बवान है धीरः जो सदैव श्रपने + और ज्ञापमें मस्त रहता है जो अपनी निंदा-तुल्ध-\_्रस्तुति या यश-श्रापयश को निन्दा-+ ऋीर श्रात्म-सम-लोग्छ- ) जिसके लिए स्राप्तम- ) =सिद्धी, प्रत्था संस्तुतिः , समान समभता =िमही, पन्धर श्रीर सोना काञ्चनः +वही गुणातीत तुल्य है 🕂 तथा

श्चर्य — जो दुःख-मुख को समान सममता है, जो अपने श्चानन्दस्वरूप श्चातमा में स्थिर रहता है, अर्थात् जो अपने श्चापमें मस्त रहता है (अथवा जो हर समय प्रसन्नचित्त रहता है); जो ढेले यानी मिड़ी, पत्थर और सोने को समान समकता है, जो प्रिय-अप्रिय चीजों में या मित्र-शत्रु में कुछ फर्क नहीं समकता; बिल्क एक समान ही समकता है, जो धीर अर्थात् धैर्यवान् है, और जो अपनी निन्दा-स्तुति या यश-अपयश को समान समकता है, बही गुणासीत है।

### मानापमानयास्तुल्यस्तुल्यो मित्रारिपद्मयोः । सर्वारम्भपरित्यागी गुणातीतः स उच्यते ॥ २५॥

मान-अपमानयोः, तुरूयः, तुरूयः, मित्र-अरि-पत्तयोः । सर्व-आरम्भ-परित्यागी, गुण-अतीतः, सः, उच्यते ॥

ो मान श्रीर श्रप-∫ मान में श्रथीत् =(सदैव) जो त्र्यः तुल्य रहता है चादर चौर = वह सः बनादर में सर्व-स्रारंभ- | \_शुभ-सशुभ परित्यामा | कमौ के सारंभ ≃जो एक समान तुस्यः का त्याग करने-रहता है वाला (महास्मा) +तथा . गुण-त्रातीतः =गुर्णो से व्यतीत मित्र-द्यरि- | \_ मित्र श्रौर शत्रु ( अलग ) के 📰 में पत्तयोः उच्यते =कहलाता है

अर्थ-जो मान-श्रपमान को एक समान समकता है, जो मित्र-शत्रु को बराबर मानता है ( अर्थात् किसी की भी तरकदारी नहीं करता ) और जो सारे धन्धों का त्यागी है यानी कर्तापन के अभिमान को त्यागकर केवल परोपकार के लिए जो कर्म करता है, वही पुरुष गुणों से अतीत (अलग) कहा जाता है।

मां च योऽव्यभिचारेण भिक्तयोगेन सेवते। स गुणान्समतीत्यैतान्ब्रह्मभूयाय कल्पते॥ २६॥

माम्, च, यः, अव्यभिचारेगा, भिक्तयोगेन, सेवते । सः, गुगान्, समतीत्य, एतान्, ब्रह्म-भूयाय, करूपते ॥

=भौर च या भजता है =जो पुरुष सः ==== ग्रव्यभि चारेग=श्रस्ट या पतान् = इन द्य न न्य गुणान् =तीनां गुणों को भक्तियोगेन =भक्ति 🗎 ≃मुक्त सिंबदानन्द् समतीत्य=पार करके माम ब्रह्म-भूयाय=ब्रह्मस्वरूप को स्वरूप को संवते = उपासना करता कल्पते = प्राप्त होता

अर्थ — हे अर्जुन ! जो पवित्र आत्मा अखएड भिक्त से मुक्त सिचदानन्दस्वरूप की उपासना करता है, वह इन तीनों गुणों को नाँच करके — पार करके — ब्रह्मस्वरूप होने के योग्य हो जाता है अर्थात् शरीर छोड़ने पर वह परमगृति को प्राप्त होता है।

ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाऽहममृतस्याव्ययस्य च । शाश्वतस्य च धर्मस्य सुखस्यैकान्तिक्रस्य च ॥ २०॥ ब्रह्मणः, हि, प्रतिष्ठा, श्रहम्, श्रमृतस्य, श्रव्ययस्य, च । शारवतस्य, च, धर्मस्य, सुखस्य, ऐकान्तिकस्य, च ॥

हि = च्यांकि

प्रदेशयस्य = निर्विकार

च = चौर

प्रमृतस्य = प्रविनाशी

प्रहासुः = परजहा का

च = सथा

गाइसतस्य=सनातन
धर्मस्य = धर्म ■

च = एवं

ऐकान्तिकस्य=श्रख्यह
सुखस्य = सुख का
श्रहम् = में (\*ही )
प्रतिष्ठा = श्राध्य (श्राधार
या श्रन्तिम
स्थान ) हूँ

अर्थ—क्योंकि अविनाशी, अमृतरूप ब्रह्म की मूर्ति या अहारूप वासुदेव में हूँ। ऐसे ही सनातन-धर्म (सदा रहनेवाला धर्म) तथा अख्यु सुख का भी स्थान में ही हूँ।

चह कि जो अलगड मिक्रयोग से मुक्त अविनाशी की सेवा कि है, वह सस्य, रज और तम इन तीन गुणों को पार करके मेरे भाव को प्राप्त होकर महारूप हो जाता है।

चौदहवाँ श्रध्याय समाप्त ।



### गीता के चौदहवें अध्याय का माहातम्य

उसके बाद पार्वती ने पूझा-- "भगवन्, गीता के तेरहवें अध्याय का माहात्म्य सुनकर मुक्ते बड़ा आनन्द हुआ । अब कृपा करके गीता के चौदहवें अध्याय का माहातम्य कहिए।" महादेवजी बीले—"हे देवि, महाराष्ट्र देश में एक ब्राह्मण रहता था। उसकी स्री बड़ी कर्कशा श्रीर व्यभिचारिणी थी। एक दिन अपनी स्त्री का कुकर्म देखकर ब्राह्मण अपना क्रोध न सँभाल सका श्रीर उस कुलटा की तलवार के घाट उतारा। वह तो इस संसार से विदा होकर यम-लोक को गई और ब्राह्म सो बी-इंत्या का पाप लगा। स्त्री को यमपुर की यातना भोग लेने के बाद कुतिया का जन्म मिला। वह एक राजा के घर में पली। राजा उसे लेकर शिकार की जाया करता था । उस ब्राह्मगा को भी की-इत्या के पाप से दूसरे जन्म में खरगोश होना पड़ा । एक दिन राजा शिकार को गया। वन में वही खरगोश देख पड़ा। कुतिया भी राजा के साथ थी। वह पूर्व-जन्म के त्रैर का स्मरण करके खरगोश पर कपटी। खरगोश जी छोड़कर भागा, किन्तु कुतिया ने दौड़-कर उसे पकड़ लिया। इतने में कुछ आदिमियों के हुल्लड़ मचाने से खरगौश उसके मुँह से झूटकर भागा भौर एक मुनि के आश्रम में गया। भागते-भागते वह थक गया था और गले में कुतिया के दाँत लगने से घायल भी हो गया था। वह आश्रम में पहुँचते ही गिर पड़ा और उसी दम मर गया।

क्तिया भी उसके पीछे दीइती हुई आश्रम में पहुँची और खरगोश के पास ही गिरकर वह भी मर गई। ये दोनों उस स्थान पर गिरे, जहाँ मुनि के पैर धोने का पानी पड़ा था। इसी से उनके मस्ते ही आकाश से एक विमान उतरा। उस पर बैठकर वे दोनों स्वर्गलोक को गये। उस समय मुनि के पास एक राजा बैठा था, उसने यह हाल देखकर मुनि से पूछा-"भगवन्, इन दोनों ने कौन-सा पुण्य किया है, जिसके प्रभाव से इस प्रकार स्वर्गलोक को गये ?"

मुनि बोले—''इसका कारण वतलाता हूँ, सुनो । मैं गीता के चौदहवें अध्याय का प्रतिदिन पाठ करता हूँ । ये दोनों जिस स्थान पर गिरकर मरे हैं, वहाँ मेरे पैरों का धीवन (पानी) पड़ा था। उसी की चड़ में लथपथ होकर इन्होंने प्राण छोड़े हैं, इसी कारण इनको स्वर्गलोक प्राप्त हुआ है।" राजा मुनि की बात सुनकर बहुत प्रसन्न हुआ और उसी दिन से गीता के चौदहर्वे अध्याय का पाठ करने लगा। अन्त की वह भी प्राणा त्यागकर अज्ञय लोक को गया।



## पन्द्रहवाँ हा ह्याच

--\$\&:o:-\$\&-

### श्रीभगवानुवाच

जर्ध्वमूलमधःशाखमश्वत्थं प्राहुरव्ययम्। छन्दांसि यस्य पर्गानि यस्तं वेद स वेदवित्॥१॥

ऊर्घ-मूलन्, अधः-शाखम्, अश्वत्थम्, प्राहुः, अव्ययम् । इन्दांसि, यस्य, पर्णानि, यः, तम्, वेद, सः, वेदवित् ॥ भीकृष्ण भगवान् बोले कि हे अर्ज्ञानः—

अध्वं मृत्मम् = जिसकी जड़ उपर को है

+ भौर

<sup>•</sup> उथ्वं म्लम् — आदिपुरुष परमातमा ही इस मंसार का म्ब कारण वि । वह सब से उपर के धाम में निवास करता वि ; इसी जिए 'उथ्वं' नाम से कहा जाता वि । व्या संसार-वृष हसी सर्व-गक्तिम। म् परमेश्वर से उत्पन्न हुआ वि, इसी जिए उसकी 'कर्ष्यं-मूण' वानी 'उपर की सोर म्जवाजा' कहते वि ।

| ग्रधः-शासम्      | †=जिसकी शाखा       | श्रव्ययम् ‡ | ≂ग्रविनाशी       |  |
|------------------|--------------------|-------------|------------------|--|
|                  | नीचे की स्रोर हैं  | प्राहुः     | =कहते हैं        |  |
|                  | नेत्रथा            | यः          | =जो पुरुष        |  |
| यस्य             | =जिसके             | तम्         | =उस संसार-रूप    |  |
| पर्यानि          | ≕पत्ते             |             | वृक्ष को         |  |
| <b>इ</b> न्दांसि | ≂वेदों के मंत्र है | वेद         | ≕जानता है        |  |
|                  | +ऐसे               | सः          | = <b>व</b> ह     |  |
| अश्वरधम्         | =संसार-रूप वृत्त   | वेदविस्     | =चेद्द का जानने- |  |
| अने बार बर्ग     |                    |             | वाला यानी.       |  |
|                  | को                 |             | भाग्मदर्शी है    |  |

श्रर्थ - श्रादिपुरुष-परमेशवररूप इस संसाररूपी वृत्त की जड़ ऊपर को है श्रार ब्रह्मारूप मुख्य शाखा जिसकी शाखाएँ नीचे की श्रोर हैं, वेदों के छन्द जिसके पत्ते हैं, ऐसे संसाररूप

भ श्रधःशःखम् — उस सर्वशक्तिमान्, परमातमा से सबसे पहिले ■ की उत्पत्ति हुई। ब्रह्मा का धाम नीचे ब्रह्मलोक ब है, इस-जिए ब्रह्मा को परमातमा की श्रपेद्धा 'श्रधः' ( नीचा ) कहा है। यह ब्रह्मा ही इस संसार का विस्तार करनेवाला होने के कारण मूल पूष की मुख्य शाला है, इसीलिए इस संसार-वृद्ध को 'श्रधःशास्त्रों-वाला' कहते हैं।

<sup>‡</sup> अन्ययम् — यद्यपि यह संसार परिवर्तनशील, श्रीनत्य, इपा-भंगुर श्रीर नाशवान् है, तो भी इसका प्रवाह श्रनादि काल से चला श्राता है। इसके प्रवाह का श्रन्त देखने में नहीं श्राता, श्रीर चूँ कि इस संसार-वृक्ष का मूल कारण परमारमा है, इसी जिए इस वृज्ञ को भी श्रीवनाशी कहा है।

वृत्त को त्र्यविनाशी कहते हैं। उस संसारक्ष वृत्त को जो (मूल-सिहत) जानता है, वह यथार्थ में वेद के तात्पर्य को जाननेवाला है।

च्याख्या—यह माथा-मय संसार वृत्त के समान है। महत्तत्व, श्रह्झार श्रीर शब्दादि तन्मात्राएँ शाखाश्रों के समान हैं; श्रथवा सिर, जो मनुष्य का सबसे उपर का भाग है वह शरीररूपी वृत्त की जह है, श्रीर सिर को छोड़कर हाथ-पाँव श्रादि जितने भी श्रद्ध हैं, वे सब इस मनुष्यरूपी वृत्त की शाखाएँ हैं। इसिंबए ऐसा कहा गया है कि इस वृत्त का जड़ उपर को है श्रीर इसकी शाखाएँ नीचे की श्रार हैं। वेदों के छन्द या वाणी इस वृत्त के पत्ते हैं। जैसे पत्ते सब श्रोर से डककर उसकी रचा करते हैं, वेसे ही श्रव्यक्त, साम शादि वेदरूपी पत्तों से यह संसार उका रहता है श्रीर वैदिक मंत्रों से इसकी रचा होती है। जिस प्रकार वृत्त श्रपनी छाया में चलनेवाले या ठहरनेवालों को ठंडक श्रीर शान्ति देता है, वैसे ही वैदिक कर्मानुसार चलने से मनुष्य को विश्राम या शान्ति मिलती है। ऐसे वृत्त को जो यथार्थरूप से जानता है, विशे वास्तव में वेद का तालपर्य जाननेवाला है, श्रर्थात् वहीं सचा तत्त्वदर्शी है।

कठोपिनषद् के दूसरे श्रध्याय में लिखा है कि 'यह एक सना-तन वृच है, जिसकी जड़ ऊपर श्रीर शाखाएँ नीचे की श्रोर हैं'।

समृति में जिला है: — वह वृत्त ऐसा है कि उसकी जड़ श्रव्यक्त यानी ब्रह्म या प्रकृति है। इसी से वह उत्पन्न हुश्रा है श्रीर इसी से बढ़ा है। उसकी घड़ या तना बुद्धि है, इन्द्रियों के छेद उसके स्राख़ हैं। श्राकाश श्रादि महाभूत उसकी शालाएँ हैं। देखना-सुनना श्रादि इन्द्रियों के विषय, उसकी डाजी श्रीर पत्ते हैं। धर्म-श्रधम उसके फूज हैं श्रीर सुख-दु:ख उन फूजों से पैदा हुए फल हैं। वह. सनातन ब्रह्म-वृत्त सब श्राणियों के जीवन का स्थान है, यानी संसार के पा प्राणी उसी से जीते हैं। शुद्ध ब्रह्म प्रावागमन का स्थान भी वही हैं। जो मनुष्य शानरूपी तेज तलवार से इस वृष्य को काटकर परमगति को प्राप्त होता है, वह फिर इस संसार में जौटकर नहीं भाता, भर्भात् भाग्म-ज्ञान-हारा मोश को प्राप्त होकर ज्ञानवाम् फिर इस संसार में जन्म जोने के से हूट भाता !

बूसरी तरह इसका मतजब यह भी हो सकता है कि उक्त वृष्

ा मूल बानी परमारमा जपर है, श्रीर उससे उपजा हुआ अगर्ा नीचे मनुष्यजोक में है ऐसे ही उसकी श्रानक शालाएँ बानी
जगत् का फैलाब नीचे की श्रोर है।

ष्यभर ने।ध्वे प्रसृतास्तस्य शाखा गुण्पत्र तृद्धा विषयप्रवालाः । ष्यधरच मूजान्यनुसंततानि कर्मानुबन्धानि मनुष्यलोके ॥ २ ॥

श्रथः, च, ऊर्ध्वम्, प्रसृताः, तस्य, शाखाः, गुण-प्रवृद्धाः । विषय-प्रवालाः । श्रथः, च, मूनानि, श्रातुसन्ततानि, कर्म-श्रातुवन्धीनि, मनुष्यलोके ॥

तस्य ⇒उत संसार-वृद शाखाः =शाखाएँ
की श्रधः =नीचे को
गुण-प्रत्रुद्धाः =सस्य चादि च =और
गुणों के जल से ऊर्ध्वम् =उपर को
बदी हुई प्रस्तुताः =फैली हुई है

+ जिनमें कर्म-श्रमु- कर्मों के श्रमुसार वन्धीन कर्मनशाली जिक्सनेशाली म्यूलानि =(राग-द्वेष श्रादि वासनारूपी वासनारूपी) जहें वासनारूपी जहें अधः = नीचे अनुसन्ततानि=सब श्रोर फैली मुख्य-लोके = प्रमुख्य-लोक ■

अर्थ — उस संसार-इन्ह की शाखाएँ नीचे और जपर की ओर फैलो हुई हैं. जो सच्च-रज आदि गुणों के जल से परिपोषित होती हैं। शब्द, रूप. रस, गन्थ और स्वर्श ये पाँच विषय— जिसकी कोवलें हैं और नीचे मनुष्यलोक में राग-देष आदि वासनारूपी जहें फैली हुई हैं। जिन वासनाओं के कारण मनुष्य कमों के वन्धन से बँधे रहते हैं और वारम्बार नीची- ऊँची योनियों में जन्म लेते रहते हैं।

न रूपमस्येह तथोपलम्यते । नान्तो न चादिर्न च सम्प्रतिष्ठा । यश्वस्थमेनं सुविरूढमूल-मसङ्गशस्त्रेण दृढेन द्वित्त्वा ॥ ३ ॥

न, रूपम्, अस्य, इह, तथा, उपलभ्यते, न, अन्तः, न, च, सम्प्रतिष्ठा । अश्वत्थम्, एनम्, सुविरूढ-मूलम्, असङ्ग-शस्त्रेण, दढेन, क्षित्वा ॥

| ~~~~     | ~~~~~         | ~~~~~           | ~~~~~~                   |
|----------|---------------|-----------------|--------------------------|
|          | + किन्तु      | ं न             | =नं ( इसके )             |
| इह       | =इस संसार में | सम्प्रतिष्ठा    | =ंश्राधार या             |
| श्रस्य   | ≈इस वृक्त का  |                 | स्थिति ( मध्य )          |
| रूपम्    | =स्वरूप यानी  | Ţ               | का पता लगता              |
|          | श्चाकार (जैसा |                 | · ·                      |
|          | अपर बतलाया    |                 | +श्रतएव                  |
|          | गया है )      | स्रविध्य-सब     | म्=अस्यन्त मक्-          |
| तथा      | ≃वैसा         | 31440 36        | वृती से जमी              |
| न        | =नहीं         |                 | 7                        |
| उपसभ्यते | =पाया जाता है |                 | हुई जड़ींवा ले           |
| 24644CI  | - नवा जाता ६  | पनम्            | =इस                      |
| -        |               | अश्वत्थम्       | ≃संसाररूप वृच            |
| न        | =न (तो इसका ) |                 | को                       |
| अन्तः    | ≂धन्त है      | *.              |                          |
| च        | ≂श्रीर        | रहेन            | =तीझ                     |
| न        | ≃म ( इसका )   | . असङ्ग-शस्त्रे | ग्=वैराग् <b>य रू</b> पी |
| आदिः     | =भादि है      |                 | शक्त से                  |
| च        | =तथा          | छिन्वा          | =काटकर                   |

अर्थ--इस लोक में उस वृद्ध का स्वरूप वैसा नहीं पाया जाता, जैसा कि ऊपर कहा गया है। न तो उसका आदि है, न अन्त, और न उसके आधार-स्थान या मध्य का पता लगता है (अर्थात् यह भी नहीं जाना जा सकता कि इसका आरम्भ कब, किस प्रकार और किसके द्वारा हुआ ? इसका अन्त कब, किस प्रकार होगा और यह किसके आधार पर कैसे स्थित है ? यह देखते-देखते स्वप्न के पदार्थों के समान नष्ट हो जाता है ) उस मजबूत जड़ोंवाले वृद्ध को वैराग्यरूपी तेज तलवार से काटना चाहिए।

> ततः पदं तत्परिमार्गितव्यं यस्मिन्गता न निवर्तन्ति भृयः। तमेव चाचं पुरुषं प्रपद्ये यतः प्रवृत्तिः प्रसृता पुराग्ति॥ ४॥

ततः, पदम्, तत्, परिमार्गितव्यम्, यस्मिन्, गताः, न, निवर्तन्ति, भूयः । तम्, एव, च, आद्यम्, पुरुषम्, प्रपर्वे, यतः, प्रवृत्तिः, प्रसृता, पुराणी ॥

| <b>सतः</b>   | =उसके पीखे      |            | चाहिए कि )         |
|--------------|-----------------|------------|--------------------|
| तस्          | =डस             | तम्        | =3स                |
| पदम्         | =विष्णुपद की    | एव         | ≃ही ( एकमात्र )    |
| परिमार्गि- र | _सोत्र करनी     | आद्यम्     | =भादि              |
|              | = चाहिए         | पुरुषम्    | =पुरुष परमारमा के  |
| यस्मिन्      | =िजसमें         | प्रपद्ये   | =मैं शरकागत है     |
| गताः         | =गये दुए स्रोग  | यतः        | =जिससे ( यह )      |
| <b>भू</b> यः | =िफर            | पुराखी     | =अनादि या          |
| न            | ≔नहीं           | 3          | प्राचीन            |
| निवतंन्ति    | =बीटकर बाते हैं | प्रवृत्तिः | =प्रकृत्ति ( संसार |
| च            | =भौर ( ऐसा      | 8.11       | का प्रवाह )        |
|              | समक्रमा         | प्रस्ता    | =फैली हुई          |

श्रयं— फिर उस विष्णुपद को दूँदना चाहिए, यानी संसार के मूल कारण उस परमात्मा की खोज करनी चाहिए, जहाँ पहुँचकर वापस नहीं आना पड़ता, और फिर उस आदि पुरुष की शरण में जाना चाहिए, जिससे इस संसार का विकास हुआ है।

स्यालया— जैसे का वर्णन वेद किया गया है, वैसा

इस मनुष्यलोक किसी को दिखाई नहीं देता, क्योंकि

की चीज़ों के समान या मृगतृष्यामय जल के समान वह
देखते-देखते नए हो जाता है। न उसके भादि का, न भन्त का
भीर न उसके भस्तित्व (Existenc) वा पता लगता है; फिर
भी भज्ञान भीर मोह के कारण उसकी वासनारूपी जहें हस
मनुष्यलोक ऐसी मज़ब्ती से जमी हुई हैं कि उनको उखाइना
या काटना बढ़ा कठिन है। इस मज़ब्त ज़दवाले वृद्ध की जड़ बही
मनुष्य काट सकता है। जो भी, पुत्र तथा धन चादि पदार्थों से मोह
न रक्खे भीर तस्वज्ञान-हारा एकमात्र जगत् के मृत्र कारण परमेश्वर
में ध्यान लगावे। उस चादि पुरुष परमारमा की भिक्त करने भीर
उसकी शरण में जाने से फिर मनुष्य को बारंबार इस संसार में
अन्म जेना नहीं पड़ता, यानी उसकी मुक्ति हो जाती हैं।

भगवान् इस पद को प्राप्त होनेवाले पुरुषों 🕨 जवस्य बतलाते हैं।

निर्मानमोहा जितसङ्गदोषा श्रध्यात्मिनित्या विनिवृत्तकामाः। इन्हेर्विमुक्ताः सुखदुःखसंज्ञै-र्गच्छन्त्यमूढाः पदमब्ययं तत्॥ ॥॥ निर्मान-मोहाः, जित-सङ्ग-दोषाः, ऋष्यात्म-नित्याः, विनि-वृत्त-कामाः । द्वन्द्रैः, विमुक्ताः, सुख-दुःख-संझैः, गच्छ्रस्ति, अमूढाः, पदम्, अब्ययम्, तत् ॥

निर्मान-मोहाः=जो मान कौर इच्छाएँ — जाती मोह से रहित है रही है जित-सङ्ग- ) \_ जिन्होंने ग्रा-दोषाः जिल्हा सिक्कल दोषों ्जो सुख-दुः स (यानी गरमी-को (सदा 🗎 सर्दी, मान-लिए ) जीत घपमान ) विया है नामवाबे ्रजो निरन्तर अध्यातम-श्रध्यात्म-द्वनद्वेः =भगड़ों से विमुक्ताः =खुटकारा पा विचार में लगे गए हैं ( ऐसे ) रहते हैं अथवा ≕ज्ञानी ग्राध्म-श्रमुदाः जो सर्वदा तस्व के जानने-चारमज्ञान में धावे तःपर रहते हैं तत् ≕उस अन्ययभ =श्रविनाशी ] \_जिनकी ( लोक-परस्रोक की ) =पद को पदम् गच्छन्ति कामनाएँ ---=प्राप्त होते हैं

श्चर्य — जो मान और मोह (श्चित्रवेक) से रहित हैं, जिनका मन पुत्र, धन तथा खी आदि से हट गया है, जो हर समय आत्म-स्वरूप के ज्ञान और ध्यान में लगे रहते हैं,

जिनकी लोक-परलोक की कामनाएँ—इच्छाएँ—दूर हो गई हैं श्रीर सुख-दु:ख, गरमी-सदीं श्रादि द्वन्द्वों से जिनका छुटकारा हो गया है, वेही विचारवान् (ज्ञानी) पुरुष उस निर्विकार श्रविनाशी पद को पाते हैं।

### न तद्रासयते सूर्यो न शशाङ्को न पावकः। यद्गत्वा न निवर्तन्ते तन्द्राम परमं मम ॥ ६॥

न, तत्, भासयते, सूर्यः, न, शशाङ्कः, न, पावकः । यत्, गत्वा, न, निवर्तन्ते, तत्, धाम, परमम्, मम ॥

| तत्            | =उस ( प्रकाश-<br>स्वरूप पद ) को | यत्          | =जिस विष्णुपद<br>को           |
|----------------|---------------------------------|--------------|-------------------------------|
| न सुर्थः       | =न तो<br>=स्यं                  | गत्वा        | =प्राप्त होकर<br>+मनुष्य      |
| भासयते         | =प्रकाशित कर                    | न निवर्तन्ते | =िफर इस संसार<br>■ लौटकर नहीं |
| न              | ===                             |              | भाते हैं                      |
| <b>शशाङ्कः</b> | =चन्द्रमा<br>+घौर               | तस् मम       | =बही<br>=मेरा                 |
| न              | <b>≕</b> न                      | परमम्        | =परम                          |
| पावकः          | ≕क्रिन ही                       | धाम          | =धाम ( वास्तव-                |
|                | +सथा                            |              | स्वरूप)                       |

श्रर्थ— उस (प्रकाशस्त्ररूप पद ) को न सूर्य प्रकाशित कर सकता है, न चन्द्रमा और न श्रम्नि ही; (क्योंकि ये जड़ ज्योतियाँ उस परम ज्योति:स्वरूप को प्रकाशित करने विन्तान्त असमर्थ हैं), जिस विष्णुपद को प्राप्त होकर हानवान् पुरुष फिर इस संसार में वापस नहीं लीटते, वहीं मेरा परमधाम (वास्तव स्वरूप) है।

ममैवांशो जीवलोके जीवभृतः सनातनः । मनःषष्ठानीन्द्रयाणि प्रकृतिस्थानि कर्षति ॥ ७ ॥

्मम, एव, श्र्यंशः, जीव-लोके, जीव-भुतः, सनातनः।
मनः, षष्ठानि, इन्द्रियाणि, प्रकृति-स्थानि, कर्षति॥

जीव-लोके = इस शरीर में जीव-भूतः = यह जीव मम = मेरा पव = इी सनातनः = श्रविनाशी ग्रंशः = श्रंश | +ग्रीर यह प्रकृति-स्थानि=त्रिगुणभवी माया में स्थित होकर

इन्द्रियाणि = प्रांस, कान भादि पाँच ज्ञान इन्द्रियों को भत्तथा मनः,पष्टानि = छठे मन को कर्यति = स्ट्रींचता

व्यर्थ—हे अर्जुन ! इस संसार में जो सनातन जीव कह-लाता है, वह मेरा ही अंश है । वह जीव, प्रकृति में स्थित होकर आँख, कान आदि पाँच झान-इन्द्रियों और छुठे मन को, संसार के भोग भोगने के लिए खींचता है ।

स्याक्या—इसी अध्याय 🖥 श्लोक ६ 🖥 कहा गया है कि "जिस विष्णुपद को प्राप्त होकर, फिर ज्ञानवान् पुरुष वापिस नहीं माते, भही मेरा परमधाम हैं<sup>??</sup>। यह कथन साधारण बुद्धिवासे कोगों को संशय में 💵 📰 है, क्यों कि जो भाता है, वह जाता है और बो जाता है, वह भाता है ; इसी शरह जो जन्म केता है, वही मरता है, जो मरता है, वही जन्म जेता है। फिर भगवान् ने यह बात कैसे इही कि उस धाम में पहुँच जाने पर फिर मनुष्य इस लीक में बन्म नहीं बेता ? सुनोः — भगवान् कहते हैं कि इस संसार 🛮 जो समातन जीव कहलाता है, वह मेरा ही श्राख्यह संश है। ट्रएक प्राणी के शरीर में ऐसा माजूम होता 🚪 कि जीव ही सब कुछ करनेवाली श्रीर भोगनेवाला है। यह जीव उस सूर्य 🖫 समान है, बो जब में दिखाई देना है और वह प्रतिविश्य ( अन्त ) सूर्य हा धंश होते हुए सूर्य से प्रजग माजूम होता 🛙 ; किन्तु 💶 🖫 हराते ही पानी में दिखाई देनेवाला सूर्य श्रमकी सूर्य 📕 जाकर मिख जाता 📕 । ऋथवा 🔤 घड़े में श्राकाश के समान है, जी घड़े अी उपाधि के कारण जनन्त आकाश का एक खंशमात्र है। उसके तो इ देने पर वह अंश उसी 🗏 जा मिलता है, और फिर नहीं कौटता। इसी प्रकार 🚃 जीव प्रकृति 🖫 गुर्थों से निरासक्ष हो जाता है यानी उनसे विरक्ष हो जाता है, तब वह अपने वास्तविक स्वरूप में जाकर मिल जाता 🎚 श्रीर फिर वहाँ से नहीं जीटता। हिन्तु जब यह मेरा खंशरूप जीव इस प्रकृति के गुर्गों और उसके कार्यों में आसक्त होकर पाँच ज्ञान-इन्द्रियों श्रीर खड़े 🚃 को साथ-साथ लिए फिरता है और उन्हीं के द्वारा संवार के भीगी की भोगता है भीर उन्हीं में जब तक लिस रहता है, तब तक वह इस संसार में बारम्बार जन्म खेता तथा मरता है और इसी कारया घपने वास्तविक स्वरूप को प्राप्त नहीं होता।

शरीरं यदवामोति यचाप्युत्कामतीश्वरः।

## गृहीत्वैतानि संयाति वायुर्गन्धानिवाशयात्॥ =॥

शरीरम्, यत्, अवामोति, यत्,च,अपि, उत्कामित, ईरवरः। गृहीत्वा, एतानि, संयाति, वायुः, गन्धान्, इव, आशयात्॥

| <b>ई</b> श्वरः  | =देह का स्वामी          |                | जीवारमा                  |
|-----------------|-------------------------|----------------|--------------------------|
| T               | जीव<br>=जिस             | एतानि          | =भन सहित इन              |
| यत्<br>शरोरम्   | =(पहिस्रो) शरीर         | गृहीस्वा       | इन्द्रियों को<br>=पकड़कर |
|                 | को                      |                | +ऐसे                     |
| उत्कामति<br>च   | =श्यागता है<br>=श्रीर   | संयाति<br>इव   | =जे जाता है<br>=जैसे     |
| श्रवि           | =फिर                    | वायुः<br>वायुः | =वायु                    |
| यत्<br>+ शरीरम् | =जिस<br>+भ्रन्य शरीर को | त्राशयात्      | =सुगन्धित                |
| श्रवाप्नोति     | =प्राप्त होता है        | गन्धान्        | स्थानों से<br>≔गन्ध को   |
|                 | +तो यह                  |                | +ले जाता ▮               |

श्रर्थ—हे अर्जुन ! जिस समय यह ईश्वररूप जीवात्माइस शरीर को छोड़कर नवीन देह धारण करता है या जन्म लेने लगता है, उस समय यह जीव मनसहित इन पाँच ज्ञानेन्द्रियों को अपने साथ ऐसे खींच ले जाता है, जैसे हवा (कस्तूरी,पुष्प श्रादि) सुगन्धित पदार्थों से सुगन्ध को दूसरी जगह ले जाती है ( श्रीर अन्य स्थानों को सुगन्धित कर देती है।)

## श्रोत्रं चत्तुः स्पर्शनं च रसनं घाण्मेव च । श्रिधिष्ठाय मनश्चायं विषयानुपसेवते ॥ ६ ॥

श्रोत्रम्, चत्तुः, स्पर्शनम्, च, रसनम्, घ्राणम्, एव, च । श्रिधिष्ठाय, मनः, च, अयम्, विष्यान्, उपसेवते ॥

| श्रयम्              | =( ईश्वररूप ) | बागम्      | ≕नाक          |
|---------------------|---------------|------------|---------------|
|                     | ं यह जीवास्मा | च, एव      | =श्रीर ऐसे ही |
| भोत्रम्             | =कान          | <b>मनः</b> | =सन को        |
| चत्तुः              | =प्रांख       | अधिष्ठाय   | =स्राध्य करके |
| बत्तुः<br>स्पर्शनम् | =स्वचा        |            | +इनके द्वारा  |
| च                   | =झौर          | विषयान्    | =शब्द खादि    |
| रसनम्               | =जीभ          |            | विषयों को     |
| च                   | =तथा          | उपसेवते    | =भोगता है     |

श्रर्थ—हे अर्जुन! कान, नेत्र, चमड़ा, जीभ, नाक श्रीर ऐसे ही मन को अपने आश्रय करके या इनमें स्थित होकर यह (ईश्वररूप) जीवात्मा (इन इन्द्रियों के शब्द आदि) विषयों को भोगता है (इसीलिए शरीर छोड़ते समय या जन्म लेते समय इन इन्द्रियों को अपने साथ ही ले जाता है।)

## उत्क्रामन्तं स्थितं वापि भुञ्जानं वा गुणान्वितम् । विमूढा नानुपश्यन्ति पश्यन्ति ज्ञानचन्तुषः ॥१०॥

उत्कामन्तम्, स्थितम्, वा, अपि, भुङ्जानम्,वा,गुरा-अन्वितम्। विम्दाः, न, अनुपरयन्ति, पश्यन्ति, ज्ञान-चत्तुषः ॥

+इस प्रकार +(जीवारमा को ) उत्कामन्तम् =शरीर से निक-अपि =भी वते हुए विमुदाः =मञ्जानी जन 📖 =शरीर में रहते हुए स्थितम् म्द खोग वा ≕घथवा न = नहीं =शब्दादि विषयों अञ्चपश्यन्ति =रेसते 🎚 अुखानम् को भोगते हुए +( केवल ) वा =ज्ञान-वच्यावे =या द्यान-चत्त्रवः गुग्-सन्वितम्=सतोगुब भादि पुरुष शी गुयों से युक्त हुए ' पश्यन्ति =देखते

अर्थ — हे अर्जुन! जीव को एक शरीर से निकलकर दूसरे में जाते हुए, शरीर में ठहरे हुए, विषय-भोगों को भोगते हुए भीर सतागुण, रजोगुण तथा तमोगुण से युक्त हुए जीव को मूद लोग नहीं देखते। देखते ■ केवल वे लोग, जिनके ज्ञान की आँखें हैं।

यतन्तो योगिनश्चैनं पश्यन्त्यात्मन्यवस्थितम् । यतन्तोऽप्यकृतात्मानो नैनं पश्यन्त्यचेतसः ॥ १॥

यतन्तः, योगिनः, च, एनम्, परयन्ति, आत्मिनि, श्रवस्थितम्। यतन्तः, श्रिपि, श्रवृत्त-श्रात्मानः, न,एनम्,परयन्ति,श्रचेतसः॥

यतन्तः =( ज्ञानयोग में ) योगिनः =योगी सोग यस्त करनेवाक्षे एनम् =्रहस (कारमा वर्षक (क्षगे हुए) परमारमा को )

| 44444            |                |          |                   |
|------------------|----------------|----------|-------------------|
| आरमनि = अप       | ने भापमें      | ग्रचेतसः | =चञ्चानी पुरुष    |
| ( य              | ानी अपने       | यतन्तः   | =प्रयस्न करते हुए |
| इत्              | ष में )        | ञ्चि     | =भी               |
| अवस्थितम् =स्थि  | त              | पनम् '   | =इस जीवास्मा      |
| पश्यन्ति =देस    |                |          | को ( अपने         |
| च =ची            | 7              |          | भीतर)             |
| अकृत- ्रे_मि     | तन चन्तः-      | न        | ≃न <b>इीं</b>     |
| श्चात्मानः विश्व | <b>प्रवासे</b> | पश्यन्ति | =देखते            |

अर्थ — योगी लोग ही ध्यान आदि उपायों से चेष्टा करने पर, इस जीवात्मा को अपने इदय में देखते हैं, किन्तु जो शान-रहित हैं, जिनका चित्त या अन्तः करण शुद्ध नहीं है, वे चेष्टा करने पर भी उस शुद्ध स्वरूप को अपने भीतर नहीं देख सकते।

### यदादित्यगतं तेजो जगन्नासयतेऽखिलम् । यचन्द्रमसि यचाग्नौ तत्तेजो विद्धि मामकम्॥१२॥

यत्, श्रादित्य-गतम्, तेजः, जगत्, भासयते, श्राखिलम् । यत्, चन्द्रमसि, यत्, च, भानी, तत्, तेजः, विद्धि,मामकम् ॥

| यत् =जो                      | जगत्   | =अगत् (विश्व)    |
|------------------------------|--------|------------------|
| आदित्य-गतम्=सूर्वं में रहने- |        | को               |
| वावा                         | भासवते | =प्रकाशित करता   |
| तेजः =तेज                    |        | <b>8</b> .       |
| अधितम् =सारे                 | यस्    | <b>≕गो ( 🔤 )</b> |

| चन्द्रमसि | =चन्द्रमा में है | तत्    | =वङ्      |
|-----------|------------------|--------|-----------|
| च         | =ग्रौर           | तेजः   | ≕तेज      |
| यत् '     | ≐नो (तेज)        | मामकम् | =मेरा ही  |
| श्रमी     | =धरिनं में है    | विद्धि | =(तृ) समक |

अर्थ — जो तेज सूर्य में रहकर सारे विश्व (जगत्) में प्रकाश फैलाता है और जो तेज चन्द्रमा तथा अग्नि में है, उसको वास्तव में तृ मेरा ही जान (अर्थात् इनमें जो तेज है वह इनका अपना नहीं, बिक्क मेरा ही समका।)

## गामाविश्य च भृतानि धारयाम्यहमोजसा । पुष्णामि चौषधीःसर्वाःसोमोभृत्वा रसात्मकः॥१३॥

गाम्, श्राविश्य, च, भूतानि, धारयामि, श्रहम्, श्रोजसा । पुष्णामि, च, श्रोघधीः, सर्वाः, सोमः, भृत्वा, रस-स्रात्मकः ॥

| च         | =म्प्रीर         |            | + में ही         |
|-----------|------------------|------------|------------------|
| गाम्      | =पृथिवी 📕        | रस-आत्मव   | हः=रसवाता या     |
| आविश्य    | =च्यास होकर या   |            | <b>र</b> सरूप    |
|           | प्रवेश करके      | सोमः       | =चन्द्रमा        |
| भूतानि    | =सब प्राणियों को | भूत्वा     | =होकर            |
| अहम्      | =में ( ही )      | सर्वाः     | =सब              |
| भ्रोजसा   | = श्रपनी शक्ति   | श्रीपर्धाः | =स्रोपधियों वानी |
| _         | था तेज से        |            | वनस्पतियों की    |
| घारयामि . | =धारण करता है    |            | =पुष्ट करता हूँ  |
| व         | ≕भीर             | पुष्णामि   | =तेंड करवा है    |

अर्थ—और हे अर्जुन ! मैं ही पृथिवीरूप होकर अपने तेज से सारे प्राणियों को धारण करता हूँ, अर्थात् यह मेरी ही शिक्त है जो इस पृथिवी को इस प्रकार धामे हुए हैं। मैं ही रसात्मक सोम यानी अमृतमय चन्द्रमा होकर पृथिवी पर पैदा होनेवाली समस्त अभेपिधयों या वनस्पतियों ( यानी चावल, गेहूँ आदि ) का पोपण करता हूँ।

श्रहं वैश्वानरो भृत्वा प्राणिनां देहमाश्रितः । प्राणापानसमायुक्तः पन्नाम्यन्नं चतुर्विधम् ॥ १४॥

श्रहम्, वैश्वानरः, भ्वा, प्राणिनाम्, देहम्, आश्रितः । प्राण-श्रपान-समायुक्तः, पचामि, स्रत्रम्, चतुर्-विधम् ॥

+ शीर प्राणिनाम =प्राणियों के प्राग्-ग्रपान- } = प्राय्-श्रपान समायुक्तः } वायु के साथ देहम =शरीर आश्रितः = स्थित हुधा भिवकर =में (ही) अहम् चतुर्-विधम् =चार प्रकार 🗎 वैश्वानरः =वेश्वानर अथवा =चस (भोजनी) अनम को जढराविन रूप पचामि =पवाता है भूत्वा =होकर

अर्थ-मैं वैश्वानर अर्थात् जठराग्नि-रूप होकर प्राणियों

की देह में रहता हुआ, प्राण-अपान वायु के साथ मिलकर चारों प्रकार के भोजनों • को पचाता हूँ।

> सर्वस्य चाहं हदि संनिविष्टो मत्तः रमृतिर्ज्ञानमपोहनं च। वेदेश्च सर्वेरहमेव वेद्यो वेदान्तकृद्धेदिवेदेव चाहम्॥ १४॥

सर्वस्य, च, श्रहम्, हदि, संनिविष्टः, मतः, स्मृतिः, झानम्, श्रयोहनम्, च, वेदैः, च, सर्वैः, श्रहम्, एव, वेदः, वेदान्त-कृत्, वेद-वित्, एव, च, श्रहम्।।

च =श्रीर स्मृतिः =स्मृति

श्रहम् =में (हो) च = गौर

सर्वस्य =सम्पूर्ण प्राणियो व हानम् =श्रान

के +उत्पन्न होता है

हिद् =हदय में नत्या दन होते

संनिविद्यः =वैटा हुश्रा हूँ ॥

मत्तः =सुमसे ही श्रपोहनम् =नाश (प्रभाव)

<sup>•</sup> चार प्रकार में भोजन (१) अच्य—जो चीज़ दाँत से तोड़कर धीर चबाकर खाई जाती हैं, जैसे रोटी, पूरी, इत्यादि। (१) भोजय—जो बिना चवाए गले के भीतर चन्नी जाय, जैसे दूप, खीर इत्यादि। (३) जेझ—जो चीज़ चाटी जाती है, जैसे शहद, चटनी इत्यादि धीर (■) चोष्य—जो चीज़ चूमी जाती है, जैसे गन्ना खादि।

|        |              | ~~~~~        | ~~~~~            |
|--------|--------------|--------------|------------------|
|        | +भी मुक्त ही | वेद्यः       | =जानने योग्य हूँ |
|        | होता है      | च            | ≖तथा             |
| च      | =धौर         | श्रहम्       | =में (ही)        |
| सर्वैः | =सब          | वेदान्त-कृत् | =वेदान्तशास्त्र  |
| वेदै:  | =वेदी द्वारा |              | का कर्ता         |
| ad.    | and di Kiki  | ਚ            | =ग्रीर           |
| श्रहम् | =            | वेद-वित्,एव  | =वेदों का जानने- |
| एव     | =ही          |              | वाला भी हूं      |

श्रर्थ— मैं ही सब प्राणियों के हृदय में श्रन्तर्यामीकृप से वैठा हुआ हूँ, मैं ही पहली वातों की याद दिलानेवाला हूँ, मैं ही ज्ञान पैदा करनेवाला हूँ, मुक्स ही स्मृति और ज्ञान का अभाव होता है, यानी इन दोनों का नाश करनेवाला भी मैं ही हूँ। जिस परमात्मा के जानने के लिए चारों वेद रचे गए हैं, उनमें जानने योग्य परम तस्त्र मैं ही हूँ। वेदान्त-शास्त्र का कर्ता और वेदों के श्रर्थ को यथार्थकृप से जाननेवाला भी मैं ही हूँ।

द्वाविमी पुरुषी लोके चरश्चाचर एव च । चरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽचर उच्यते ॥१६॥

द्वी, इमी, पुरुषी, लोके, सरः, च, असरः, एव, च। सरः, सर्वाणि, भूतानि, कूटस्थः, असरः, उच्यते॥

| <b>च्चरः</b> | =क्षर अर्थात्             |          | +इन दोनों में से  |
|--------------|---------------------------|----------|-------------------|
|              | निरन्तर बद्दतने-          | सर्वाणि  | =सञ्पूर्ण         |
|              | वाला यानी                 | भूतानि   | =प्राणी-समुदाय    |
| च, एव        | नाशवान्<br>=भ्रौर ऐसे ही  | त्तरः    | =चर यानी          |
|              |                           |          | नाशवान्           |
| ग्रचरः       | =श्रचर श्रर्थात्          | च        | ≕भौर              |
|              | सदा एकसा<br>रहनेवाला यानी | कूटस्थः  | =इन सब प्राचियों  |
|              | श्रविनाशी                 |          | का आधार           |
| इमी          | =यह .                     |          | यानी जीवातमा      |
| ह्रौ         | =दो                       | ग्रज्ञरः | =श्रद्धर ग्रयांत् |
| पुरुषी       | =पुरुष (शक्तियाँ)         |          | श्रविनाशी         |
| लोके         | =इस जगत् में है           | उच्यते   | ≕कहा जाता है      |

अर्थ—इस लोक में दो प्रकार के पुरुष हैं—(१) इस (नाशवान्) और (२) अद्धर (नाशरहित)। जितने भी उत्पन्न और नाश होनेवाले प्राणी हैं, वे द्धार हैं और जो विकाररहित हैं अथवा जो सबका कारण चेतन है, वह अद्धर कृटस्थ कहा जाता है।

उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविश्य बिभत्र्यव्यय ईश्वरः ॥१७॥

उत्तमः, पुरुषः, तु, अन्यः, परमात्मा, इति, उदाहृतः । यः, लोक-त्रयम्, आविश्य, विभित्तं, अव्ययः, ईश्वरः ॥

<sup>🔳</sup> कृटस्य आरमा ।

| यः                 | ≕जो              | े उत्तमः | =उत्तम         |
|--------------------|------------------|----------|----------------|
| श्रव्ययः           | ≕स्रविनाशी       | पुरुषः   | =पुरुष         |
| ईश्वरः             | <b>=</b> ईश्वर   | उ        | =तो            |
| लोक-त्रयम्         | =तीनों लोकों में |          | +चर श्रीर अच्र |
| <b>ग्रां</b> विश्य | =प्रवेश करके     |          | इन दोनों से    |
| बिभर्ति 💮          | =उनको धारण       | श्रन्यः  | =भिन्न ही      |
|                    | करता श्रौर       |          | +श्रौर वही     |
|                    | पालन-पोषण        | परमात्मा | ≕परमाश्मा है   |
|                    | करता है          | इति      | ⇒ऐसा           |
|                    | <del> </del> वह  | उदाहुतः  | =कहा गया है    |
|                    |                  |          |                |

अर्थ-किन्तु हे अर्जुन ! त्तर और अत्तर—इन दोनों से अलग उत्तम पुरुष दूसरा ही है, जिसे परमातमा कहते हैं, वही (जन्म-मरण आदि सब विकारों से रहित होने के कारण ) अविनाशी ईरवर कहलाता है। वही तीनों लोकों में प्रवेश करके उन्हें धारण करता तथा उनका पालन-पोपण करता है।

यस्मात्त्वरमतीतोऽहमत्तरादि चोत्तमः। श्वतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः॥ १८॥

यस्मात्, त्ररम्, अतीतः, अहम्, अत्तरात्, अपि, च, उत्तमः । अतः, अस्मि, लोके, वेदे, च, प्रथितः, पुरुषोत्तमः ॥

यस्मात् =क्योंकि श्रहम् =में त्तरम् =निरन्तर बद्बने- वाली श्रपरा प्रकृतिरूप जड़-भाव से

=परे हैं त्रातीतः । =इसिखए श्रतः =ग्रीर ਚ लोके =संसार में श्रन्रात् =सदा एक समान =श्रीर च रहनेवांली परा वेदे =वेद सें प्रकृतिरूप चेतन पुरुषोत्तमः ='में' पुरुषोत्तम पुरुष से नाम से ऋपि । =भी प्रधितः प्रसिव =उत्तम है श्रक्सि उत्तमः =불

ऋर्य — चूँ कि मैं चर ( निरन्तर वदलनेवाली अपरा प्रकृति रूप जड़माव से ) और अच्चर ( सदा एक समान रहनेवाली परा प्रकृतिरूप चेतन पुरुप ) दोनों से परे और उत्तम हूँ, इसी- लिए संसार में और वेदों में 'मैं' पुरुषोत्तम नाम से प्रसिद्ध हूँ।

व्याख्या— उत्तर के तीनों श्लोकों का मुलासा मतलव यह है कि इस जगत् में तीन चीज़ें हैं (१) चर, (२) प्रचर, (३) पुरुषी मा। छोटी-चड़ी जितनी भी चर-प्रचर वस्तुएँ हैं, जो प्रीन, जल प्रादि पंच तत्त्वों से पैदा होती हैं, जो प्रतिकृषा पैदा होती भीर नाश होती हैं धयवा जिसे प्रकृति या माथा कहते हैं, उसी का नाम 'चर' है। जो नाशरहित हैं, जिसमें किसी प्रकार का विकार पैदा नहीं होता प्रथवा सबका कारण चेतन जो जीव हैं. वहीं 'प्रचर' है। तीसरा पुरुषोत्तम हैं, जो चर-प्रचर दोनों से प्रजा प्रौर उनसे उत्तम है। इसी को परमारमा कहते हैं। वहीं सबका पालन ग्रीर नाश करनेवाला है। यही मूल कारण है। इसके मा। श्रीर कोई नहीं है।

## यो मामेवमसंमूढो जानाति पुरुषोत्तमम्। स सर्वविद्रजित मां सर्वभावेन भारत॥१९॥

यः, माम्, एवम्, असम्मूढः, जानाति, पुरुषोत्तमम् । सः, सर्व-वित्, भजति, माम्, सर्व-भावेन, भारत ॥

सर्व-वित् =सर्वज्ञ (सब कुछ भारत =हे अर्जुन! यः =जो जाननेवाला ) श्रसम्मृढः =ज्ञानी पुरुष विद्वान् प्वम् =इस प्रकार सर्व-भावेन =सम्पूर्ण भाव से माम् =मुक्तको =मुक्त वासुदेव पुरुषोत्तमम् =पुरुषोत्तम माम् जानाति को ही =जानता है भजनि =भजता है सः = वह

श्रर्थ—हे अर्जुन ! जो विचारवान् पुरुष इस प्रकार मुक्त पुरुषोत्तम को जानता है, वह सब कुछ जाननेवाला सम्पूर्ण माव से मुक्ते ही भजता है, यानी वह मेरा अनन्य भक्त हो जाता है |

इति गुह्यतमं शास्त्रमिदमुक्तं मयानघ। एतद्बुद्ध्वा बुद्धिमान्स्यात्कृतकृत्यश्च भारत॥२०॥

इति, गुह्यतमम्, शास्त्रम्, इदम्, उक्तम्, मया, अन्धः। एतत्, बुद्ध्वा, बुद्धिमान्, स्यात्, कृतकृत्यः, च, भारत ॥

| ञ्चनघ     | =हे पापरहित       | उक्तम्     | =बहा गया है       |
|-----------|-------------------|------------|-------------------|
|           | ( श्रजुंन ) !     | भारत       | =हे भरतकुल में    |
| इति       | =इस प्रकार        |            | उत्पन्न ऋजुन !    |
| इद्म्     | =यह               | पतत्       | =इसे              |
| गुह्यतमम् | ≃ग्रत्यन्त रहस्य- | बुद्ध्वा   | =जानकर            |
|           | मय (गोपनीव)       | बुद्धिमान् | =बुद्धिमान् पुरुष |
| शास्त्रम् | ≃शास्त्र (गीता-   | च          | =िन:सन्देह        |
|           | शास्त्र )         | कृतकृत्यः  | =कृतकृत्य         |
| मया       | =मेरे द्वारा      | स्यात्     | =हो जाता है       |

अर्थ--हे पापरहित अर्जुन ! मैंने तुमसे सम्पूर्ण गीता-शार्ख (तथा सब वेदों का सार) संदोप में कह दिया है। इसके जान लेने पर बुद्धिमान् मनुष्य निस्सन्देह कृतार्थ हो जाता है।

उत्पर दिए हुए दोनों रखोकों का सार यह है कि जिसे आत्मज्ञान हो जाता है श्रयं जिसे उस सिखदानन्द परमात्मा के रूप का संख्या जान हो जाता है, वहीं सदा ईश्वर-भिक्त में लगा रहता है श्रीर श्वन्त में उस मोचपद को प्राप्त होता है, वहां से फिर खौटकर नहीं श्वाना पड़ता। भगवान् ने इस श्रथ्याय में समस्त गीता का सार श्रपने श्रीमुख से कह दिया है, जिसे जान लेने पर मनुष्य ज्ञानवान् होकर इस संसाररूपी सागर से श्ववरम पार हो जाता है।

पन्द्रहर्वा अध्याय समाप्त

### गीता के पन्द्रहर्वे अध्याय का माहात्म्य

महादेवजी ने कहा-"'हे पार्वती, गीता के पन्दहर्वे अध्याय का माहात्म्य सुनो । गौड़ देश में नरसिंह नाम का एक राजा था। उसके दुरात्मा मन्त्री ने राजा की राजकुमारों समेत मारकर स्वयं राज्य-शासन करने का इरादा किया, किन्तु दैव-योग से वह बीमार पड़ा और मर गया। उसमें राजा की मार डालने की जो पापबुद्धि उत्पन्न हो गयी थी, उसी कारण मरने पर उसे सिन्ध देश में घोड़े का जन्म मिला। उस घोड़े के अच्छे लक्षण देखकर, एक वनिये ने उसे खरीद लिया और राजा नरसिंह के पास जाकर बोला—'महाराज, मैंने सिन्ध देश में एक ऐसा घोड़ा देखा कि शास्त्र में बताए हुए सब लक्त्रण उस षोड़ में मीजूद हैं। मैंने बहुत मूल्य देकर उसे आपके लिए सरीद लिया है। त्राज्ञा हो तो त्रापके सामने लाऊँ। राजा की त्राज्ञा से वह घोड़ा लाया गया ऋरेर घोड़ों के गुरा-दोप जाननेवाले विद्वान् मन्त्रियों की सलाह से राजा ने बहुत-सा सोना देकर घोड़ा ले लिया। एक दिन राजा उसी घोड़े पर सवार होकर शिकार को गया । एक हिरन के पीछे दौड़ते-दौड़ते जब वह घने वन में पहुँचा और दिरन भी आँखों से श्रोमल हो गया, तब घोड़े से उतरकर पीने के लिए पानी दूँदने लगा। उसी समय राजा की पहाइ की एक शिला पर गीता के पन्द्रहवें ऋष्याय का आधा रलोक लिखा हुआ देख पड़ा। वह उस रलोक को पढ़ने लगा। उसका पाठ सुनते ही घोड़ा गिर पड़ा और उसी दम मर गया। राजा को घोड़े की मौत देखकर बड़ा आश्चर्य हुआ। उसने उसी बन में एक तपस्वी के स्थान पर जाकर यह सब हाल कहा और घोड़े के मरने का कारण पूझा। तपस्वी ने बताय। कि 'यह घोड़ा पूर्वजन्म में आपका मन्त्री था, इसने आपको मारकर राज्य करने का विचार किया था। उसी पाप से यह घोड़ा हुआ। आज आपके मुँह से गीता के पन्द्रहवें अध्याय का आधा रखोक सुनकर, सब पापों से छुटकर यह स्वर्गलोक चला गया है।' गीता का यह प्रभाव सुनकर राजा अपने घर आया और अपने पुत्र को राज्य का भार सींपकर प्रतिदिन गीता के पन्द्रहवें अध्याय का पाठ करने लगा। अन्त में वह भी श्रारीर त्यागकर वैकुएठ लोक को गया।

## सोलहबाँ जानान

## देवी सम्पत्ति और आसुरी सम्पत्ति

नवें अध्याय में भगवान् ने दैवी प्रकृति, राच्सी और आसुरी प्रकृतियों का वर्णन संच्येप में किया था। अब वे इस अध्याय में उपर्युक्त तीनों प्रकृतियों का वर्णन विस्तारपूर्वक करते हैं। दैवी प्रकृतिवाल (सम्पत्तिवाल) संमारबन्धन से खूटकर उस परमपद को प्राप्त करते हैं, जहाँ से फिर लांटकर नहीं आना पड़ता; किन्तु राच्सी या आसुरी प्रकृतिवाल बार-बार जन्म लेते और मरते रहते हैं तथा अनेक योनियों में अमते फिरते हैं; अतर्ण्य बुद्धिमान् मनुष्यों को चाहिए कि वे दैवी प्रकृति को प्रहर्ण करें और आसुरी प्रकृति को त्याग दें। पहले तीन रलोकों में भगवान् दैवी सम्पदा का वर्णन करते हैं:—

#### श्रीमगवानुवाचः---

## यभयं सत्त्वसंशुद्धिर्ज्ञानयोगव्यवस्थितिः। दानं दमश्च यज्ञश्च स्वाध्यायस्तप बार्जवम्॥ १॥

अभयम्, सन्त्व-संशुद्धिः, ज्ञान-योग-व्यवस्थितिः । दानम्, दमः, च, यज्ञः, च, स्वाध्यायः, तपः, त्रार्जवम्॥

#### श्रीभगवान् ने कहाः—

=भययुक्त न होना | यज्ञः =यज्ञ करना अभयम् ( निडर होना ) स्वाध्यायः≃विद्या-प्रध्ययन सत्त्व-संशुद्धिः=श्रन्तःकरण में करना यानी वेद और शासी राग-द्वेप चादि का न होना का पदना श्वान-योग-ज्ञानयोग में =तप करना यानी तपः ब्यवस्थितिः ∫ = इइता अपना धर्म दानम् =दान करना पालन करने के =इन्द्रियों को दमः लिए कष्ट सहना श्रपने वश में =तथा रखना श्रार्जवम् ≃सीधापन या =ग्रीर च सरलता

व्यर्थ - भगवान् कहते हैं, हे अर्जुन ! (१) निर्भवता (यानी स्वभाव से ही किसी सेन डरना), (२) अन्तः करण की शुद्धि (अर्थात् संसार के सब व्यवहारों में छल, कपट, ईर्ष्या, देव और भूठ आदि को छोड़कर अपने मन को शुद्ध खना), (३) ज्ञान-योग में हड़ता (शाख या गुरु द्वारा आतमा का ज्ञान प्राप्त करना और चित्त को सब ओर से हटाकर आतमध्यान में लीन रहना), (४) दान (देने-योग्य ग्रीव मनुष्यों को धन, अन्न आदि देना), (५) दम यानी इन्द्रिय-निप्रह (कान, आँख इत्यादि इन्द्रियों को उनके विषयों से हटाकर अपने वश में रखना), (६) यज्ञ (अग्नि-होत्र तथा देवयज्ञ आदि करना), (७) स्वाध्याय यानी वेद पढ़ना (वेदान्तशास्त्र या धर्म-पुस्तकों का पढ़ना या पढ़ाना), (८) तप (शारीरिक, वाचिक या मानसिक तप अथवा ब्रह्मचर्य आदि वतों से शरीर को वश में रखना), (१) सरलता यानी सीधापन या कोमल स्वभाव होना।

श्रहिंसा सत्यमकोधस्त्यागः शान्तिरपैशुनम् । दया भृतेष्त्रलोलुप्त्वं मार्दवं हीरचापलम् ॥ २ ॥

अहिंसा, सत्यम्, अक्रोधः, त्यागः, शान्तिः, अपैशुनम् । दया, भूतेषु, अलोलुप्त्वम्, मार्दवम्, हीः, अचापलम् ॥

**अहिंसा** =हिंसा न करना त्यागः ⇒रयाग ( समस्त ( मन, वायाः विषय-वासनार्घी और शरीर से को छोषना ) किसी को कष्ट शान्तिः =शीतज्ञता था ' . च देना) सहनशीलता सत्यम् ≃सच बोलना यकोधः =कोध न करना अपेशनम् =िकसी की निन्दा या चुराजी न
साना
भूतेषु =प्राशियों पर
दया =द्या करना
श्रतोलुप्त्यम्ँ=जोभ या लालच
न करना ( शथवा
विषय-भोगों की

लगाना )
मार्द्वम् =कोमलता (सव
पर दया करना )
हीः =लजा (बुरे कर्मों के
करने में शर्माना)
श्रचापलम्=चंचलता का
स्याग (च्यर्थ
चेष्टाएँ न करना )

अर्थ — (१०) अर्हिसा (हिंसान करना यानी किसी को शरीर, मन या नाणी से दु:ख न पहुँचाना ), ( ११ ) सच वांलना, (१२) कोध न करना (किसी के गाली देने पर भी गुरुसा न करना ), (१३) त्याग (यानी संन्यास अथवा कमीं का या समस्त विषय-वासनात्रों का छोड़ना ), ( १४ ) शान्ति ( अपने अन्त:करण को अपने वश में रखना यानी चित्त में उद्विग्नना न होने देना ), (१५) किसी की निन्दा या चुग़ली न खाना, ( १६ ) प्राशायों पर दया करना ( सब जीवों को अधने समान जानकर उन पर दया करना और उन्हें कष्ट या दृःख से छुड़ाने के लिए भरसक यत्न करना ), (१७) अलोलुपता ( लालच का न करना या विषयभोगों के मीजूद रहने पर भी उनमें मन न लगाना ), (१०) मृदुना ( कोमल स्वभाव रखना, किसी से भी कड़वी बात न महना, बल्कि सबसे मीटा बोलना), (१६) लजा (खोटे कर्मी के करने में शमीना ), (५०) चंचलता का त्याग (विना मतलब न बोलना या विना काम हाथ-पर आदि का न चलाना )।

## तेजः समा धृतिः शौचमद्रोहो नातिमानिता । भवन्ति संपदं दैवीमभिजातस्य भारत ॥ ३॥

तेजः, च्नमाः, धृतिः, शौचम्, अद्रोहः, न, अतिमानिता । भवन्ति, सम्पदम्, दैवीम्, अभिजातस्य, भारत ।

| तेजः      | =तेज ( तेजस्वी<br>या प्रभावशाली | न, श्रति- ।<br>मानिता | = अपने को बड़ा<br>समभक्तर |
|-----------|---------------------------------|-----------------------|---------------------------|
|           | होना)                           |                       | घमंड न करना               |
| न्नमा     | ≕समा यानी                       |                       | + ये 📖                    |
|           | सहनशीलता                        | भारत                  | =हे श्रजुंन!              |
|           | रखना                            | दैवीम्                | =दैवी                     |
| धृतिः     | =धेर्य रखना                     | सम्पदम्               | ≕सम्पदा में               |
| शौचम्     | ≔पवित्र रहना                    | ऋभि जातस्य            | '=जनमे हुए लोगों          |
|           | या शुद्ध रहना                   |                       | ì                         |
| श्रद्रोहः | =िकसी से वैर या                 |                       | +लचग्                     |
|           | द्वेष न करना                    | भवन्ति                | =होते हैं                 |

श्रर्थ—(२१) तेज ( तेजस्थी या प्रभावशाली होना जिससे लोग देखते ही दब जावें), (२२) चमा ( किसी के सताने या अनादर करने पर सामर्थ्य रखते हुए भी बदला लेने की इच्छा न करना या उस पर कुद्ध न होना), (२३) धृति (धैर्य रखना अधवा मुसीबत आने पर भी न घबराना) (२४) पवित्रता (बाहर-भीतर से पवित्र रहना यानी मिट्टी पानी आदि से शरीर की बाहरी शुद्धि रखना और छुल, कपट आदि से अन्तः करण को शुद्ध रखना), (२५) किसी से द्वेष या वैर न करना, (२६) अपने को बड़ा समक्रकर धमंड न करना यानी अपने से जो बड़े हैं, उनके सामने नम्न रहना, हे भरतपुत्र अर्जुन ! ये २६ गुण, दैवी सम्पदा में जन्मे हुए लोगों में होते हैं।

# दम्भो दर्पोऽभिमानश्च कोघः पारुष्यमेव च । श्रज्ञानं चाभिजातस्य पार्थ संपदमासुरीम् ॥ ४ ॥

दम्भः, दर्पः, अभिमानः, च, क्रोधः, पारुष्यम्, एव, च। अज्ञानम्, च, अभिजातस्य, पार्य, सम्पदम्, आसुरीम्॥

=भौर ਚ दुस्भः =पाखयंड करना दर्पः =( धन, विद्या भादि का मन 🔳 ) घमंद करना अभिमानः =( भएने वरुपनं या श्रेष्ठता चादि ) श्रहंकार करना क्रोधः =क्रोध यानी गरसा करना

=चौर ऐसे ही

च, एव

पारुष्यम =मुंह से रूखे चौर कठिन वचन बोतना ⇒एवं अज्ञानम् = अज्ञान ( ठीक ज्ञान का न होना) +ये सव पार्थ =हे अर्जुन ! श्रासुरीम् =श्रासुरी ≃सम्पदा में सम्पदम् श्रिभिजातस्य =उत्पन्न हुए पुरुषो

के ( लच्या ) है

अर्थ—हे पृथापुत्र अर्जुन! (१) दम्म यानी पाखरड (अपने ऐबों को छिपाकर लोगों के सामने अपने को धर्मात्मा जाहिर करना और इस प्रकार अपने को वड़ा सावित करना), (२) दर्प यानी वमंड (विद्या वा धन आदि का गर्व करना), (३) अभिमान (दूसरों के आगे अपने को पूज्य या वड़ा मानना), (४) कोध यानी गुस्सा करना, (५) किसी का जी दुखाने के लिए मुँह से करने और कड़ने वचन कहना, (६) अज्ञान (ठीक ज्ञान का न होना), ये छु: लक्ष्मा आसुरी सम्पदावालों के होते हैं।

## दैवी संपहिमोत्ताय निबन्धायासुरी मता। मा शुचः संपदं दैवीमभिजातोऽसि पाग्डव॥ ४॥

दैवी, सम्पद्, विमोक्षाय, निवन्धाय, आसुगी, मता । मा, शुचः, सम्पदम्, दैवीम्, अभिजातः, असि, पाएडव ॥

+इन दोनों =हे अजुन ! पाग्डव सम्पदाधों में =त् सोच मत कर मा, शुचः दैवी =दैवी +क्योंकि त् ≕सम्पत्ति सम्पद =दैवी दैवीम विमोत्ताय =मोत्त के जिए =सम्पदाको सम्पदम +श्रीर =श्रामुरी सम्पत्ति बेकर <u> आसुरो</u> =पैदा हुन्ना निवन्धाय =बंधन के लिए श्रभिजातः =है =मानी गई है ऋसि मता

ऋर्य-इन दोनों सम्पदाओं में दैनी सम्पदा से मोक् होती है। आसुरी प्रकृति संसार में फॉसानेवाली या सार-बंधन में डालनेवाली होती है। हे अर्जुन ! तू अपने बारे में सोच मत कर; क्योंकि नू दैनी प्रकृति के गुणा लेकर जन्मा है ( यानी तेरी प्रकृति दैनी है, इसलिए तेरा कल्याण अवस्य ही होगा )।

द्रौ भृतसर्गौ लोकेऽस्मिन्दैव चासुर एव च। दैवो विस्तरशः प्रोक्त चासुरं पार्थ मे शृगु ॥ ६॥

द्वी, भूत-सर्गी, लोके, श्रस्मिन्, दैवः, श्रासुरः, एव, च। दैवः, विस्तरशः, प्रोक्तः, श्रासुरम्, पार्थ, मे, शृगु 🖟

| अस्मिन्   | =इस            |           | वास्ती             |
|-----------|----------------|-----------|--------------------|
| लोके      | =संसार में     |           | +(उनमें से )       |
| भूत-सर्गी | =प्राणियों की  | पार्थ     | =हे अर्जुन !       |
| -         | प्रकृतियाँ     | दैवः      | =दैवी प्रकृतिवासी  |
|           | (स्वभाव)       |           | के लच्य            |
| द्वी      | ≔दो प्रकार की  | विस्तरश   | =विस्तारपूर्वक     |
| दैवः      | =( एक ) दैवी   |           |                    |
|           | यानी सतीगुर्णी | प्रोक्तः  | =कहे गए            |
|           | स्वभाववाली     |           | +( अव )            |
| च         | =चार           | श्रासुरम् | =ग्रामुरी प्रकृति- |
| त्रासुरः  | =( दूमरी )     |           | वालों 📰 वर्णंन     |
|           | न्नासुरी यानी  | एव        | =भी                |
|           | राजसी ≣        | मे        | =मुक्ससे           |
|           | तामसी स्वभाव-  | > गु      | =सुन               |

अर्थ-हे अर्जुन ! इस संसार में दो प्रकार के स्वभाववाले मनुष्य होते हैं:—एक दैवी अर्थात् सतोगुणी प्रकृति के, दूसरे आसुरी यानी राक्त्सी वा तामसी प्रकृति के । दैवी प्रकृतिवालों का वर्णन विस्तारपूर्वक कर दिया गया है, अब आसुरी प्रकृति-वालों का वर्णन (ध्यान देकर) सुन ।

प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च जना न विदुरासुरा: । न शौचं नापि चाचारो न सत्यं तेषु विद्यते ॥ ७ ॥

प्रवृत्तिम्, च, निवृत्तिम्, च, जनाः, न, विदुः, त्र्यासुराः । न, शौचम्, न, अपि, च,त्र्याचारः, न, सत्यम्, नेषु, विद्यते॥

| भ्रासुराः              | =म्रासुरी प्रकृति-               | न             | =न                |
|------------------------|----------------------------------|---------------|-------------------|
|                        | वाले                             | शौचम्         | =पवित्रती ( होती  |
| जनाः<br>प्रवृत्तिम्    | =मनुष्य<br>=प्रवृत्ति<br>=च्यीर  | न             | है )<br>=न        |
| निवृत्तिम्<br><b>च</b> | =आर<br>=निवृत्ति-मार्ग को<br>=भी | ग्र चारः<br>च | =सदाचार<br>=ग्रीर |
| न                      | ≃नहीं                            | सत्यम्        | =न                |
| विदुः                  | =जानते हैं                       |               | =सत्य             |
| तेषु                   | +श्रतएव                          | श्रपि         | =ही               |
|                        | =उनमें                           | विद्यते       | =होता <b>है</b>   |

अर्थ--- आसुरी प्रकृतिवाले, प्रवृत्ति और निवृत्ति-मार्ग की

भी नहीं जानते, अर्थात् असुर लोग यह नहीं सममते कि उन्हें क्या करना चाहिए और क्या न करना चाहिए। इसलिए न उनमें बाहर-भीतर की पित्रता ही होती है, न सदाचार और सत्य ही, अर्थात् वे अपित्रत, दुराचारी और मूठे होते हैं।

## श्वसत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम् । श्वपरस्परसंभृतं किमन्यत्कामहैतुकम् ॥ 🖂 ॥

असत्यम्, अप्रतिष्टम्, ते, जगत्, आहः, अनीरवग्म् । अपरस्पर-सम्भृतम्, किम्, अन्यत्, काम-हैतुकम् ॥

ते =वे लोग (यानी श्राहः =कहते है श्रासुरी स्वभाव-+वे यह मानते है वाले मनुष्य ) कि यह जगत् जगस् =जगत् को अपरस्पर- } की और पुरुष सम्भूतम् के संयोग से असत्यम् =श्रसत्य याना सूठा उत्पन्न हुवा अप्रतिष्टम =आधाररहित काम-हैतुकम्≃कामदेव ही यानी निराश्रय इसका कार्य है +श्रौर =इसके सिवा और श्रन्यत् अनीश्वरम् =िवना ईश्वर 🗎 किम् **≔हो ही क्या** यानी ईश्वर-रहित सकता है ?

अर्थ — आसुरी स्वभाववाले मनुष्य कहते हैं कि जगत् कृष्ठा है ( अर्थात् जैसे हम कृष्ठे हैं वैसे ही यह जगत् भी ), आधार- हीन है, ( यानी धर्म श्रीर श्रध्म इसके आधार नहीं हैं, अध्या यह बिना किसी आधार के ही स्थित है ) इसीलिए यह बिना ईरवर के हैं ( अर्थात् कमों के फल का देनेवाला या रचनेवाला कोई भी नहीं है )। सारा जगत् श्री-पुरुष के संयोग से पैदा हुश्रा है। कामदेव इसका कारण है। इसके अलावा दूसरा कारण हो ही नहीं सकता।

## एतां दृष्टिमवृष्टभ्य नष्टात्मानोऽल्पबुद्धयः । प्रभवन्तयुत्रकर्माणः च्रयाय जगतोऽहिताः ॥ ६ ॥

एताम, दृष्टिम्, श्रवष्टभ्य, नष्ट-श्रात्मानः, श्ररूप-बुद्धयः । प्रभवन्ति, उग्र-कर्मागः, ज्ञयाय, जगतः, श्रहिताः॥

=इस ( उपर कहे एताम् नुरा करनेवाखे हए) ( अथवा धर्म-रुष्टिम् । =दृष्टि का या शत्र ) मिश्या विचार + तथा उध-कर्माणः =भवंकर (हिंसा-=सहारा खेकर सव प्रश्य त्मक ) कर्म + ये करनैवाले पुरुष नष्ट-आहमानः=मलिन चित्त-=जगत् का जगतः वाले स्रयाय ≃नाश करने के अल्प-बुद्धयः =मंदमति लिए ही + और प्रभवन्ति =(इस संसार में) अद्विताः =(सबका) श्रहित यानी टरपम्न होते 📳 ऋर्थ—हे अर्जुन ! उक्त दृष्टि यानी इस उत्तर कहे हुए
मिध्या विचार का सहारा लेकर ये मिलनिचित्त, तुच्छुबुद्धि,
चोरी आदि भयंकर कर्म करनेवाले, जगत् के शत्रु (यानी
सबका अहित करनेवाले ) केवल संसार का नाश करने के
लिए ही उत्पन्न होते हैं। मनलब यह कि ऐसे पुरुष सिवा
दु:ख देने के किसी प्रकार की मलाई नहीं करते; ऐसा तु

# काममाश्रित्य दुष्पूरं दम्भमानमदान्त्रिताः । मोहाद्गृहीत्वासद्ग्राहान्प्रवर्तन्तेऽशुचिव्रताः ॥१०॥

कामम्, त्राश्रित्य, दुध्यूरम्, दम्भ-मान-मद-श्रन्तिताः । मोहात्, गृहीत्वा. त्रसत्-प्राहान्, प्रवर्तन्ते, त्रशुचि-त्रताः ॥

| दम्भः<br>मानःमदः<br>श्रन्विताः<br>दुष्पूरम् | + ग्रौर  दम्भ (पाख्यह)  =मान ( घमंड )  श्रौर मद ( श्रह- द्वार) से युक्त हुए  =बईा कठिनता से पूर्ण होनेवाली | श्रसत्-<br>ग्रहान्<br>गृहीत्वा<br>श्रशुचि-<br>व्रताः | भूशी भाव-<br>नाश्चों को<br>=धहरा कर<br>श्चपतित्र श्चाच-<br>राणों से युक्क<br>हुए (श्वासुरी |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| कामम्                                       | =कामना (हच्छा)<br>के                                                                                       |                                                      | प्रकृति के जोग )<br>+निन्दित मार्गों में                                                   |
| आश्रित्य                                    | =श्रधीन होकर                                                                                               |                                                      | ग्रन्धविश्वास से                                                                           |
| मोहात्                                      | ≔षञ्चान 🗎                                                                                                  | प्रवर्तन्ते                                          | =प्रवृत्त होते 📗                                                                           |

श्रधं—हे अर्जुन ! असुर प्रकृतिवाले दुष्टारमा ऐसी-ऐसी इच्छाएँ किया करते हैं, जो बड़ी-बड़ी तकलीफें उठाने पर भी पूरी न हों । उनमें पाखरह, धमंड और श्रह्झार भरा रहता है । इसीलिए श्रज्ञान से भूठे निश्चयों की प्रह्रा करके वे अष्ट श्राचरगों से युक्त हुए ( निन्दित मार्गों में श्रम्धविश्वास से ) प्रवृत्त होते हैं ।

ड्याख्या — मतलब यह कि आसुरी स्वभाववासे मनुष्य सांसारिक सुलों यानी धन, कुटुम्ब आदि की अनस्त कामनाश्रों में दिन-रात उसमें रहते हैं, जिनसे मरणपर्यन्त वे कभी छुटकारा पा ही नहीं सकते। उन मिथ्या कामनाश्रों को पूर्ण करने के सिष् वे मारण, मोहन तथा हक्षाटन आदि के मन्त्र साधने, देवी-देवताश्रों के नाम पर पशु-बिल देने और रात के समय रमशान-भूमि में जाकर मृत-प्रेतादि को जगाने का डोंग करने में लगे रहते हैं। वे ऐसे तामस तप करते हैं, जिनसे उनका शरीर दुधला और कमक़ीर हो जाता है। अपने नल और केश बढ़ाकर तथा नहाना-धोना बन्द करके मैले-कुचैले बने रहते हैं। इस प्रकार अनेक प्रकार के पाप-कर्म करते हुए वे धर्मारमा होने का डोंग रचते हैं। वे अपने को सबसे अधिक धर्मारमा श्रीर कुलीन सममते हैं। ऐसे ही वे अपने रूप, गुण, ऐरवर्य और धम आदि के नशे में चुर रहते हुए दूसरों का निरादर करते हैं।

चिन्तामपरिमेयां च प्रलयान्तामुपाश्रिताः । कामोपभोगपरमा एतावदिति निश्चिताः ॥ ११॥ श्वाशापाशशर्तेर्बद्धाः कामकोधपरायगाः । ईहन्ते कामभोगार्थमन्यायेनार्थसञ्चयान् ॥ १२॥ चिन्ताम्, अपरिमेयाम्, च, प्रलय-अन्ताम्, उपाश्चिताः । काम-उपभोग-परमाः, एतावत्, इति, निश्चिताः ॥ अश्राम-पाश-शतैः, कद्धाः, काम-क्रोध-परायणाः । इंहन्ते, काम-भोग-अर्थम्, अन्यायेन, अर्थ-सञ्चयान् ॥

प्रलय-अन्ताम्=मरण पर्यन्त बनी रहनेवाली अपरिमेयाम् = अनन्त या ग्रसंख्य चिन्ताम् =चिन्तायों का उपाधिताः =प्राधय किये हुए =चौर ध विषय-भोग ही उपभोग-=सर्व-श्रेष्ठ है परमाः ( भ्रन्य क्छ नहीं ) इति =केवल पतावत् =इतना ही 4-8 निश्चिताः =निश्चय किए हए हैं

+ इसीलिए पाश-शतैः े सिकड्रा बन्धनां से बद्धाः =जकहे हुए +यांश काम-कोध । काम तथा कोध परायणाः े में तत्पर हुए काम-भोग- | \_ विषय-भोगीं श्रर्थम् | की पृति के बिए श्चन्यायेन =( ञ्चल-कपट आदि ) अन्याय-पूर्ण उपायों से +वे प्रसुर लोग अर्थ-सञ्चयान्=धन-संग्रह करने ई हन्ते । =हच्छा करते हैं

अर्थ — वे ऐसी ( नाना प्रकार की ) अनन्त चिन्ताओं में लगे रहते हैं, जो मृत्यु-समय ही उनका पीछा छोड़ती हैं

( अर्थात् वे कमाने, खाने और धन जमा करने की फिक में ही तमाम उम्र विता देते हैं ), उन लोगों का निश्चय है कि विषय-भोगों के भोगने में ही परम सुख है। इससे बढ़कर कुछ भी नहीं। इस प्रकार आशारूपी सेकड़ों फाँसों से जकड़े हुए, काम और कोध के अधीन हुए, नाना प्रकार के विषय-भोगों की पूर्ति के लिए ( छल, कपट, मूठ और चोरी आदि ) अन्यायपूर्ण उपायों से वे असुर स्वभाववाले लोग धन बटोरने की इच्छा करते हैं।

श्याख्या— असुर प्रकृतिवालो धन जमा करने के लिए चौरी करते हैं, दूसरों को धोखा देते हैं, डाका डालते हैं और इन्द्रिय-सुल के सामान इकट्टा करने में रात-दिन लगे रहते हैं। वे अनेक चिन्ताओं और क्रूठी आशाओं में रहते हैं। काम और क्रोध में अन्धे रहते हैं और विषय-भोगों को ही परम पुरुषार्थ समक्षते हैं। वे परले सिरे के कपटी और अहक्कारी होते हैं। अपने स्वार्थ चे सामने वे दूसरों की तकलीकों की कोई परवा नहीं करते। साधु पुरुषों को ऐसे मनुष्यों से सदैव बचना चाहिए और यदि हो सके, तो ऐसे मनुष्यों को सदुषदेश द्वारा अच्छे मार्ग पर लाने के लिए कोशिश करनी चाहिए।

इदमद्य मया लब्धमिमं प्राप्स्ये मनोरथम् । इदमस्तीदमिव मे भविष्यति पुनर्धनम् ॥ १३॥

इदम्, अद्य, मया, लब्धम्, इमम्, प्राप्स्ये, मनोरथम्। इदम्, अस्ति, इदम्, अपि, मे, भविष्यति, पुनः, धनम्॥

|         |                     |            | ~~~~~~           |
|---------|---------------------|------------|------------------|
|         | + वे इस प्रकार      | प्राप्स्ये | ≕में पा जाऊँगा   |
|         | विचार करते हैं      |            | <del>1</del> तथा |
|         | कि                  | इदम्       | =यह (इस क़दर)    |
| अच      | =म्राज              | धनम्       | ≃धन (तो)         |
| इदम्    | =यह (तो)            | मे         | =मेरे पास (ही)   |
| मया     | =मैंने              | ऋस्ति      | =ह               |
| सब्धम्  | =प्राप्त कर विवया . | 1          | +और              |
|         | ê                   | इदम्       | =यह (धन)         |
|         | +और                 | अपि        | भी               |
| इमम्    | =इस                 | पुनः       | <b>=फिर</b>      |
| मनोरथम् | =इष्ट पदार्थ को     |            | +मेरा            |
|         | भी                  | भविष्यति   | =हो जायगा        |

ऋर्य—( ऋसुर प्रकृतिवाले भनुष्य ऐसी बातों के फेर में पड़े रहते हैं कि ) इतना तो भुभे आज मिल गया है और यह मेरा मनोरथ ( जल्दी ही ) पूरा होगा । यह धन तो मेरा है ही, और यह दूसरा भी भविष्य में मेरा ही हो जायगा ( और इस प्रकार मैं बड़ा धनी हो जाऊँगा )।

श्रमौ मया हतः शत्रुईनिष्ये चापरानिष । ईश्वरोऽहमहं भोगी सिद्धोऽहं बलवान्सुखी॥५१ ४॥

असी, मया, हतः, शत्रः, हिनष्ये, च, अपरान्, अपि। ईरवरः, श्रहम्, अहम्, भोगी, सिद्धः, अहम्, बलवान्, सुखी॥

| ,         | + श्रौर          |        | पालन-पोषग        |
|-----------|------------------|--------|------------------|
| त्रसी 💮   | ≖डस              |        | करनेवाला हूँ     |
| शचुः      | ≕शश्रुको (तो)    | ऋहम्   | =में (ही)        |
| सया 🐪     | =भैंने           | भोगी   | =भोगों का भोगने- |
| इतः       | ≔मार डाला है     |        | वाला हूँ         |
| च         | ≕तथा             | *      | +सथा             |
| अपगन्     | =दूसरों को       | अहम्   | =मैं ही          |
| ञ्चपि     | =मी              | यलवान् | =वलवान्          |
| इनिष्ये 💮 | =( मैं ) मारूँगा | सुर्खा | =युक्षी          |
| अहम्      | ≖में             |        | +भौर             |
| ईश्वरः    | =स्वामी यानी     | सिद्धः | =सिद्ध हूँ       |

अर्थ— उस शत्रु को तो मैंने मार डाला है और दूसरों को मी (कल) मार डालूँगा; मैं मालिक हूँ यानी पालन-पीपरा करनेवाला हूँ, मैं ही भोगों का भोगनेवाला और मैं ही सिद्ध हूँ, यानी मैं अनेक सिद्धियों से युक्त हूँ (अर्थात् मेरे समान संसार में दूसरा कोई नहीं है)।

श्राट्योऽभिजनवानस्मि कोऽन्योस्ति सहशो मया। यच्ये दास्यामि मोदिष्य इत्यज्ञानविमोहिताः॥ १ ४॥

श्राद्यः, श्रभिननवान्, श्रहिम, कः, श्रन्यः, श्रह्ति, सदशः, मया। यद्ये, दास्यामि, मोदिष्ये, इति, श्रज्ञान-विमोहिताः॥

+ धौर में + एवं प्रात्थाः =बड़ा धनवान् चिभिजनवान् =कुलीन

|            |            | ~~~~      | ~~~~~             |
|------------|------------|-----------|-------------------|
| श्रस्मि    | = 100      | मादिष्ये  | =चानन्द भोगूँगा   |
| मया        | =मेरे      |           | या भौज उड़ा-      |
| सदशः       | =ससान      |           | ऊँगा              |
| श्रन्यः    | ≕ग्रीर     | इति       | =इस प्रकार        |
| <b>転</b> : | =कौन       |           | +चासुरी प्रकृति-  |
| ऋस्ति      | =§ ;       |           | वाबो              |
| यस्ये      | =(भें).यज् | প্রহান-   | ्रे प्रज्ञान से   |
|            | करूँगा     | विमोहिताः | ज्ञाहित रहते हैं। |
| दास्यामि   | ≔दान दूँगा |           | ( विषय-भोगों में  |
|            | +चौर       |           | फॅसे रहते हैं )   |
|            |            |           |                   |

अर्थ—में बड़ा धनवान् हूँ, में ऊँचे कुल में पैदा हुआ हूँ, मेरे समान इस समय पृथिशी पर कोई नहीं है, (अब) में एक यह करूँगा, (उसमें बहुत कुछ) दान दूँगा और मीज करूँगा। इस प्रकार आसुरी प्रकृतिवाले अज्ञान से विषय-भोगों में फँसे रहते हैं।

श्वनेकचित्रविश्वान्ता मोहजालसमावृताः । प्रसक्ताः कामभोगेषु पतन्ति नरकेऽशुचौ ॥ १६॥

श्रनेक-चित्त-विश्रान्ताः, मोह-जाल-समावृताः। प्रसन्ताः, काम-भोगेषु, पतन्ति, नरके, श्रशुची ॥ + इसीतिए

श्रानेक- ) श्रानेक प्रकार
चित्त- > =की कल्पनाओं
विभ्रान्ताः ) में चित्त अम
रहा है जिनका
ऐसे ( श्रहानी
पुरुष ) •

मोह-जाल- } = मोहजाब में
समावृताः > श्रद्धी तरह से

जकहे हुए

+ भौर

काम-भोगेथु =िवचयभोगों में

प्रसक्ताः = क से हुए
श्रश्ची = भपविश्र

नरके = नरक में

पतन्ति =िगरते 👚

श्रर्थ—इस प्रकार अनेक विषयों में चित्त रहने से मोह-जाल में फँसे हुए, विषय-भोगों में श्रासक रहते हुए, श्रासुरी प्रकृतिवाले मनुष्य श्रपवित्र ( घोर मिलन ) नरक में गिरते हैं, जहाँ उनकी बड़ी दुर्दशा होती है।

श्रात्मसंभाविताः स्तब्धा धनमानमदान्विताः । यजन्ते नामयज्ञैस्ते दम्भेनाविधिपूर्वकम् ॥ १७॥

त्रात्म-सम्भाविताः, स्तब्धाः, धन-मान-मद-अन्विताः । यजन्ते, नाम-यज्ञैः, ते, दम्भेन, अविधि-पूर्वकम् ॥

ते =वे आतम- अपने आपको सम्भा- =वड़ा या प्रति-विताः हित समभने--वाजे हतन्धाः =धमंदी (धक्र-वाखे ) पुरुष धन-मान-मद-धन-मान-मद-अन्विताः = =के मतवाखे (नशे ■ खूर्

| दम्भेन | दम्भ से ( यानी  | नाम-यज्ञैः | =नाममात्र के  |
|--------|-----------------|------------|---------------|
|        | जोक-दिखावे      |            | वज्ञां से     |
|        | के जिए)         | यजन्ते     | =यज्ञ करते है |
| अविधि- |                 |            |               |
| पृषकम् | <b>}</b> = ₹िहत | 1          |               |

श्चर्य—ऐसे लोग अपने को बढ़ा, श्चीर प्रतिष्ठित मानते हैं, सबसे अकड़ के साथ बातचीत करते हैं। वे धन के नशे श्चीर घमएड में चूर रहते हैं। (केवल श्चीरों को दिखलाने के लिए) वे शास्त्र-विरुद्ध छल-कपट से नाममात्र के लिए यज्ञ करते 👢।

## श्रहंकारं बलं दर्पे कामं क्रोधं च संश्रिताः । मामात्मपरदेहेषु प्रद्विषन्तोऽभ्यसूयकाः ॥ १८॥

अहङ्कारम्, वलम्, दर्पम्, काषम्, क्रोधम्, च, संश्रिताः। माम्, आत्प-पर-देहेषु, प्रद्विपन्तः, अभ्यसूयकाः॥

| <b>बहकू</b> ।रम् | =बहङ्कार     | संभिताः = अधीन हुए                                |
|------------------|--------------|---------------------------------------------------|
| वसम्             | =बज          | अभ्यस्यकाः=दूसरों में दोष                         |
| दर्षम्           | ≒धमयह        | देखनेवाचे                                         |
| कामम्            | =काम ( इच्छा | श्रधवा दूसरों                                     |
|                  | या विषय-भोग  | की निन्दा करने-                                   |
|                  | का सुख )     | वाखे पुरुष                                        |
| <b>च</b>         | =चौर         | न्नारम-पर- । न्नपने तथा                           |
| कोधम्            | =कोघ के      | त्रातम-पर- ] अपने तथा<br>देहेचु व्रसरों के शरीरों |

में रहनेवाले प्रद्विचन्तः =हेप करते रहते माम् =मुक्त चन्तर्यामी से हैं

अर्थ हे अर्जुन! अहङ्कार, बल, घमएड, काम और कोध के अधीन हुए, दूसरों की निन्दा करनेवाले पुरुष अपने तथा दूसरों के शरीरों में रहनेवाले मुक्क अन्तर्यामी से द्वीप ( घुणा ) करते रहते हैं ( ऐसे पुरुष वास्तव में नरकगामी होते हैं।)

तान्, श्रहम्, द्विषतः, कूरान्, संसारेषु, नर-अधमान् । चिपामि, श्रजस्रम्, अशुभान्, त्रासुरीषु, एव, योनिषु ॥

संसारेषु =संसार मं तान् =उन =द्वेष करनेवाले =सदा (निरन्तर) द्विषतः श्रजसम =दुष्ट ( निदंयी ) करान् **आसुरोषु** =श्रासुरी अधुभान् = चशुभ कर्म योनिषु =योनियों में करनेवाले =ही एव नर-श्रधमान् =नीच पुरुषों को =भैं चिपामि 💮 =परकता है अहम्

अर्थ—मुमसे द्वेष करनेवासे, उन निर्दर्यी, नीच, बुरे कर्म करनेवाले पुरुषों को, मैं इस संसार में, वारंवार असुरी योनियों में ही (यानी सिंह, चीवा, सर्प आदि नीच योनियों में ही) डालता हूँ। श्रामुरीं योनिमापन्ना मूढा जन्मनि जन्मनि । मामप्राप्येव कौन्तय ततो यान्त्यधमां गतिम् ॥२०॥

आसुरीम्, योनिम्, आपनाः, मूढाः, जन्मनि, जन्मनि। माम्, अप्राप्य, एव, कौन्तेय, ततः, यान्ति, अधमाम्, गतिम्॥

कीन्तेय =हे अर्जुन! को =मूर्ख पुरुष मूढाः अप्राप्य =न पाकर त्रासुरोम् = प्रासुरी ≖उससे (भी) ततः योनिम् =बानि को (उत्तरोत्तर) श्रापद्माः =प्राप्त होते हुए अधमाम् =नीच जन्मनि, गतिम् =गति को े जन्म-जन्मा-न्तर जन्मनि ≔ही एव =मुक्त सचिदानंद | यान्ति माम =प्राप्त होते हैं

ऋर्थ—वे मूर्ख लोग, वारंवार आसुरी योनियों में जन्म लेने के कारण, मुक्त सचिदानन्द स्वरूप को प्राप्त होने नहीं पाते। इसलिए हे अर्जुन ! वे और भी नीची गति को प्राप्त होते जाते हैं (अर्थात् वे बुरे कर्म करने के कारण नीचे ही गिरते जाते हैं और ऊपर उठ नहीं पाते)।

त्रिविधं नरकस्येदं द्वारं नाशनमात्मृनः । कामः कोधस्तथा लोभस्तस्मादेतत्त्रयं त्यजेत् ॥२ १॥

त्रि-विधम्, नरकस्य, इदम्, द्वारम्, नाशन्म्, आत्मनः । कामः, क्रोधः, तथा, लोभः, तस्मात्, एतत्, त्रयम्, त्यजेत्॥

| ******         | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | ~~~~    | ~~~~~~           |
|----------------|----------------------------------------|---------|------------------|
| कामः           | =कास                                   |         | हैं ( श्रयत्     |
| क्रोधः         | =क्रोध                                 |         | बुद्धिको 📰       |
| तथा            | =ग्रीर                                 |         | करनेवाले श्रीर   |
| लोभः           | =लोभ                                   |         | मनुष्य को नरक    |
| इदम्           | =थह                                    |         | में 🔳 जानेवाक्षे |
| त्रिविधम्      | =तीन प्रकार के                         |         | ₹)               |
| नरकस्य         | =नरक के                                | तस्मात् | =इसिंबए          |
| द्वारम्        | =द्वार                                 | पतत्    | =इन              |
| <b>आ</b> त्मनः | =चात्सा का                             | त्रयम्  | =तीनों को        |
|                | (बुद्धिका)                             | त्यजेव् | =स्याग देना      |
| नाशनम्         | =नाश करनेवाखे                          |         | चाहिए            |

श्चर्य—हे अर्जुन ! नरक में जाने के तीन दरवाजे हैं— काम, क्रोध श्चीर लोभ । ये तीनों श्चात्मा का नाश करनेवाले हैं श्चर्यात् ये तीनों, प्राणी को श्चपना सचा स्वरूप भुला देने-बाले या अन्त:करण को मलिन करनेवाले हैं। इसलिए मनुष्य को चाहिए कि इन तीनों को झोड़ दे।

एतैर्विमुक्तः कौन्तेय तमोद्वारैस्त्रिभिर्नरः। श्राचरत्यात्मनः श्रेयस्ततो याति परां गतिम् ॥२२॥

एतैः, विमुक्तः, कौन्तेम्न. तमः, द्वारैः, त्रिभिः, नरः । भाचरति, श्रात्मनः, श्रेयः, ततः, याति, पराम्, गतिम् ॥

=कल्याचा (भवा) =परम (ब्रेष्ट ) =प्राप्त होता है =मिति को =करता है 十二十 + 95 -तव श्राचरति गतिम् याति प्राम् ततः अयः =(धरने) मास्मा =धुटा (निकला) = भ्राम्य द्रायामी से =ह ध्रम् न =मनुष्य (O) =:314 ज्ञातमनः विमुक्तः कौन्तेय जिपिः 44

भगन् वही अर्थ - हे कुन्तीपुत्र अजुन! जो मनुष्य इन तीन नरक द्रक्ति या आत्मस्तक्ष के त्यांन में लीन हो सकता है के द्वारों यानी काम, कोच खौर लोम को झोड़ देता है, अर्थात् बही मनुष्य इस प्रकार प्रम गति यानो मीज का प्राप्त होता है। त्रपनी आत्मा का भला करता है,

# न स सिङ्मियाप्रोति न सुखं न परां गतिम् ॥२३॥ यः शास्त्रात्रियुत्सुज्य वर्तेते कामकारतः।

न, सः, सिद्धिम्, अवाग्नोति, न, सुखम्, न, पराम्, गतिम्॥ यः, शास्त-विधिम्, उत्मुज्य, नतते, कामकारतः।

कामकारतः =बपनी इच्छा से ( मनमामा) =स्रेह्कर उत्स् ब्य शास्त्र की विधि को =जो मनुष्य विधिम् शास्त्र-

;; 51

| <b>य</b> र्तते | =बरतता है (श्वाच- | सुखम्      | =मुख को           |
|----------------|-------------------|------------|-------------------|
|                | रया करता है )     |            | + श्रीर           |
| सः             | =वह पुरुष         | न          | =न                |
| न              | =न सो             | CT 2 1 T T | =गरम              |
| सिद्धिम्       | =सिद्धि को        | पराम्      | -1(1              |
| अवामोति        | =प्राप्त होता 📗   | गतिम्      | =गति को ( प्राप्त |
| स              | =न                |            | होता 📗 )          |

श्चर्य — नो मनुष्य शास्त्र की मर्यादा छोड़ कर अथवा शास्त्रों में लिखे हुए उरदेशों की परवा न करके, अपनी इच्छा के श्चनुमार चलता है, उसे न भिद्धि (तत्त्रज्ञान) मिलती है, न (लोक-परलोक के) सुल मिलते हैं और न वह परमगति (मोल) को ही प्राप्त होता है।

तरमाच्छास्त्रं प्रमःणं ते कार्याकार्यवयवस्थितौ । जात्वा शास्त्रविधानोक्तं कर्म कर्तुमिहाईसि ॥ २४ ॥ तस्मात्, शास्त्रम्, प्रमाणम्, ते, कार्य-त्रकार्य-व्यवस्थितौ । कारवा, शास्त्र-विधान-उक्तम्, कर्म, कर्तुम्, इह, श्राईसि ॥

```
कार्य- ) यह कर्म करना जियां करने ज्ञक।यं- ) = चाहिए ग्रीर जिया करने जियां करने जियां करने ज्ञाहिए इसे व्या ते = नेरे जिया ज्ञाहिए इसे व्या शास्त्रम् = शास्त्र (ही ) प्रमाणम् = प्रमाण है
```

| М |
|---|
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |

अर्थ — कौनसा कर्म तुभे करना चाहिए और कौनसा नहीं, इसका निर्णय करने के लिए तुभे शास्त्र की आज्ञा ही मानना चाहिए। इसलिए शास्त्र में दी हुई विधि के अनुसार ही तुभे इस संसार में अपना कर्तव्य-कर्म करना उचित है।

सोलहवाँ ऋध्याय समाप्त ।

#### गीता के सोलहवें अध्याय का माहातम्य

भगवान् शंकर ने पार्वती से कहा-"हे देवि, अब गीता के सोलहवें अध्याय का माहातम्य सुनो | गुजरात देश में सौराष्ट्रिक नाम का एक नगर है। वहाँ खङ्गबाहु नाम का राजा राज्य करता था। एक दिन रात के समय राजा का एक मतत्राला हाथी वन्धन तोड़कर भागा। महात्रतों ने उसे पकड़ने की बहुत कोशिश की, पर किसी उपाय से उसे अपने वश में न ला सके। नगर के लोग उस भयानक हाथी के डर से राह छोड़कर भागे धीर अपने वाल-बच्चों की रचा करने लगे। उसी समय एक ब्राह्मण तालाव में स्तान करके, गीता के कुछ रलोकों का पाठ करता हुआ, उसी मार्ग से आ रहा था। लोगों ने उसे बहुत मना किया कि इस मार्ग से न जास्रो, किन्तुवह बाह्मए। हाथी से न उरकर उसी मार्ग से चला गया। हाथी उस ब्राह्मण की अपते देखकर मार्ग से हट गया श्रीर उसे राह दे दी । यह श्रद्भुत वात देखकर, सबको वड़ा आरचर्य हुआ। राजा खड़बाहु विस्मित होकर ब्राह्मण से पूळ्कने लगा-'हे ब्राह्मरा, आपने इस समय यह बड़ा अद्भुत काम किया। यमराज के समान भयानक इस हाथी से न डरकर इसके आग से आप कैसे निकल आये ? आप किस देवता की पुजा करते हैं और किस मन्त्र को जपते हैं ? आपमें क्या सिद्धि है, सो मुक्ते बतलाइए । बाह्य शाह्य बोला-- महाराज, मैं गीता के सोलहर्वे अध्याय का प्रतिदिन पाठ करता हूँ। उसी से मुक्ते सब सिद्धियाँ प्राप्त हुई हैं। वाह्यए की यह बात सुन-कर राजा को बड़ा आरचर्य हुआ। वह बड़े सम्मान से बाह्य ए को अपने घर ले गया और उसे एक लाख अशर्फियाँ दी। उसी दिन से राजा खद्मबाहु गीता के सोलहर्वे अध्याय का पाठ करने लगा। एक दिन राजा अपने मन्त्रियों के साथ शिकार की गया। वहीं वही मतवाला हाथी, जी पागल होकर राजा के फीलखाने से भागा था, सामने देख पड़ा। उसे देखकर मन्त्रियों को बड़ा भय हुआ। वे लोग भागे और राजा से भी भागने को कहने लगे। किन्तु राजा निडर होकर उसी के सामने से चला गया और हाथी कुछ न बोला! उसके वाद राजा नगर में व्याकर राजकुमार का राज्याभिषेक करके, संसार से विरक्त होकर, बड़ी श्रद्धा से गीता के सोलहवें अध्याय का पाठ करता रहा और अन्त को शरीर त्यागकर अन्वयलोक को गवा।"

# सत्रहवाँ उच्चान

#### श्रजु<sup>°</sup>न उवाच—

ये शास्त्रविधिमुत्सृज्य यजन्ते श्रद्धयान्विताः। तेषां निष्ठा तुं का कृष्णा सत्त्वमाहो रजस्तमः॥ १॥

थे, शास्त्र-विधिम्, उत्सृज्य, यजन्ते, श्रद्धया-श्रन्विताः। तेषाम्, निष्ठा, तु, का, कृष्ण, सत्त्वम्, श्राहो, रजः, तमः ■

#### भगवान् कृष्ण के वचनों की सुनकर श्रज्जुंन ने इस प्रकार पूछा—

ये = नो पुरुष श्रद्धया- ) = श्रद्धा से युक्त शास्त्र-विधिम्=शास्त्र-विधि की श्रन्विताः ) हुए उत्सुज्य = द्वोदकर यजनते यजनते यज्ञ करते हैं

(यानी देव-की गाति ) पुजन भादि =केसी है ? का धार्मिक कृत्य सत्वम् ≃सस्व करते हैं ) ञ्चाहो =ग्रयवा =उनकी रजः तेषाम् =रज =हे कृष्सा ! कृष्या ব্র =या ंतमः ⇒निष्ठा (जीवन निष्ठा =त म

अर्थ—अर्जुन ने पूछा:—हे कृष्ण ! जो मनुष्य शास-विधि को त्यागकर, श्रद्धापूर्वक देव-पूजन आदि धार्मिक कृत्य करते हैं, उनकी निष्ठा कौन सी है ? सान्विकी है, राजसी है या तामसी ?

#### श्रीभगवानुवाच-

त्रिविधा भवति श्रद्धा देहिनां सा स्वभावजा। सारिवकी राजसी चैव तामसी चेतितां शृगु ॥२॥

त्रि-विधा, भवति, श्रद्धा, देहिनाम्, सा, स्वभाव-जा। सान्त्रिकी, राजसी, च, एव, तामसी, च, इति, ताम्, श्रृणु॥

#### अर्जु न के पूछने पर भगवान् ने कहा -

देहिनाम् =देहधारियों में त्रि-विधा =तीन प्रकार की स्वभाव-जा =स्वभाव से श्रद्धां =श्रद्धाः उत्पन्न हुई भवति =होती है (स्वाभाविक) सा =बह (श्रद्धा)

| सात्विकी      | =सास्तिकी है              | इति  | =इस प्रकार ( तृ ) |
|---------------|---------------------------|------|-------------------|
| च             | =तथा                      | ताम् | =3से              |
| राजसी         | =राजसी  <br>=श्रीर ऐसे ही |      | +                 |
| च,एव<br>तामसी | =जार एस हा                | शृखु | <b>≔सुन</b>       |

अर्थ—भगवान् ने कहा—हे अर्जुन ! शरीरधारियों की अद्धा स्वभाव से ही तीन तरह की होती है—सारिवकी, राजसी और तामसी । उसी को तृ अब (विस्तारपूकि) मुक्से सुन—

सत्त्वानुरूपा सर्वस्य श्रद्धा भवति भारत । श्रद्धामयोऽयं पुरुषो यो यच्छ्रद्धः स एव सः ॥ ३ ॥

स्त्व-श्रनुरूपा, सर्वस्य, श्रद्धा, भवति, भारत । श्रद्धामयः, त्र्ययम्, पुरुषः, यः, यत्-श्रद्धः, सः, एव, सः ॥

| मारत        | =हे अर्जु°न ! ∫   | श्रद्धामयः  | =श्रद्धावाचा है |
|-------------|-------------------|-------------|-----------------|
| सस्व-अनुक्ष | (=श्रन्त:करण      |             | +ग्रतएव         |
|             | के अनुसार         | यः          | =जो             |
| सर्वस्य     | =सबकी             | यत् श्रद्धः | =जिस भदा 📗      |
| अदा         | =श्रद्धा या भावना |             | युक्त है        |
| भवति        | =होती है          | सः          | = 4 ह           |
| अयम्        | =यह               | सः, एव      | =वैसा ही        |
| पुरुषः      | =पुरुष( जीव)      |             | 🕂 हो जाता 📗     |

अर्थ — हे अर्जुन ! सबकी श्रद्धा अन्तः करण के अनुसार ही होती है। यह पुरुष श्रद्धामय है। जिस मनुष्य की. जैसी श्रद्धा होती है, वह बैसा ही होता है।

व्याख्या— पूर्वजनम में संस्कार के मनुसार मनुष्य किशी मिक्सी अद्धावाला सवस्य होता है। जिसकी अद्धा साध्यिकी है, माध्यिकी प्रकृति का होता है और जिसकी अद्धा राजसी या सामसी में, वह उसी प्रकृति का होता है। सबकी श्रद्धा सपने-मपने मन्तःकरण में मनुसार ही होती में भीर श्रद्धा से ही मनुष्य की पहचान होती हैं ( सन्तःकरण मन के गुण माम ही 'स्वभाव' में)। पुरुष की श्रद्धा किस तरह जानी जाती में, इसे भगवान् पागे कहते हैं:—

यजन्ते सारिवका देवान्यच्तरचांसि राजमाः । प्रेतानभूतगणांश्चान्ये यजन्ते तामसा जनाः ॥ ४ ॥

यजन्ते, सात्त्विकाः, देवान्, यत्त्-रक्षांसि, राजसाः। प्रतान्, सूत-गणान्, च, अन्ये, यजन्ते, तामसाः, जनाः॥

| सास्विकाः | ≕मतोगुकी स्व-   | यज्ञ-रज्ञांसि | =यधीं भीर     |
|-----------|-----------------|---------------|---------------|
|           | भावषाचे लोग     |               | शदसों की      |
| देवान्    | =देवतार्थो को   |               | +याराधना      |
| यजन्ते    | =पूजते हैं      |               | करते हैं      |
| राजसाः    | =रजीगृष्ठी स्व- | श्चन वे       | =दूसरे ( चौर) |
|           | भावधाने पुरुष   | तामसाः        | ≖तमोगुयी      |

जनाः = भनुष्य भूत-गणान् = भृत गण की प्रजन्ते = पूजते हैं च = तथा

अर्थ—सतोगुणी स्वभाववाले लोग देवताओं को पूजते हैं, रजोगुणी स्वभाववाले पुरुष यन्न और रान्तसों की आराधना करते हैं, तथा तमोगुणी स्वभाववाले मनुष्य भूत-प्रेतों की उपोसना करते हैं।

व्याख्या——को सहादेव भीर इन्द्र आदि देवताओं को पूजते हैं, वे सतोगुणी हैं। जो कुवेर आदि यश्रों और राजसा को पूजते हैं, ■ रजोगुणी हैं, जो भृत-प्रेतों को पूजते हैं, वे तसीगुणी हैं।

श्रशास्त्रविहितं घोरं तप्यन्ते ये तपो जनाः । दम्भाहंकारसंयुक्ताः कामरागबलान्विताः ॥ प्र॥ कर्षयन्तः शरीरस्थं भूतव्राममचेतसः। मां चैवान्तःशरीरस्यं तान्विद्यापुरानिर्वयाना।६॥

ष्यशास-विहितम्, घोरम्, तृष्यन्ते, ये, तपः, जनाः । दम्भ-श्रहङ्कार-संयुक्ताः, काम-राग-वज्ञ-श्रन्तिताः ॥ कर्षयन्तः, शरीरन्स्थम्, भूत-प्राप्तम्, श्रचेतसः । माम्,च,एव,श्रन्तः-शरीर-स्थम्,तान्,विद्धि,श्राप्तर-निश्चयान्॥

स्रशास्त्र- ) गाम्न-विधि से घोरम् =घोर (भयद्वर विद्वितम् ) रहित या कठिन)

| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |                  | ~~~~~                      |
|-----------------------------------------|------------------|----------------------------|
| तपः =तप को                              | भूत-ब्रामम्      | =पृथ्वी श्रादि पाँच        |
| ये =जो                                  |                  | भूतों के समृह              |
| जनाः =मनुष्य                            |                  | यानी इन्द्रियों            |
| तप्यन्ते =तपते हैं                      |                  | को                         |
| + ऋौर                                   |                  | +और                        |
| द्रभः ) पालरङ                           |                  | )                          |
| अहङ्कार-<br>संयुक्ताः वृक्र है          | acre.            | ्रारीर के भीतर<br>रहनेवाले |
| + vai                                   | स्थम् .          |                            |
| काम-राग-) विषय-भ                        | भाम्             | =मुम्ब ( भन्तयांमी         |
| बल- >=विषय-व                            |                  | परमाध्मा ) को              |
| अन्विताः ) प्रीति रह                    | वते हए एव        | =भी                        |
| वल के                                   | प्राभ- कर्पयन्तः | =दुर्वत करनेवाले           |
| मान से                                  | भी जो            | है ( अथवा दुःस             |
| युक्त हैं                               |                  | देने हैं )                 |
| च ≃नथा                                  | तान्             | =उनको                      |
| ये =जो                                  | श्रासुर- }       | ्त्रासुरी स्वभाव-<br>वाले  |
| अचेतसः = त्रशानी                        |                  | <b>ि</b> वा <b>ले</b>      |
| शरीर-स्थम् =शरीर में                    | रियत विद्धि      | =त् जान                    |
|                                         |                  |                            |

अर्थ—हे अर्जुन! जो लोग पाखण्डी हैं, धमण्डी हैं विषय-भोग या निषय-बासना में प्रीति रखते हैं और हठी हैं तथा शास्त्र के विरुद्ध घोर तप करते हैं ( बृक्तों में मूला डाल-कर उक्टा लटकना या चारों तरफ आग जलाकर उसके बीच वैटना आदि शास्त्र के विरुद्ध तप हैं ) और इस प्रकार वे

मूर्ल शरीर में स्थित पृथ्वी आदि पाँच भूतों को अथवा देह में स्थित इन्द्रियों को कमजीर कर डालते हैं और ऐसे ही अन्तर्यामी रूप से शरीर में रहनेवाले मुक्त परमातमा को भी दुर्बल करते हैं या पीड़ा देते हैं, ऐसे मनुष्यों को तू आसुरी अद्धावाला समक !

स्थालया — काशी, प्रयाग, हरद्वार श्रीर वृत्त्वावन शादि तीर्थ-स्थानों में ऐसे कितने ही डोंगी साधु श्राएको देख पहेंगे, जो वृद्धों में भूजा डालकर उच्टा लटकते हैं, जोड़े की पैनी सखाखों पर पीठ के बल चित सोते डिशीर चारों तरफ श्राग जलाकर उसके बीच में बैठकर, 'राम-राम' जपते हैं। भगवान् कहते हैं — ऐसे मनुष्य पाखरशी हैं, वे शाख-विरुद्ध तप करते डिशा मूर्व पुरुष ऐसे साधुशों को सिद्ध समक्षकर पृजा करने लगते हैं। खियाँ तो मानों इनकी भनन्य भक्त ही हो जाती हैं। श्रत्याव ऐसे दुष्ट साधुशों की पृजा हरगिज़ न करनी चाहिए।

मागे भगवान् श्रद्धा की तरह भोजन, यह, 📼 धार दान हन चारों की भी तीन-तीन क्रिस्में बतलाते हैं:—

## भाहारस्त्विप सर्वस्य त्रिविधो भवति वियः । यज्ञस्तपस्तथा दानं तेषां भेदमिमं शृगु ॥ ७ ॥

श्राहारः, तु, श्रपि, सर्वस्य, त्रि-विधः, भवति, प्रियः । यज्ञः, तपः, तथा, दानम्, तेपाम्, भेदम्, इमम्, शृणु ॥

तु = श्रीर सर्वस्य : = सबको श्राहार: = श्राहार(भोजन) + श्रपने-श्रपने श्रपि =भी स्वभाव के

|               | चनुसार<br>-    | दानम्  | =दान भी           |
|---------------|----------------|--------|-------------------|
| त्रि-विधः     | ≕तीन प्रकार का |        | +तीन प्रकार के    |
| <b>प्रियः</b> | =प्रिय         |        | होते है           |
| भवति          | =होता है       | तेषाम् | =उनके             |
| तथा           | =इसी तरह       | इसम्   | =इस               |
| यकः           | =यझ            |        |                   |
| तपः           | ≕तेप           | भेदम्  | =भेद को           |
|               | + घौर          | श्र्यु | =त् (मुक्तते) सुन |

अर्थ—हे अजुन। सब लोगों को (अपने-अपने स्वमाव के अनुसार) भोजन भी तीन प्रकार का (सारिवक, राजस, तामस) प्रिय होता है। इसी प्रकार यझ, तप और दान भी तीन प्रकार के होते हैं। उनके इन भेदों को तू मुकसे (विस्तार-पूर्वक) सुन।

भगवान् सबसे पहिन्ने भाहार के तीन मेद बतजाते हैं—
भायुःसत्त्वबलारोग्यसुखप्रीतिविवर्धनाः।

रस्याः स्निग्धाः स्थिरा हृद्या श्राहाराः सान्त्रिकप्रियाः ८

आयुः-सत्त्व-वत्त-त्रारोग्य-सुख-प्रीति-विवर्धनाः । रस्याः, स्निग्धाः, रिथराः, दृवाः, श्राहाराः,सारिवक-प्रियाः॥

म्रायुः =म्रायु . वल- =वीर्यं या शारी-सप्त- =चित्र की स्थि- रिक सामर्थ्यं मुद्दि स्रारोग्य- =म्रारोग्य

| सुख       | =सुख ( मन की<br>प्रसन्नता ) | स्थिराः        | =बहुत समय तक<br>शरीर में बत         |
|-----------|-----------------------------|----------------|-------------------------------------|
|           | + श्रीर                     |                | देनेवाजे                            |
| प्रीति-   | =(त्रभु में ) त्रीति        | हुद्याः        | =भन को प्रसन्त                      |
|           | के                          |                | <b>करनेवाले</b>                     |
| विवर्धनाः | · =बड़ानेवाले               | श्राहाराः      | =धाहार (भोजन)                       |
| रस्याः    | =रसीले या                   | सात्त्विक-     | }_सतोगुणी पुरुष                     |
|           | श्चत्यनत स्वादु             | <b>ब्रियाः</b> | } = सतोगुणी पुरुष<br>को प्यारे होते |
| स्तिग्धाः | ≕चिक्रने                    |                | 8                                   |

अर्थ—हे अर्जुन! आयु, उत्साह, शारीरिक सामर्थ्य यानी बल, आरोग्य, मन की प्रसन्ता और (प्रभु में) प्रीति बढ़ानेवाले, रुचिकर अत्यन्त स्वादिष्ठ या रसीले, चिकने तथा बहुत समय तक शरीर को बल देनेवाले और हृदय को प्रसन्न करनेवाले चार प्रकार के भोजन सतोगुणी पुरुषों को प्यारे लगते हैं। जैसे मोहनभोग और खीर इत्यादि।

कद्भग्ललवणात्युष्णतीक्ष्णरूचिवदाहिनः। श्राहारा राजसस्येष्टा दुःखशोकामयप्रदाः॥ ६ ॥

कटु-श्रम्ल-लवण-अति-उष्ण-तीष्ट्ण-रूक्-विदाहिनः । श्राहाराः, राजसस्य, इष्टाः, दुःख-शोक-स्रामय-प्रदाः॥

=कड्वे ( चरपरे ) कटु-श्रम्ल-=खट्टो =नमकोन लवण-ऋति-उष्ण- { =बहुत गर्म तीच्ग-=ती च्या =आहार यानी श्राहाराः =रूवं रुप्त-भोजन के पदार्थ विदाहिनः 🕽 =जबन पैदा राजसम्य =रजोगुणी पुरुष करनेवाले =िप्रय लगते हैं +तथा इग्राः

अर्थ—अतिकड़ने यानी चरपरे ( जैसे मिरच आदि ), अति खड़े ( जैसे आम का अचार आदि ), अधिक नमक-वाले, उथादा गर्मागर्म, अति तीदण ( बहुत तेज जैसे राई आदि ), रूखे और दाहकारक यानी भोजन करने के बाद जलन पैदा करनेवाले आहार, जो दु:ख, रोग और शोक के देनेवाले हैं, रजोगुणी मनुष्यों को अच्छे लगते हैं।

यातयामं गतरसं पूति पर्युषितं च यत् । उच्छिष्टमपि चामेध्यं भोजनं तामसिष्रयम् ॥ ३०॥

यात-यामम्, गत-रसम्, पृति, पर्यु पितम्, च, यत् । उन्जिष्टम्, ऋपि, च, अमेध्यम्, भोजनम्, तामस-प्रियम् ॥

वात-यामम् =जिस (भोजन) (या अधपका हो) को वने एक पहर । गत-रसम् =जो नीरस हो बीत गया हो गया ही पृति =जिसमें दुर्गन्ध ) = जो श्रशुद्ध या श्रपवित्र भी हो भ्राती हो पर्यु षितम् =जो बामी हो + ( ऐसा ) =ऋौर च =भोजन भोजनम यत् \_तमोगुणी पुरुष तामस-उच्छिष्टम् =जुटा हो गया हो प्रियम को प्रिय होता है

' अर्थ—-जिस भोजन को बने एक पहर बीत गया हो अर्थात् जो ठण्डा हो गया हो, जो रक्खे-रक्खे स्वादहीन हो गया हो, जिसमें बदवू आती हो, जो बासी, जूठा और अशुद्ध हो, इस प्रकार का भोजन तमोगुणी लोगों को अच्छा लगता है।

भाहार के तीन भेद दर्शांकर का भगवान् तीन प्रकार के यहाँ को बतलाते हैं:—

## श्रफलाकां चिभिर्यज्ञे विधिदृष्टो य इज्यते । यष्टव्यमेवेति मनः समाधाय स सारित्रकः ॥११॥

अफल-आकांचिभिः, यज्ञः, विधि-दृष्टः, यः, इज्यते । यष्टन्यम्, एव, इति, मनः, समाधाय, सः, सान्विकः ॥

पष्टव्यम् एव =यज्ञ करना ही (एकाप्रकरके)

श्वाहिए अफल- कल की भीभहित =हस प्रकार आका- =लापा ■ करनेसनः =मन का ज्ञिक्सिः वाले पुरुषों द्वारा

समाधान करके यः ≕तो

यदः =यज्ञ इत्यते =िकया जाता है
विधि-रष्टः =शास्त्र-विधि के सः =यह (यज्ञ)
श्रानुसार सारिवकः =सारिवक है

अर्थ—'यज्ञ करना ही चाहिए' अथवा 'यज्ञ करना हमारा धर्म है', इस प्रकार मन में विचारकर ( एकाप्र चित्र से ) जो यज्ञ, शास्त्रविधि के अनुपार, किसी प्रकार का फल पाने की इब्झा के विना किया जाता है, वह 'यज्ञ' सारिवक कहलाता है।

## श्रमिसन्धाय तु फतं दम्भार्थमिष चैत्र यत्। इज्यते भरतश्रेष्ठ तं यज्ञं तिद्धि राजसम्॥ १२॥

अभिमन्धाय, तु, फनम्, दम्भार्थम्, अपि, च, एव, यत्। इज्यते, मस्त-श्रेष्ठ, तम्, यज्ञम्, विद्धि, राजसम्॥

=घौर रिसजाने के जिए त भरत-श्रेष्ठ =हे भरतवंशियों अपि =भी में श्रेष्ठ (धातु न): =जो ( यज्ञ ) यत् = कल को फलम् इज्यते =िक्या जाता ! अभिसन्धाय = चन्तः करण में =उसको तम् चाह करके रांजसम् =राजस ≕भौर यक्षम् =यर्छ वस्मार्थम =पाखरद के जिए बोगों को विद्धि =(त्) ज्ञान

व्यर्थ-हे भरतकुल में श्रेष्ठ अर्जुन ! जो यज्ञ इस मतलब से

किया जाता है कि मुक्ते लोक-परलोक में फल मिले श्रीर लोगों में में धर्मात्मा कहलाऊँ, इस प्रकार के यज्ञ को तु 'राजस' यज्ञ समका।

विधिहीनमसृष्टान्नं मन्त्रहीनमदिच्याम् । श्रद्धाविरहितं यज्ञं तामसं परिचच्चते ॥ १३ ॥

विधि-हीनम् श्र-सृष्ट-श्रन्नम्, मन्त्र-हीनम्, श्र-दिच्याम्। श्रद्धा-विरहितम्, यज्ञम्, तामसम्, परिचच्चते॥

विधि-होनम्=वेद-विधि से
रहित
ग्र-सृष्ट- } =ग्रन्न-दान ■
ग्रन्नम्- रहित ( भोजनरहित )

मन्त्र-दोनम् =विना वेद के

श्र-द्विग्रम्=विना द्विणा दिए हुए + भौर श्रद्धा- | विना श्रद्धा के विरहितम् | किया हुआ यज्ञम् =यज्ञ तामसम् =तामस परिचन्नते =कहवाता ।

श्रर्थ—जो यज्ञ शास्त्रविधि के विरुद्ध किया जाता है, जिस यज्ञ में ( ब्राह्मणों को ) भोजन न कराया गया हो, जिसमें शुद्ध वेद-मन्त्र न बोले गए हों, जिसमें विद्वानों को दिल्लिणा न दी गई हो, श्रीर यज्ञ करानेवाले की, यज्ञ में तथा यज्ञ करनेवाले ब्राह्मणों में जरा भी श्रद्धा न हो, ऐसा यज्ञ 'तामस' कहलाता है।

बहाँ तक भगवान् ने तीन प्रकार 🖥 यज्ञों 📰 वर्णन किया ।

■ भगवान् तप को कायिक, वाचिक और मानसिक इन सीन भेदों से वर्णन करते हैं—

देवहिजगुरुप्राज्ञपूजनं शौचमार्जवम् । ब्रह्मचर्यमहिंसा च शारीरं तप उच्यते ॥ १४॥

देव-द्विज-गुरु-प्राञ्च-पूजनम्, शौत्वम्, आर्जवम्। ब्रह्मचर्यम्, अहिंसा, च, शारीरम्, तपः, उच्यते॥

देव-द्विज- ) देवता, ब्राह्मण,
गुरु-प्राद्ध- ) = ( प्रथवा ब्राह्मण
पूजनम् ) चित्रय धौर
वैश्य ) गुरु (मातापिता धौर
श्राचार्य ) धौर
श्राचार्य ) धौर
श्राचियों ( विद्वान,
भक्त और पंदितों ) का पूजन
या संस्कार
करना
शौचम् =पवित्र या शुद्ध

रहना

श्राज वम् ⇒नेमनवित होना व्याप्त रहना श्रह्मचर्यम् =मझपर्य से रहना च =शीर श्रहिसा =हिंसा न करना को दुःस न देना + इदम् =यह श्रारीरम् =शारीरिक

=सप

=कहजाता है

अर्थ—हे अर्जुन ! ब्रह्मा, विष्णु आदि देवताओं का पूजन; सदाचारी ब्राह्मण, चत्रिय और वैश्य का सत्कार करना; माता-पिता, गुरु और विद्वानों का पूजन; मीतर-बाहर पवित्र

तपः

उच्यते

रहना; सरल स्वभाव होना; ब्रह्मचर्य-व्रत का धारण करना और किसी को दुःख न देना; यह शारीरिक तप कहलाता है।

## श्रनुद्देगकरं वाक्यं सत्यं श्रियहितं च यत्। स्वाध्यायाभ्यसनं चैव वाङ्मयं तप उच्यते॥ १५॥

अनुद्धेग-करम्, वाक्यम्, सत्यम्, प्रिय-हितम्, च, यत् । स्वाध्याय-अभ्यसनम्, च, एव, वाङ्गयम्, तपः, उच्यते ॥

=जो =चाँर यत् ਕ वाक्यम =ऐसे ही =वाक्य 🔳 वचन पव अनुह्रेग- } = (किसी की ) करम् } = उद्वेग न करे स्वाध्याय- / = सभ्यास अर्थात् यानी किसी के वेद-शासी का मन को दुःख पडन-पाडन न पहुँचावे =त्राचिक (वाणी वाङमयम =झौर च का ) सत्यम् =सत्य प्रिय-हितम् =िप्रय एवं हित-तपः ≃तप कर हो उच्यते =कहलाता है

अर्थ—अपनी बातों से किसी के मन को दुःख न पहुँचाना, सच बोलना, प्यारी और भलाई करनेवाली बातें कहना, वेद-शास्त्र का पढ़ना व पढ़ाना, यह वाचिक तप कहलाता है।

# मनः प्रसादः सौम्यत्वं मौनमात्मविनित्रहः। भावसंशुद्धिरित्येतत्त्रपो मानसमुच्यते॥ १६॥

मनः-प्रसादः, सौम्यत्वम्, मौनम्, आत्म-विनिप्रहः । भाव-संशुद्धिः, इति, एतत्, तपः, मानसम्, उच्यते ॥

मनःप्रसादः=मन को प्रसन्न
रखना
सौम्यत्वम् =सरतता या
सीधापन श्रर्थान्
शान्त भाव
रखना
मौनम् =मौन रहना या
बोलना
प्रसन्
श्रथवा परमात्मा
का चिन्तन
करना

श्चातम- } = मन को श्चपने
- विनिश्चहः } = में रखना
- भीर
भाव- } = श्रन्तः करण की
स्रंशुद्धिः } = पवित्रता यानी
ध्यवहार में खब
न करना
दित = इस प्रकार
प्रतत् = यह
तपः = तप
मानसम् = मानस
उच्यते = कहलाता

अर्थ—मन को प्रसन्न रखना, चित में शान्ति रखना (या दूसरों की भलाई करने में हरसमय लगे रहना), मीन रहना यानी कम बोलना अध्या हर समय मन में परमात्मा का चिन्तन करना, अन्तः करण की पवित्रता यानी व्यवहार में

छुल-कपट न करना श्रीर श्रपनी इन्द्रियों श्रीर मन को अपने वश में रखना, कह सब मानसिक तप कहलाता है।

■■ भंगवान् सतौगुण, रजोगुण श्रीर तमोगुण । हिसाब से ■■ कहे हुए तीन प्रकार के तपीं का वर्णन करते हैं—

## श्रद्धया परया तप्तं तपस्तित्त्रिविधं नरै: । श्रफलाकांचिभिर्युक्तैः सात्त्विकं परिचत्तते ॥१७॥

श्रद्धया, परया, तप्तम्, तपः, तत्, त्रि-विधम्, नरैः। अ-फल-स्राकांचिभिः, युक्तैः, सात्त्रिकम्, परिचन्नते ॥

=तपा हुन्ना च−फल-े फल की इच्छा न करनेवाले तसम् ग्राकां-(किया हुआ) **चिभिः** ====== तत् + भौर त्रि-विधम् =तीन प्रकार का युक्तः =एकाग्र चित्तवाखे तपः =तप नरै: =मनुष्यों द्वारा सार्त्विकम् =सारिवक था सतोगुची =परम परया परिचन्नते श्रद्धया =श्रद्धा से =कहलाता है

श्रर्थ—हे श्रर्जुन ! एकाप्र चित्तवाले पुरुष, अत्यन्त श्रद्धा-पूर्वक, तप करने के फल की इच्छा त्यागकर, जो ऊपर कहे हुए तीन प्रकार के (शारीरिक, वाचिक श्रीर मानसिक ) तपों को तपते हैं, उस तप को सात्त्विक तप कहते हैं।

सत्कारमानपूजार्थं तपो दम्भेन चैव यत्। क्रियते तदिह प्रोक्तं राजसं चलमधुवम् ॥ १८ ॥ सन्कार-मान-पूजा-अर्थम्, तपः, दम्भेन, च, एव, यत्। क्रियते, तत्, इह, प्रोक्तम्, राजसम्, चलम्, अधुवम्॥

| च               | . =ग्रीर                       | क्रियते   | =िकया जाता 🖁   |
|-----------------|--------------------------------|-----------|----------------|
| सत्कार-         | ) सरकार (श्रादर)               | तत्       | <b>=</b> वह    |
| मान-            | = भान ( प्रशंसा )              | चलम्      | =चञ्चच ( थोड़ी |
| पूजा-<br>अर्थम् | र्विथा पूजा<br>( प्रतिष्ठा ) ■ |           | देर सम्बंध     |
| अपन्            | बिष                            |           | देनेवासा )     |
| यत              | =31                            |           | + तथा          |
| तपः             | ≖तप                            | श्रधुवम्  | =द्यानिस्य     |
| पव              | ≕केवस                          |           | (नाशवान्)      |
| दम्भेन          | =पाषवड से                      | इड        | =इस संसार में  |
|                 | ( दिसलावे के                   | राजसम्    | =राजस          |
|                 | . विष्                         | श्रोक्तम् | =कहा गया है    |
|                 |                                |           |                |

अर्थ — जो तप अपना सत्कार-आदर-मान और प्रतिष्ठा बढ़ाने के लिए और पाषण्ड यानी केवल दिखलावे के भाव से किया जाता है, ऐसां चंचल और अनित्य (नाशवान्) तप इस संसार में 'राजस' कहलाता है।

## मूढग्राहेगात्मनो यत्पीडया कियते तपः। परस्योत्सादनार्थे वा तत्तामसमुदाहतम्॥१६॥

मृड-प्राहेगा, आत्मनः, यत्, पीडया, क्रियते, तपः । परस्य, उत्सादन-श्रर्थम्, वा, तत्, तामसम्, उदाहतम् ॥

| यत्         | ≕जो              | परस्य      | =रूसरे 🔳                         |
|-------------|------------------|------------|----------------------------------|
| तपः         | ≕तप              | उन्सादन- ो | = नाश या प्रनिष्ट<br>करने के लिए |
| मूढ-प्राहेण | =मूर्खतावश       | ऋर्थम् ∫   | करने के लिए                      |
|             | (भ्रविवेकपूर्वक) | कियते      | =िकया जा्ता 🖥                    |
| आत्मनः      | =शरीर-इन्द्रि-   |            | =वइ ( तप )                       |
|             | यादि को          | तत्.       |                                  |
| पीड़या      | =कष्ट देकर       | तामसम्     | =तामस                            |
| वा          | ≔भ्रथवा          | उदाहतम्    | =कहा गया                         |

अर्थ — जो तप मूर्खनावश (हड करके) अपने शरीर और इन्द्रियों को कष्ट देकर, द्सरे को दुःख देने या नष्ट करने के लिए किया जाता है, वह 'तामस' तप कहा गया है।

चन भगवान् दान 🗎 तीन भेदों का वर्णन करते हैं:--

दातव्यमिति यदानं दीयतेऽनुपकारिगो । देशे काले च पात्रे च तदानं सात्तिवकं स्मृतम्॥ २ •॥

दातन्यम्, इति, यत्, दानम्, दीयते, अनुपकारिणे । देशे, काले, च, पात्रे, च, तत्, दानम्, सान्विकम्, स्मृतम् ॥

| दातध्यम् | =दान देना हमारा  | यत् 🕟  | = जो            |
|----------|------------------|--------|-----------------|
|          | धर्म है ( श्रथवा | दानम्  | =दान            |
|          | इमको श्रवश्य     | देशे   | =शुद्र भूमि में |
|          | दान देना चाहिए)  | काले   | =पुरावकाल में   |
| इति      | ≔इस प्रकार (मन   | च      | =तथा            |
|          | में विचारकर )    | पात्रे | =सुपात्र        |

च =श्रौर तत् =बह
श्रनुप- } = उपकार न दानम् =दान
कारियो } करनेवान्ने को साखिकम् =साखिक
द्वीयते =दिया जाता है समृतम् =कहलाता है

ऋर्थ चहे अर्जुन ! दान देना हमारा कर्तव्य धर्म है, इस प्रकार मन में विचार कर जो दान उत्तम देश \* और काल † में उस सुपात्र ‡ को दिया जाता है, जिससे हमारा कोई उप-कार न हो सकता हो, वह 'सारिवक' दान कहलाता है।

## यत्तु प्रत्युपकारार्थं फलमुदिश्य वा पुनः । दीयते च परिक्लिष्टं तद्दानं राजसं स्मृतम् ॥२१॥

यत्, तु, प्रत्युपकार-व्यर्थम्, फलम्, उद्दिश्य, वा, पुनः । दीयते, च, परिक्लिष्टम्, तत्, दानम्, राजसम्, स्मृतम् ॥

| त्र                      | =चौर                         | वा       | <b>≕स्थवा</b>         |
|--------------------------|------------------------------|----------|-----------------------|
| यत्                      | =जो (दान)                    | पुनः     | ≕पुनः (फिर)           |
| प्रत्युपकार-  <br>अर्थम् | भारयुपकार के<br>= बिए ( यानी | फलम्     | ≕स्वर्ग भादि<br>फल के |
|                          | यद्वा चाहते                  | उद्दिश्य | =उइरिय से (इच्छा      |
|                          | हुए )                        | -        | स्ते )                |

उत्तम देश=जैसे काशी, हरद्वार, प्रयाग भादि तीर्थस्थान।

<sup>🕇</sup> काल सूर्यंग्रह्ण या चन्द्रग्रहण स्नादि पर्वं ।

<sup>‡</sup> सुपाश्र=सदाचारी बाक्षण ।

परिक्तिष्टम् = न्नेश या चित्त द्वानम् = द्वान में दुःखित होकर राजसम् = राजस दोयते = दिया जाता है स्मृतम् = माना गया है

अर्थ—हे अर्जुन! जो दान इस मतलब से दिया जाता है कि इसके बदले में मुभे स्वर्ग आदि फल मिलें या इसके बदले में यह मनुष्य भी मेरे साथ भलाई करे, अथवा जो दान दु:खितचित्त होकर दिया जाता है, वह 'राजस' माना गया है।

## भदेशकाले यहानमपात्रेभ्यश्च दीयते । श्रमत्कृतमवज्ञातं तत्तामसमुदाहृतम् ॥ २२ ॥

श्र-देश-काले, यत्, दानम्, अपात्रेभ्ः, च, दीयते । श्र-संकृतम्, श्रव-ज्ञातम्, तत्, तामसम्, उदाहृतम् ॥

च = चारै यस् = जो दानम् = दान अ-देश-काले = निपिद्ध देश-काल में यानी अपवित्र स्थान श्रीर स्तक श्रादि अपवित्र समय में

श्रपात्रेभ्यः = कुपात्रों को
श्र-सत्कृतम् = विना सत्कार
+श्रीर
श्रव-कातम् = विना श्रादर ।
दीयते = दिया जाता है
तत् = वह (दान)
तामसम् = नामस
उदाहतम् = कहा गया ।

श्रर्थ—श्रीर जो दान विना देश-काल के अपात्रों को दिया जाता है ( श्रर्थात् बुरे देश और सूतक श्रादि अपवित्र समय में, जो दान जुआरियों, दुराचारी प्रडों, मूर्ख ब्राह्मणों या भाँडों को दिया जाता है ) श्रीर देते समय जो दान तिरस्कार या श्रनादर से दिया जाता है, वह 'तामस' कहलाता है।

# अंतत्सदिति निर्देशो बह्मण्सिविधः स्मृतः। बाह्मण्यास्तेन वेदाश्च यज्ञाश्च विहिताः पुरा ॥२३॥

ॐ, तत्, सत्, इति, निर्देशः, ब्रह्मणः, त्रिविधः, स्मृतः। ब्राह्मणाः, तेन, वेदाः, च, यज्ञाः, च, विद्विताः, पुरो॥

| ॐ तत्,सत् | =अन्तत्-सङ्   |            | सत् मंत्र से )     |
|-----------|---------------|------------|--------------------|
| इति       | =करके         | पुरा       | =सृष्टि के प्रादि- |
| ন্নি-বিঘঃ | तीन प्रकार का |            | काल में            |
| ब्रह्मणः  | =ब्रह्मका     | ब्राह्मण्: | =बाह्यस्           |
| निदेशः    | =नाम          | वेदाः      | <b>=</b> वेद       |
| स्मृतः    | =समभा गया है  | च          | =तथा               |
| च         | =चौर          | यज्ञाः     | ≈यञ्               |
| तेन       | =उसी (ॐवत्-   | विहिताः    | =रचे गये हैं       |

ऋर्य — हे ऋर्जुन ! 'ॐ-तत्-सत्', ये सचिदानन्दधन ब्रह्म के तीन उत्तम नाम हैं । इन नामों से ही पहले यानी सृष्टि के आदि-काल में ब्राह्मण, वेद और यज्ञ उत्पन्न किये गये हैं। जैसे ( श्र+व+म्=ॐ) ॐ या प्रणव परवद्या का नाम है, इसी प्रकार तत् श्रीर सत् भी परवद्या के नाम है। वेदान्त जाननेवाले पुरुषों ने वेदान्तश्रन्थों में इनका स्मरण किया है। इन नामों के उचारणभाश्र से खड़हीन यज्ञादि कमं पूर्ण या सफल हो जाते है। श्राये भगवान् इन तीनों नामों ■ माहात्स्य चल्रा-श्रलग कहते हैं:—

पागे भगवान् "अत्तरसत्" द्वारा श्रंगदीन कियाओं के पूर्ण दरने की विधि बतलाते हैं :—

तस्मादोमित्युदाहत्य यज्ञदानतपःक्रियाः । प्रवर्तन्ते विधानोक्ताः सततं ब्रह्मवादिनाम् ॥ २४ ॥

तस्मान्, अ, इति, उदाहत्य, यज्ञ-दान-तपः-क्रियाः । प्रवर्तन्ते, विधान-उक्ताः, सततम्, ब्रह्म-वादिनाम् ॥

=इसिविष यज्ञ-दान- } यज्ञ, दान और तपः-क्रियाः | तपरूप क्रियाएँ तस्मात् ब्रह्म-वादिन।म् =ब्रह्म-विद्या का वर्णन करनेवाले 30 =ग्रोम 🔳 वेदों को =ऐसा (यह शब्द) इति जासनेवाले उदाहत्य =उचारण करके परुषों की =सदैव सततम् विधान-उक्ता≔शास-विधि से प्रवर्तन्ते = श्रारम्भ होती हैं कही हुई

श्रर्थ—हे अर्जुन ! इसलिए ब्रह्मविद्या के जाननेवाले शास्त्रोक विधि से यज्ञ, दान और तप आरम्भ करने के पहले सदैव 'ॐ' शब्द का उचारण करते हैं। तदित्यनभिसन्धाय फलं यज्ञतपः क्रियाः । दानक्रियाश्च विविधाः क्रियन्ते मोज्ञकांज्ञिभिः॥२४॥

तत्, इति, अनभिसन्धाय, फलम्, यज्ञ-तपः-क्रियाः। दान-क्रियाः, च, त्रिविधाः, क्रियन्ते, मोज्ञ-क्रांज्ञिभिः॥

तत्, इति =तत् शब्द का उचारण करके

च =ग्रौर फलम् =कर्म-फल की

त्रनभिसन्धाय=इच्छा से रहित होकर

विविधाः =नाना प्रकार की

यझ-तपः } यज्ञ भौर तप क्रियाः } की क्रियाएँ

+च ≃तथा

दान-कियाः =दानरूप कियाएँ

मोत्त- } मोझ चाहने-कांचिभिः वासे पुरुषों द्वारा

कियन्ते =की जाती है

अर्थ — हे अर्जुन ! जो किसी प्रकार के कर्म-फल की इच्छा नहीं रखते, केवल मोच्च चाहते हैं, ऐसे पुरुष नाना प्रकार के यज्ञ, तप और दान करने के पहले 'तत्' \* शब्द का उचारण करते हैं।

सद्भावे साधुभावे च सदित्येतत्त्रयुज्यते । प्रशस्ते कर्मणि तथा सच्छव्दः पार्थ युज्यते ॥२६॥ सद्-भावे, साधु-भावे, च, सत्, इति, पतत्, प्रयुज्यते । प्रशस्ते, कर्मणि; तथो, सत्, शब्दः, पार्थ, युज्यते ॥

<sup>•</sup> तत्, यह भी बद्धा का नाम है।

| पार्थ      | ≕हे अर्जुंन ! | तथा वैसे ही            |
|------------|---------------|------------------------|
| सद्-भावे   | =सत्यभाव में  | प्रशस्ते ≃मंगल         |
| च          | =श्रौर        | कर्मिण =कर्म में       |
| साधुभावे   | ≃श्रेष्ठभाव 📕 | इति =मी                |
| पतत्       | =यह           | सत् शब्दः =सत् शब्द का |
| सत्        | =सत्-शब्द     | युज्धते =प्रयोग (यानी  |
| प्रयुज्यते | =प्रयोग किया  | उचारण ) होता           |
|            | जाता है       | -                      |

अर्थ —हे अर्जुन ! सद्भाव और साधुभाव में 'सत्' शब्द का उचारण किया जाता है और ऐसे ही विवाह आदि मङ्गल कर्मों में भी 'सत्' शब्द का प्रयोग किया जाता है।

### यज्ञे तपिस दाने च रिथितः सदिति चोच्यते । कर्म चैव तदथींयं सदित्येवाभिधीयते ॥ २७ ॥

यक्षे, तपिस, दाने, च, स्थितिः, सत्, इति, च, उच्यते । कर्म, च, एव, तत्-अर्थीयम्, सत्, इति, एवम्, अभिधीयते ॥

| यझे     | ≈यज्              | एव            | ≕भी              |
|---------|-------------------|---------------|------------------|
| तपसि ं  | <b>≕तप</b>        | सत्           | ='सत्र्'         |
| च       | =धीर              | इति           | =ही ( करके )     |
| दाने    | =दान में          | उच्यते        | =कहते हैं        |
| स्थितिः | =स्थिति ऋर्थात्   | च             | ≔द्यौर           |
| ,       | प्रवृत्ति (निरैचय | तत्-श्रर्थाया | म्=उस (ईश्वर) के |
|         | या निष्ठा ) को    |               | जिमिच किया       |

हुन्ना सत् असत् है
कर्म कर्म इति अपेसा
एव अभिभीयते कहा जाता

अर्थ—भगवान् कहते हैं कि जिसका यह, तप और दान में पूरा-पूरा निरचय है उसकी उचित है कि कमी के आरम्म-काल में 'सत्' शब्द का जरूर उचारण करे। परमेश्वर की प्राप्ति के लिए जो कर्म किये जाते हैं उनमें भी 'सत्' शब्द का ही प्रयोग किया जाता है ( कर्म अंगहीन और गुण्रहित भी क्यों न हों, किन्तु पहले "ॐतत्सत्" का उचारण करने से ही वे पूरे हो जाते हैं)।

व्याख्या---मतजब यह कि कर्म करनेवाले में श्रीर कर्म व यह परमात्मा स्थित (कायम ) है, जो 'सत्' है श्रीर जिसके विश् वे कर्म किये जाते हैं, वह भी विश्व । इस प्रकार जो इस विश् फेळ होगा वह भी 'सत्' हो होगा, श्रर्थान् परमगति को देनेवाला होगा।

श्रश्रद्धया हुतं दत्तं तपस्तप्तं कृतं च यत् । श्रमदित्युच्यते पार्थं न च तत्प्रेत्य नो इह ॥ २८ ॥

अश्रद्धया, हुतम, दत्तम्, तपः, तप्तम्, कृतम्, च, यत् । असत्, इति, उच्यते, पार्थ, न, च, तत्, प्रेत्य, नो, इह ॥

पार्थ =हे त्रजुंन! हुतम् किया हुत्रा अश्रद्धया =अश्रद्धा से हवन (विना श्रद्धा के) दंत्तम् =िदवा हुत्रा दान

| तप्तम् | ≃तपा हुम्रा    | उच्यते      | =कहा जाता है    |
|--------|----------------|-------------|-----------------|
| तपः    | ≕तप            | तस्         | =वह कर्म        |
| च      | =श्रीर         | न           | =न (तो)         |
| यत्    | ≕जो कुछ भी     | प्रेत्य     | ≃मरने के पीछे   |
| कृतम्  | =िकया हुआ।     | च           | =ग्रौर          |
| + तत्  | =सो (सब)       | नो          | ===             |
| ग्रसत् | =त्रसत् यानी   | <b>\$</b> E | =इस लोक में     |
|        | निष्फल या वृथा |             | ( इस जन्म में ) |
|        | 8              | + फलदायक    | :=फलदोयक        |
| इति    | =ऐसा           |             | होता है         |

श्रर्थ—हे पार्थ! जो मनुष्य अश्रद्धा से श्रामिन में हतन करता है, श्रद्धाहीन होकर (केवल दिखलावे के लिए) दान देता या तप करता है या जो कुछ भी कर्म करता है, उन कर्मों का फल असत् होता है, यानी कुछ भी नहीं होता। ऐसे कर्मों का फल न तो इस लोक में मिलता है श्रीर न परलोक में मरने के पीछे।

सन्नहवाँ चध्याय समाप्त

#### गीता के सत्रहवें ऋध्याय का माहात्म्य

महादेवजी बोले-"हे पार्वती ! गीता के सोलह्वें अध्याय का माहारम्य हम कह चुके, अब सत्रहर्वे अध्याय का माहारम्य सुनो । राजा खङ्गबाहु का जब शरीरान्त हो गया और उसका पुत्र राज्य कर रहा था, तब दुःशासन नाम के एक नौकर ने उस पागल हाथी को किसी तरह जंनीर से बाँध लिया। उसने एक दिन बड़े अभिमान से उस पर सवार होना चाहा। लोगों ने उसे बहुत समकाया, किन्तु वह किसी की बात न मानकर उसकी गर्दन पर सवार हो गया। हाथी ने कोध में आकर उसे अपनी सुँड में लपेटकर पैर से कुचल डाला । हाथी से मारे गये दुःशासन की दूसरे जन्म में हाथी का ही जन्म मिला। वह पैदा तो सिंहलद्वीप में हुआ ; पर वहाँ के राजा से खड़बाहु की मित्रता थी, उसने उस हाथी को खड़बाहु के पुत्र को देदिया। हाथी को अपने पूर्वजन्म कासव वृत्तान्त स्मरण था, इसलिए वह अपने घरवालों को देखकर सदा चिन्तित रहा करता था। कुझ दिनों बाद वह बीमार हो गया और बहुत चिकित्सा करने पर भी अच्छा न हुआ। एक दिन राजा उसे देखने के लिए स्वयं आया और उसकी

दशा देखकर खेद प्रकट करने लगा। हाथी बोला—'महाराज, चिकित्सा से मेरी बीमारी नहीं दूर होगी; आप कृपा करके गीता का पाठ करनेवाले किसी बाह्मण को बुलवाकर मुक्ते गीता के सत्रहर्वे अध्याय का पाठ सुनवाइए तो मैं इस शरीर से ही नहीं, विकत इस संसार से मुक्त होकर वैकुएठलोक प्राप्त कहरा। 'राजा ने त्रैसा ही किया। त्राह्मण के मुँह से गीता के सत्रहवें अध्याय का पाठ सुनकर हाथी का शरीर छूट गया श्रीर वह विमान पर वैठकर दिव्यलीक को गया।"



## अठारहवाँ यस्णाव

<del>-×.×-</del>

### अनु न उवाच-

संन्यासस्य महाबाहो तत्त्वमिच्छामि वेदितुम्। त्यागस्य च हषीकेश पृथकेशिनिषृदन॥ १॥

संन्यासस्य, महाबाहो, तत्त्वम्, इच्छामि, वेदितुम्। त्यागस्य, च, हृषीक-ईश, पृथक्, केशि-निष्दन ॥

#### ग्रर्जुन ने कहा—

महाचाहो =हे विशास भुजा-वाले ! हृषीक-ईश =हे इन्द्रियों के स्वामी ! से शि-निष्द्न=( श्रौर ) ▮ केशी च

दैत्य के मारने-वाले भगवान् श्रीकृष्य ! संस्थासस्य =संस्थास च =भौर त्थागस्य =स्याग के पृथक् =श्रवग-श्रवग तत्त्वम् =तत्त्व को वेदितुम् =जानना + में इच्छामि =चाहता हुँ

ऋर्य- ऋर्जुन ने कहा: — हे बड़ी-बड़ी भुजाओं वाले ! हे इन्द्रियों के स्वामी (हे अन्तर्यामिन्!) और हे केशी दैत्य के मारनेवाले (हे वासुदेव!) मैं अलग-अलग यह जानना चाहता हूँ कि संन्यास और त्याग में क्या भेद है !

#### श्रीभगवानुवाच—

काम्यानां कर्मणां न्यासं संन्यासं कवयो विदुः। सर्वकर्मफलत्यागं प्राहुस्त्यागं विचन्नणाः॥ २॥

काम्यानाम्, कर्मणाम्, न्यासम्, संन्यासम्, कथयः, विदुः। सर्व-कर्म-फल-स्यागम्, ब्राहः, स्यागम्, विचक्रणाः॥

अर्जुन के प्रश्न करने पर श्रीकृष्ण भगवान् बोले—

+ कितने हो =चौर (कितने च =पिरुत लोग ही ) कवयः काम्यानाम् =फल की इच्छ। विचन्नगाः =विचारक्शल से किये गये पुरुष कर्मणाम् =कमाँ के सर्व-कर्म- ) सम्पूर्ण कर्मी के =फल छोड़ देने =स्याग को ( स्रोड न्यासम् त्यागम देने को ) संन्यासम् =संस्यास त्यागम् =श्याग विदुः ≃जानते हैं =कहते हैं प्राहः

अर्थ—अर्जुन के प्रश्न करने पर भगवान् श्रीकृष्ण इस प्रकार बोलं— हे अर्जुन ! कितने ही पिएडत लोग फल की इच्छा से किये गये कमों के छोड़ने को 'संन्यास' कहते हैं और कितने ही विचारकुशल पुरुष सब कमों के फल छोड़ देने को 'त्याग' कहते हैं।

च्याख्या— मतलब यह कि 'संन्यास' और 'त्याग' दोनों का एक ही अर्थ है। हाँ, दोनों में ज़रा-सा भेद अवस्य है। 'संन्यास' का अर्थ है सी. पुत्र और धन आदि की प्राप्ति तथा रोग आदि की निवृत्ति के लिए यझ, दान, तप आदि कमों का छोड़ना, तथा 'त्याग' का अर्थ है कर्म-फर्कों को छोड़ना अर्थात् गृहस्थ-आश्रम के सब काम करते हुए जप, तप, यझ, दान इत्यादि जितने कर्तव्य कर्म है, उन सबमें इस लोक और परनोक की संपूर्ण कामनाओं विस्थान जानम ही ■ कर्मों कि फल का 'स्याग' है, ऐसा पण्डित लोग कहते हैं। मतलब यह कि संन्यास में कर्म नहीं होते, किन्तु त्याग में कर्म तो होते हैं, पर फल की आशा नहीं होती।

## त्याज्यं दोषवदित्येके कर्म प्राहुर्मनीषिणः। यज्ञदानतपःकर्म न त्याज्यमिति चापरे॥ ३॥

त्याज्यम्, दोषवत्, इति, एके, कर्म, प्राह्वः, मनीषिणः। यज्ञ-दान-तपः-कर्म, न, त्याज्यम्, इति, च, अपरे॥

एके =एक इति =ऐसा

मनीचिगाः =विचारगील प्राहुः =कहते हैं (कि)

पुरुष कर्म =कर्म

| दोषवत्    | ≂दोषों से मरे हुए | इति =यह                   |
|-----------|-------------------|---------------------------|
|           | ( दोषयुक्त ) ह    | + प्राहुः =कहते हैं (कि)  |
|           | + इसलिए उन्हे     | यज्ञ-द्रान- } यज्ञ, दान,  |
| त्याज्यम् | =स्याग ही देना    | तपः-कर्म े तपसम्बन्धी     |
|           | चाहिए             | कर्म                      |
| च         | =श्रीर            | न, त्याज्यम् अयागने योग्य |
| अपरे      | =दूसरे पंडित      | नहीं हैं                  |

अर्थ—कितने ही बुद्धिमान् ऐसा भी कहते हैं कि सभी कर्म दोषपूर्ण हैं, श्रतएव जिस तरह मनुष्यों के लिए हिंसा आदि दोषों का छोड़ना करूरी है, उसी तरह कमीं का त्याग भी उचित है। कुछ विद्वान् ऐसा भी कहते हैं कि यज्ञ, तप और दान-सम्बन्धी कमों को न छोड़ना चाहिए (क्योंकि वे श्रन्तः करण की शुद्धि करनेवाले हैं)।

# निश्चयं शृगु मे तत्र त्यागे भरतसत्तम । रयागो हि पुरुषव्याच त्रित्रिधः संप्रकीर्तितः ॥ ४ ॥

निरचयम्, शृश्, मे, तत्र, त्यागे, भरत-सत्तम । त्यागः, हि, पुरुष-व्याघ, त्रि-विधः, सम्प्रकीर्तितः ॥

| भरत-सत्तम | =हे भरतवंशियों       | मे           | =मेरा                |
|-----------|----------------------|--------------|----------------------|
|           | में श्रेष्ठ (अर्जुन) | निश्चयम्     | =निरचय               |
| तत्र      | ≃डस                  | शृणु         | =( तृ ) सुन          |
| त्यागे    | ≕त्याग के विषय       | पुरुष्-व्याघ | =हे पुरुषों में सिंह |
|           | में                  |              | (अर्जुन)!            |

त्यागः =तीन प्रकार ■ हि =मी सम्प्रकीर्तितः =कहा गया है

चर्थ—हे भरतकुल में श्रेष्ठ अर्जुन ! इस त्याग के विषय में अब मेरा निश्चय (ध्यानपूर्वक) सुन। हे पुरुषों में सिंह ! (यज्ञ, तप और दान ≠ चादि की तरह) त्याग भी निश्चय ही तीन तरह का कहा गया है।

## यज्ञदानतपःकर्म न त्याज्यं कार्यमेव तत्। यज्ञो दानं तपश्चैव पावनानि मनीषिणाम् ॥ ५॥

यज्ञ-दान-तपः-कर्म, न, त्याज्यम्, कार्यम्, एव, तत्। यज्ञः, दानम्, तपः, च, एव, पावनानि, मनीषिणाम्॥

यज्ञ-दान- } ुयज्ञ, दान श्रीर तपः-कम } तप-सम्बन्धी यशः =यज्ञ दानम् =द्रान कर्म =घौर 귬 =नर्ही त तपः ≕तप + ये तीनों त्याज्यम् ≕वागने योग्य है =ही + किन्त एव मनीविषाम् =विचारशीव पुरुषों को कार्यम् 💶 =िरचय ही करने-=पवित्र करने-योग्य है पावनानि वासे हैं + क्योंकि

व्यर्थ—हे व्यर्जुन ! यज्ञ, दान धीर तप इन कमी को कदापि न छोड़ना चाहिए, बल्कि इन्हें अवश्य करना चाहिए; क्योंकि ये यज्ञ, दान अपीर तप बुद्धिमानों ( फल की आशा से रहित पुरुषों ) की पवित्र करनेवाले हैं।

व्याख्या—जिस प्रकार सोना वारंवार तपाने विश्वरता जाता है, उसी प्रकार विधिपृषंक दान, तप धादि को करने से मनुष्य के रज भीर तम ये दो गुगा कम होते जाते हैं और सतोगुगा बढ़ता जाता है। जिन्हें फर्कों की इच्छा नहीं है, ऐसे ज्ञानियों को ये कम शुद्ध करनेवाको हैं, इसलिए तप धादि कमों को श्रद्धापूर्वक धवश्य करना चाहिए।

# एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा फलानि च। कर्तव्यानीति मे पार्थ निश्चितं मतमुत्तमम्॥ ६॥

एतानि, ऋषि, तु, कर्माणि, सङ्गम्, त्यक्तवा, फलानि, च। कर्तव्यानि, इति, मे, पार्थ, निश्चितम्, मतम्, उत्तमम्॥

| व       | =िकन्तु        | फलानि      | =फलॉ को     |
|---------|----------------|------------|-------------|
| पार्थ   | ≔हे प्रधापुत्र | त्यक्त्वा  | = स्यागकर   |
|         | अर्जुन !       | कर्तव्यानि | =करने चाहिए |
| पतानि   | ≃ये ( यज्ञ-दान | इति        | ≕यह         |
|         | आदि )          | मे         | =मेरा       |
| कर्माणि | =कमं           | निश्चितम्  | =निश्चित    |
| अपि     | ≃भी            |            | + ग्रौर     |
| सङ्गम्  | =चासक्रि       | उत्तमम्    | =उत्तम •    |
| च       | =चौर           | मतम्       | = मत        |

शर्थ--- परन्तु हे पृथापुत्र अर्जुन ! ये यज्ञ, दान आदि कर्म

तो फल की आशा क्रोड़कर और आसिक न रखकर अवस्य करने ही चाहिए, ऐसा मेरा श्रेष्ठ मत निश्चित है।

व्याख्या— जिस प्रकार मनुष्य अपना कर्तव्य कर्म समक-कर, पीपल के नृष्ठ की जह में विना किसी फल की भाशा के का बालते हैं अथना जिस प्रकार चरनाहा दूध पाने की भाशा न रसते हुए भी, अपना कर्म समक्षकर तमाम गौथों को चराता है, उसी प्रकार कर्मों के फलों की आशा खोड़कर, तथा "मैं करता हूँ" ऐसा अभिमान स्यागकर, मनुष्य को सदैन कर्म करना चाहिए।

नियतस्य तु संन्यासः कर्मग्रो नोपपद्यते । मोहात्तस्य परित्यागस्तामसः परिकीर्तितः ॥ ७ ॥

नियतस्य, तु, संन्यासः, कर्मणः, न, उपपद्यते। मोहात्, तस्य, परित्यागः, तायसः, परिकीर्तितः॥

=धीर उपपदाते =करना चाहिए त =िनस्य ( भ्राथवा मोहात = चक्रान से (मोह नियतस्य या भूत से ) शास्त्र-त्रनुसार नियत किये हुए) तस्य =डसका ( नियत कर्मशः कर्मका) =संध्या उपास-नादि कर्म का परित्यागः = स्थाग करना संन्यासः =तमोगुची त्याग =स्याग तामसः परिकार्तितः =कहजाता है न

अर्थ-श्रीर हे अर्जुन ! अग्निहोत्र और सन्ध्या उपा-सना आदि नित्य कर्मों का त्याग कदापि न करना चाहिए । श्रज्ञान से अथवा मूर्खितावश उनको त्याग देना तामसी त्याग कहलाता है।

## दुःखिमत्येव यत्कर्म कायक्लेशभयात्यजेत्। स कृत्वा राजसं त्यागं नैव त्यागफलं लभेत्॥ ८॥

दुःखम्, इति, एव, यत्, कर्म, काय-क्लेश-भयात्, त्यजेत्। सः, कृत्वा, राजसम्, त्यागम्, न, एव, त्याग-फलम्, लभेत्॥

दुःसम्, एव =दुःस ही है (इस | सः =वह स्यागी पुरुष कर्म के करने में ) राजसम् =राजस इति ≕ऐसा त्यागम = वाग को + शाखा =समभक्र कृत्वा =कर के =जो यस = भी एव =कमं को कमं े वाग के फल को त्याम-काय-शारीरिक फलम् क्लेश-भयात =नहीं त त्यजेत ≕याग देता है लभेत =पाता

श्रर्थ—इस काम के करने में दुःख ही दुःख है; ऐसा सममकर, जो पुरुष शारीरिक कष्ट के डर से, कर्म को छोड़ वैटता है, उसका वह त्याग 'राजस त्याग' कहलाता है। ऐसे त्यागी पुरुष को, रजोगुणी त्याग के कारण, त्याग का फल कुछ नहीं मिलता, श्रर्थात् उसका वह त्याग करना व्यर्थ ही होता है।

## कार्यमित्येव यत्कमै नियतं कियतेऽर्जुन। संगं त्यक्तवा फलं चैव स त्यागः साक्तिको मतः॥ ॥

कार्यम्, इति, एव, यत्, कर्म, नियतम्, क्रियते, अर्जुन । सङ्गम्, त्यक्त्वा, फलम्, च, एव, सः, त्यागः, सात्त्विकः, मतः।

| कार्यम्        | =(कमं ) करना                         | फलम्                | =कव                           |
|----------------|--------------------------------------|---------------------|-------------------------------|
| इति            | कर्तध्य है<br>=यह                    | त्यक्तवा            | =त्यागकर                      |
|                | + समफकर                              | क्रियते<br>अर्जुं ■ | =िकया जाता है<br>=हे अर्जुन ! |
| यव<br>यत्      | =ही<br>=जो                           | सः                  | =38                           |
| नियतम्<br>कर्म | =नियत (शास्त्रोक्क)<br>=कसं          | <b>पव</b><br>स्थागः | =ही<br>≕थ।ग                   |
| सङ्गम्         | ==================================== | सास्विकः            | =सास्विक                      |
| च              | =चौर                                 | मतः                 | =माना गया है                  |

अर्थ—हे अर्जुन! 'यह कर्म करना जरूरी है' ऐसा सममकर, आसिक तथा फल को त्यागकर, जो कर्म शास में लिखे अनुसार नियमपूर्वक किया जाता है, वह त्याग 'सात्त्विक' कहा जाता है।

न देष्टचकुशलं कर्म कुशले नानुषज्जते । त्यागी सत्त्वसमाविष्टो मेधावी क्रिन्नसंशयः ॥१०॥ न, द्रेष्टि, अकुशलम्, कर्म, कुशले, न, अनुपजते । त्यागी, सत्त्व-समाविष्टः, मेधावी, क्षित्र-संशयः ॥

|               | +जो मनुष्य    | निर्देष अथवा                                         |
|---------------|---------------|------------------------------------------------------|
| श्रकुशलम्     | =दुःखदायी     | श्रेष्ट मानेजाने-                                    |
|               | ( घशुभ या     | वाले ) कम में                                        |
|               | निकृष्ट मानै  | अनुषज्जते =आसिक या                                   |
|               | जानेवाले)     | प्रीति रखता है                                       |
| कर्म          | =कर्म से      | +वही                                                 |
| न             | =न (तो )      | सत्त्व-<br>समाविष्ठः } = सन्वगुणयुक्र<br>समाविष्ठः } |
| देखि          | =द्वेष करता 📱 |                                                      |
|               | + और          | छिज्ञ-संशयः ≔संशयरहित                                |
| न "           | =न            | मेधावी =बुद्धिमान्                                   |
| <b>कु</b> शले | =सुस्रदायी    | + और                                                 |
|               | (कल्यासकर,    | त्यागी =स्यागी है                                    |

अर्थ—सात्तिक, त्यागी मनुष्य, सतोगुण से पूर्ण होने पर, तत्त्वज्ञानी हो जाता है, उसके संशय दूर हो जाते हैं। तब वह बुद्धिमान् पुरुष दु:ख देनेवाले अध्यवा अशुभ या निकृष्ट माने जानेवाले कमों से न तो हेष करता है और न खुख देनेवाले अध्यवा निदाष कमों से प्रसन्न होता है।

न हि देहभृता शक्यं त्यक्तुं कर्माग्यशेषतः। यस्तु कर्मफलत्यागी स त्यागीत्यभिधीयते॥११॥ न, हि, देइ-मृता, शक्यम्, त्यक्तुम्, कर्माणि, अशेषतः । यः, तु. कर्म-फल-त्यामी, सः, त्यामी, इति, अभिजीयते ॥

हि =क्योंकि = ग्रतएव देह-भृता =(कोई भी ) देह-यः धारी पुरुष कर्म-फल- 📗 कम फल 📰 **अशे**यतः =सम्पूर्ण त्यागी ्रवागी 📗 कर्माणि =बही = इसाँ के सः त्यागी =ःयागी है त्यक्रुम् =त्यागने को =समर्थ =ऐसा इति शक्यम् =नहीं है अभिजीयते = हहा जाता है

अर्थ—क्योंकि (कोई भी) देहचारी पुरुष पर्मूर्ण कर्मी को कदापि नहीं त्याग सकता। जो कर्मकत्तों को त्याग देता है, वह निश्चय ही त्यागी है, ऐसा कहा गया है।

# यानिष्टामिष्टं मिश्रं च त्रिविवं कर्मणः फलम् । अस्यत्यत्यागिनां प्रत्य न तु संन्यामिनां कचित् ॥१२॥

श्रानिष्टम्, इष्टम्, मिश्रम्, च, त्रि-विधम्, कर्मणः, फलम्। भवति, अत्यागिनाम्, प्रेत्य, न, तु, संन्यासिनाम्, कचित्।।

इप्टम् =राभ (भवा) मिश्रम् =मिश्रित (मिबा श्रनिष्टम् =चराभ (बुरा) हुआ) च =चौर + ऐसा

|            |                 | •       |                               |
|------------|-----------------|---------|-------------------------------|
| त्रि-विधम् | =तीन प्रकार का  | व       | =िकन्तु                       |
| कम र्णः    | =क्रम का        | संस्या- | } = (कर्नफ ज<br>स्यागनेवाचे ) |
| फलम्       | ≖फख @           | सिनाम्  | ि त्यागनेवाचे )               |
| प्रेत्य    | =मरने के परचात् |         | संन्यासियों को                |
| ऋत्यागिना  | म्=सकाम कर्म    |         | + कमीं का फल                  |
|            | करनेवालीं को    | कचित्   | =कभी                          |
| भवति       | =होता है        | न       | =नहीं (मिस्रता)               |

ऋर्य—-शुभ (भला ऋर्थात् स्वर्ग ऋादि की प्राप्ति), ऋशुभ (बुरा ऋर्थात् नरक ऋादि की प्राप्ति) ऋरेर बुरा-भला मिला हुआ (यानी पुण्य-पाप से मिश्रित मनुष्ययोनि की प्राप्ति)—ये तीन प्रकार के कर्मों के फल होते हैं। मरने के बाद ये फल उन्हें मिलते हैं जो कर्म-फल का त्याग नहीं करते; किन्तु जो सच्चे त्यागी हैं, उन्हें शरीर छोड़ने पर ये फल भोगने नहीं पहते।

स्वास्या—हे अर्जुन! इस ससार में, जो अच्छे कम करते हैं उन्हें मरने पर स्वर्ग मिखाता बितथा वे इन्द्रादि देवताओं के समान मुसभोग करते हैं; किन्तु जो बुरे को करते हैं, बारीर छोड़ने पर नरक में जाते हैं और पशु-पत्ती आदि नीच योनियों में जनम सेते हैं। जो अच्छे और बुरे दोनों प्रकार के कम करते हैं, वे मनुष्य-योनि बिजन्म सेते हैं। इसी का नाम मिश्रित, यानी मिखा हुआ, फस है। मतलब यह कि जो सकामी हैं, जिन्होंने कर्म-फलों की चाइना नहीं छोड़ी के, जो अज्ञानी हैं, बिह्न तीन प्रकार के फलों को भोगते हैं; किन्तु जो ससे सन्यासी हैं, जो परधहा तस्व को जान गये हैं, जो आरमज्ञानी हैं, उन्हें शरीर छोड़ने पर वे फल भोगने नहीं पहते।

• सांख्ये =सांख्य

पञ्चैतानि महाबाहो कारणानि निबोध मे। सांख्ये कृतान्ते प्रोक्तानि सिद्धेसर्वकर्मणाम्॥१३॥

पञ्च, एतानि, महाबाहो, कारणानि, निवोध, मे । सांस्ये, कृतान्ते, श्रोक्तानि, सिद्धये, सर्व-कर्मणाम् ॥

महावाहो =हे महाबाहु! † कृतान्ते =िसद्धान्त में सर्वकर्मणाम्=सब कर्मों की (वेदान्तग्राख 1 ) सिद्धये =िसिंद्ध के लिए प्रोक्तानि =कहे गए हैं एतानि =ये + उनको पञ्च =पाँच मे =मुक्ससे कारणानि =कारण नियोध =(तृ) जान

अर्थ — हे बड़ी-बड़ी भुजाओं वाले अर्जुन ! बेदान्त शास में, सब प्रकार के कमीं की सिद्धि के लिए जो पाँच कारण कहे गए हैं, उन्हें तू मुक्तसे सुन — (इन्हीं कारणों से मनुष्य कमीं में आसक्त रहता है )।

(सुन)

श्रिधिष्ठानं तथा कर्ता करणं च पृथिग्विधम् । विविधाश्च पृथक्चेष्टा दैवं चैवात्र पञ्चमम् ॥१ ८॥

<sup>•</sup> सांहथ—-जिस को से परमात्मा का स्वरूप मन्नी प्रकार जाना जाय, उसे 'सांहय' कहते हैं।

<sup>†</sup> कृतान्त—किए हुए कर्मों ज्यान्त निसमें हो हसे 'कृतान्त' कहते हैं। जतएव 'सांस्य कृतान्त' से ज्यान यहाँ 'वेदान्तशास'

श्रिष्ठानम्, तथा, कर्ता, करणम्, च, पृथक्-विधम्। विविधाः, च, पृथक्, चेष्टाः, दैवम्, च, एव, अत्र, पञ्चमम्॥

अधिष्ठानम् =(सुल,दुःल अ।दि | च धर्मीका) विविधाः =नाना प्रकार की श्राभयरूप पृथक = अवग-अवग स्थूज-शरीर चेष्टाः =चेष्टाएँ यानी =श्रीर तथा प्राण भपा-कर्ता =करनेवाला यामी नादि रूप से उपाधिसहित प्राणीं 🖥 व्या-जीव प्राथवा पार श्रहंकारी जीवा-च ≔तथा रमा अञ =इसमें =तथा पञ्चमम् =पांचवाँ पृथक्-विश्वम् =भिन्न-भिन्न वैवम् = दैव (यानी सूर्य प्रकार का आदि देवता) =करण प्रथान करणम् भन भौर इन्द्रियाँ। एव =भी ( )

श्रर्थ—( कर्म करने में ये पाँच हेतु हैं ) ( १ ) अधिष्ठान यानी सुख, दु:ख आदि धर्मों का आश्रयस्य स्थूल शरीर अथवा वह स्थान जिस आश्रय में रहकर कर्म किया जाता है, ( २ ) कर्ता यानी श्रहङ्कार उपाधिसहित जीव श्रथवा 'मैं कर्म करता हूँ' इस प्रकार कर्म करने का अहङ्कार करनेवाला जीवात्मा, ( ३ ) भिन्न-भिन्न प्रकार का करण श्रर्थात् मन, बुद्धि और इन्द्रियाँ यानी काम करने के साधन, (१) नाना प्रकार की अलग-अलग चेष्टाएँ अर्थात् प्राण-अपानादि रूप से प्राणों के मिल-भिन्न न्यापार, (५) दैव अर्थात् सूर्य, चन्द्र आदि देवगण, जिनकी सहायता से इन्द्रियाँ काम करती हैं; कर्म के यही पाँच कारण हैं।

शरीरवाङ्मनोभिर्यत्कर्भ प्रारभते नरः । न्याय्यं वा विपरीतं वा पञ्चैते तस्य हेतवः ॥ १४॥

शरीर-वाक्-मनोभिः, यत्, कर्म, धारभते, नरः । न्याय्यम्, वा, विपरीतम्, वा, पञ्च, एते, तस्य, हेतवः ॥

=प्राची तरः बुरा ) श्ररीर- | श्रशेर, वाणी वाक्- | श्रीर मन से =जिस यत् =कर्म की प्रारभते =धारम्भ करतां है =धर्मरूप (यानी =उसके तस्य **स्याख्यम्** श्रद्धः ) पते =पाँचों (ही) =ग्रंथवा पड्य वा विपरीतम् = अधमंरूप (यानी हेतवः =कारण हैं

तत्रैवं सित कर्तारमात्मानं केवलं तु यः। पश्यत्यकृतबुद्धित्वान्न स पश्यति दुर्मतिः॥ १६॥ तत्र, एवम्, सित, कर्तारम्, त्रात्मानम्, केवलम्, तु, यः। परयति, त्रकृत-बुद्धित्वात्, न, सः, परयति, दुर्मतिः॥

=िकन्तु तु श्रात्मानम =श्रात्मा को ही =ऐसा ( निश्चय ) (यानी अपने को) प्वम् =होते हुए (भी ) कर्तारम =कर्ता सति =जो पुरुष पश्यति =देखना (सम-यः मता) है = अशुद्ध बुद्धि के कारण अथवा ब्रहत-बुद्धित्वात् स्रः े ≃वह वहाज्ञान न होने दुर्मतिः =मृर्ख +श्राम्मा को =वहाँ अर्थात् सब यथार्थं तत्र कर्मों में =नहीं त केवलम् =केवल पश्यति =देखना (सम-+शुद्ध, स्वरूप भता )

अथ — सब प्रकार के कर्म ऊपर कहे हुए पाँच करणों से ही होते हैं, ऐसा निश्चय हो जाने पर भी अशुद्ध बुद्धि के कारण अथवा ब्रह्मज्ञान न हाने से जो मूर्व अपने शुद्ध आत्मा को सब कामों का कर्ता यानी करनेवाला समकता । वह दुर्बुद्ध पुरुष आत्मा को यथार्थ रूप नहीं देखता ।

व्याख्या—यद्यपि 'झारमा' काम से कोई सरोकार नहीं स्थापि मूर्ख मनुष्य इन पाँच कारगों साथ अपने गुद्ध घारमा को भी लपेटता होर काम का करनेवाला बारमा को ही समस्ता है। असख में बारमा कुछ भी नहीं करता। काम का बारमा से

कुछ भी सम्बन्ध नहीं है। श्वारमा निर्विकार । जिन्होंने वेदान्त-शास्त्र का मनन नहीं किया, जिन्हें गुरु द्वारा ब्रह्म-विद्या ज्ञ उपदेश नहीं मिला, ऐसे ही मनुष्य श्वारमा को कामों का करनेवाला समस्तते हैं। ऐसे मनुष्य उस मूर्ल के समान हैं जो चलते हुए बादलों में चन्द्रमा को चलता हुश्वा देखता है अथवा रेल में बैठा हुश्वा नृत्यों को चलता हुश्वा समस्तता है। ऐसे ही मनुष्यों को श्वारमज्ञान न होने के कारण वारंवार जन्म-मरण ज्ञा हुः ख उठाना पहता है।

# यस्य नाहंकृतो भावो बुद्धिर्यस्य न लिप्यते। हत्वापि स इमाँ ह्लोकान्न इन्ति न निबध्यते॥१७॥

यस्य, न, ऋहंकृतः, भातः, बुद्धिः, यस्य, न, लिप्यते । हत्वा, ऋषि, सः, इमान, लोकान्, न, हन्ति, न, निबध्यते ।

| य€य             | =जिस पुरुष 📗      |           | + (किसी भी       |
|-----------------|-------------------|-----------|------------------|
|                 | + (भन में )       |           | कर्म में )       |
| <b>अहं</b> कृतः | =श्रहंकारी (भैं   | न लिप्यते | =िलप्त नहीं होती |
|                 | कर्म करता हूँ "   | सः        | =बह (बिद्वान्)   |
|                 | ऐसा )             | इमान्     | =इन              |
| भावः 🐪          | ≕भाव (विचार)      | लाकान्    | =लोकों के        |
| न               | चन <b>हीं</b> है  |           | प्राणियों को     |
| <del> च</del>   | =भीर              | हत्वा     | =मारकर           |
| यस्य            | =जिसकी            | अपि       | =भी              |
| बुद्धिः         | =बुद्धि (विवेचना- | आप        |                  |
|                 | शकि)              | न         | = न ( तो )       |

+ वास्तव में न =न किसी को निवध्यते =( इस पाप के ) हन्ति =मारता है बंधन में ही + और बँधता ■

अर्थ—'मैं यह कर्म करता हूँ' इस प्रकार का विचार जिस पुरुष के श्रन्त:करण में नहीं हैं (बल्कि जो यह सममता है कि शरीर, श्रन्त:करण, इन्द्रिय, पाँच वायु श्रीर सूर्य श्रादि देवता, इन पाँच कारणों से ही सब कर्म होते हैं, मेरा इन सबसे कुछ सम्बन्ध नहीं है, मैं तो श्रविनाशी श्रीर निर्विकार हूँ), जिसकी बुद्धि अथवा विवेचना-शिक किसी भी शुभ-श्रथुम कर्म से लिप्त नहीं होती, वह इन सम्पूर्ण लोकों के प्राणियों को मारकर भी वास्तव में न तो किसी की हिंसा करता है श्रीर न इस पाप के बन्धन में ही बँधता है (अर्थात् उसे कर्म के बन्धन में बँधकर पाप का फल नहीं भोगना पड़ता)।

ज्ञानं ज्ञेयं परिज्ञाता त्रिविधा कर्मचोदना । करगां कर्म कर्त्तेति त्रिविधः कर्मसंग्रहः ॥ १८॥

ज्ञानम्, ज्ञेयम्, परिज्ञाता, त्रि-विधा, कर्म-चोदना। करणम्, कर्म, कर्त्ता, इति, त्रि-विधः, कर्म-संप्रहः॥

हानम् =ज्ञान (किसी योग्य वस्तु )

वस्तु का यथार्थ + श्रीर

रूप जानना ) परिझाता =ज्ञाता (किसी

हेयम् =ज्ञेय (जानने- चीज़ को जानने-

कर्म वाला ) =कर्म (जो किया त्रि-विधा =ये तीनों जाय) कर्म-चोदना =कर्म 🗎 प्रेरक इति ( प्रवर्तक ) है त्रि-विधः =तीन प्रकार के + श्रोर कर्म-संग्रहः =कर्म-संप्रह है कर्त्ता =कर्ला (कर्म अर्थात् इन तीनों करनेवाला ) के संयोग से कर्म =करण (कर्मका करशम 📰 सम्पादन साधन ) होता है + तथा

श्रर्थ—ज्ञान (जिसके द्वारा वस्तु का यथार्थ स्वरूप मालूम हो), ज्ञेय (जानने-योग्य वस्तु ) श्रीर परिज्ञाता (किसी चीज को यथार्थरूप से जाननेवाला श्रथवा उपाधि-युक्त चेतन श्रात्मा), ये तीनों कर्म के प्रेरक यानी प्रवर्तक श्रथित इन तीनों के संयोग से ही काम में लगने की इच्छा उत्पन्न होती है। श्रीर कर्ता (कर्म करनेवाला या उपाधियुक्त जीव), करण (क्रिया की सिद्धि जिससे हो, जैसे श्राँखों से देखना, कानों से सुनना इत्यादि) श्रीर कर्म (जो किया जाय), ये तीनों कर्म के श्राश्रय हैं, यानी इन तीनों के संयोग से ही कर्म का सम्पादन होता है।

स्याख्या—मतन्नव यह कि चान्तःकरण में कर्म करने की प्रेरणा होती वा जिस कर्म के करने का निश्चय मन में होता है, उस कर्म का स्कम स्वरूप 'होय' है; जिस विधि से कर्म करने का निश्चय होता है, उस विधि का नाम 'हान' है और जो

निश्चय करनेवाला है वह 'ज्ञाता' श्रर्थात् उपाधियुक्त चैतन्य श्रारमा है। इत तीनों के संयोग से ही कर्म में प्रवृत्त होने की इच्छा उत्पन्न होती है; अतः यह कर्म की प्रेरणा का तीन प्रकार का सूचम स्वरूप है। जिन साधनों से कर्म किया जाता है उन्हें 'करण' कहते है, जो किया जाता है उसे 'कर्म' कहते है तथा जो काम करनेवाला है उसे 'कर्त्ता' कहते हैं। इन तीनों के संयोग 🖩 कर्म का सम्पादन होता है। ग्रतः यह कर्म-सम्पादन का तीन तरह का 'स्थुल' स्वरूप है। एक उदाहरण लीजिए-- घड़ा बनाने के पहले कुम्हार (ज्ञाता) अपने मन में निश्चय करता है कि मुक्ते फ़लाँ काम ( ज्ञेय ) करना है, भौर वह फलाँ तरीके से ( ज्ञात ) होगा। इसी को मानसिक वा मनःकरण की किया का बोध भी कहते हैं। इस 🚥 मन 🗏 निरचय कर लोने पर वह कुश्हार (कर्ता) मिही, चाक इत्यादि साधन (करण) इकट्टे कर लेने पर घड़ा (कर्म) तैयार करता 🖁 । ह्सी को बाह्य क्रियाओं का बोध अथवा 'कर्म-संग्रह' यानी कर्म का सम्पादन करना कहते हैं। इस प्रकार 'कर्त्ता, कर्म श्रीर करगा' ये तीनों कर्म के आश्रय है। विना इन तीनों के हुए 'इत्ता, हान और क्रिय'-रूप प्रवर्तकों के होते हुए भी कर्म की सिद्धि नहीं होती; इसिजिए इन तीनों में से हरएक कर्म का भाश्य हुआ। जपर क्रिले छः हेतुक्रीं 🛮 से कर्ताधीर ज्ञातातो एक ही हैं, शेष चार मिलाकर कर्म के कुल पाँच कारण हुए। उनमें से करण का समावेश ज्ञान में श्रीर ज्ञेय का समावेश कर्म 🛮 करके भगवान् कृष्ण 💴 सांस्पशास्त्र के श्रनुसार उनकी श्रवाग-श्रवग व्याख्या करते हैं--

ज्ञानं कर्म च कर्ता च त्रिधंव गुण्भेदतः ।
प्रोच्यते गुण्संख्याने यथावच्छ्णु तान्यपि ॥१९॥
ज्ञानम्, कर्म, च, कर्ता, च, त्रिधा, एव, गुण्-भेदतः ।
प्रोच्यते, गुणसंख्याने, यथावत्, शृणु, तानि, श्रपि ॥

| झानम् ≃ज्ञान                 | 1           | मुनिकृत सांस्य- |
|------------------------------|-------------|-----------------|
| च =तथा                       |             | <b>म</b>        |
| कर्म ≔कर्म                   | <b>রিঘা</b> | ≕तीन प्रकार के  |
| च =भीर                       | प्रोच्यते   | =कहे गए हैं     |
| कर्चा =कर्ना                 | तानि        | =उनको           |
| प्य =मी                      | श्रपि       | =म <del>ी</del> |
| गुण-भेदतः =गुणों के भेद से   | यथावत्      | ⇒पथार्थ (भजी    |
| गुणसंख्याने =गुवां की संख्या |             | प्रकार )        |
| बतजा नेवा बे                 | পূত্ত       | =( मुक्स त्)    |
| यानी कपित-                   |             | सुन             |

ध्यर्य—हे अर्जुन! सत्त्व, रज आदि गुणों के भेद से किपलमुनि-कृत सांख्यशास्त्र में ज्ञान, कर्म और कर्ता भी तीन प्रकार के कहे गए हैं। उनको भी तू ठीक-ठीक मुकसे सुन।

सर्वभृतेषु येनैकं भावमन्ययमीत्तते। अविभक्तं विभक्तेषु तज्ज्ञानं विद्धि सात्त्विकम्॥२०॥

सर्व-भूतेपु, येन, एकम्, भावम्, अव्ययम्, ईक्ते । अविभक्तम्, विभक्तेपु, तत्, ज्ञानम्, विद्धि, सात्त्विकम्॥

| विभक्तेषु   | =पृथक्-पृथक्    |             | + पुरुष    |
|-------------|-----------------|-------------|------------|
|             | (असग-अलग)       | श्रविभक्तम् | =विभागरहित |
| सर्व-भूतेषु | =सब प्राणियों 🔳 |             | ( ग्रसर )  |
| येन         | =ित्रस ज्ञान के | पकम्        | =एक ( ही ) |
|             | द्वारा          | अन्ययम्     | ≖भ्रविनाशी |

|       | ( निर्विकार ) | तत्         | =3स           |
|-------|---------------|-------------|---------------|
| भावम् | =न्नात्मा को  | शानम्       | =ज्ञानको (तृ) |
|       | 🛨 (सदा समभाव  | सात्त्विकम् | =सास्विक      |
|       | से स्थित )    | विद्धि      | =समम          |
| ईचते  | =देखता        |             |               |

अर्थ हे अर्जुन! जिस अभेद ज्ञान के द्वारा पुरुष अलग-अलग सब प्राणियों में अर्थात् मनुष्य, पशु, पत्नी आदि में एक ही अखण्ड, अविनाशी, निर्विकार आत्मा को (सदा समभाव से स्थित) देखता है, उस ज्ञान को तू सारिवक समभा

## पृथक्त्वेन तु यज्ज्ञानं नानाभावान्पृथग्विधान् । वेत्ति सर्वेषु भृतेषु तज्ज्ञानं विद्धि राजसम् ॥२ १॥

पृथक्त्वेन, तु, यत्, झानम्, नाना-भावान् , पृथक्-विधान् । वेति, सर्वेषु, भ्तेषु, तत्, झानम्, विद्धि, राजसम् ॥

| तु                       | =पर            | j            | ( बनावों या  |
|--------------------------|----------------|--------------|--------------|
| यत्                      | =जो            |              | रूपों) को    |
| <b>कानम्</b>             | =ज्ञान अर्थात् | सर्वेषु      | =सम्पूर्या   |
|                          | जिस भेद-ज्ञान  | भूतेषु       | =प्राखियों 🖥 |
|                          | से मनुष्य      | । पृथक्त्वेन | =पृथक्-पृथक् |
| पृथक्-विधान्=भिन्न-भिन्न |                |              | रूप से       |
|                          | प्रकार के      | वित्ति       | =जानता है    |
| नाना-भावान्=श्रनेक भावों |                | वत्          | =उस          |

झानम् =ज्ञानको राजसम् =राजस +तु विद्धि =समक

अर्थ — जिस ज्ञान से सब प्राणियों के शरीर में रहनेवाला एक ही आत्मा भिन्न-भिन्न प्रकार के अलग-अलग रूप से दिखाई देता है, उसे राजस ज्ञान कहते हैं।

## यत्तु कृत्स्नवदेकस्मिन्कार्ये सक्तमहैतुकम् । श्वतत्त्वार्थवदल्पं च तत्तामसमुदाहृतम् ॥ २२ ॥

यत्, तु, कृत्स्नवत्, एकस्मिन्, कार्ये, सक्तम्, अहेतुकम्। अतत्त्व-अर्थ-वत्, अरूपम्, च, तत्, तामसम्, उदाहतम् ॥

=श्रीर अहैत्कम् =हेतुरहित या ব্ৰ =जो (ज्ञान) युक्ति के विना है यत् एकस्मिन् ≕एक + तथा कार्य =कार्य (स्थल श्रातत्त्व-श्रर्थ-वत् ) =तात्त्विक विचार श्रर्थ-वत् ) से श्नय ( ग्रय-श्रनस्व-पदार्थ, शरीर या थार्थ या मुठा ) भतिमा चादि) में =चौर =सम्पूर्णवत् ( सब कृतस्नवत =तुच्छ ▮ त्ररूपम ज्ञोर से ) =वह (ज्ञान) तत् =तमोगुर्गी सक्रम् =चासक तामसम् + भीर =कहा गया उदाहतम्

अर्थ--जिस ज्ञान के कारण यह शरीर आत्मा समका

जाता है अध्यवा जो ज्ञान मनुष्य को किसी पदार्थ या मूर्ति में ऐसा आसक कर देता है कि वह उस मूर्ति या वस्तु को ही सब कुछ समभता है यानी उसे ही आत्मा अध्यवा ईरवर समभता है, वह ज्ञान तास्विक विचार से शून्य यानी कृठा (निर्मूल) और तुच्छ है। ऐसे ज्ञान को तामस ज्ञान कहते हैं।

भगवान् गुण-भेद से तीन प्रकार कि कर्मों का वर्णन इस्ते हैं—

### नियतं सङ्गरहितमरागद्देषतः कृतम् । श्रफलप्रेप्सुना कर्म यत्तत्सात्त्विकमुच्यते ॥ २३॥

नियतम्, सङ्ग-रहितम्, श्र-राग-द्वेषतः, कृतम्। श्र-फल-प्रेष्मुना, कर्मा, यत्, तत्, सात्त्विकम्, उच्यते॥

त्र-फल-प्रेप्सुना वाले निष्काम पुरुष द्वाश सङ्ग-रहितम् = अहं-कृत भाव =नित्य ( अपने नियतम् यानी कर्तापन के धर्मानुसार) श्रहंकार से रहित =िकया गया कृतम् + अरोर =वह कम े विना राग द्वेष तत े विना प्रीति और सास्विकम् = सतोगुणी अधीति ) के उच्यते =कहा जाता

अर्थ--जो कर्म अपना कर्त्तव्य समक्तकर, अपने धर्म के अनुसार किया जाता है, जिस कर्म के करने में मनुष्य आसक

नहीं होता अथवा जिस कर्म के करने का अभिमान नहीं होता, जो कर्म विना राग-द्वेष ( प्रीति और अप्रीति ) के किया जाता है और जो कर्मफल न चाहनेवाले पुरुषों से किया जाता है, वह साच्यिक कर्म कहलाता है।

### यत्तु कामेष्मुना कर्म साहंकारेण वा पुनः । कियते बहुलायासं तद्राजसमुदाहनम् ॥ २४ ॥

यत्, तु, काम-ईप्सुना, कर्म, सन्त्रहङ्कारेण, वा, पुनः। कियते, बहुल-स्रायासम्, तत्, राजसम्, उदाहृतम्।।

वहुल-ग्राया- ] \_श्रति ग्रधिक सम् র यत् (क्लेश) से काम-इंप्सुना =कल की इच्छा कियते =िकया जाता रखनेवाले तत् = 45 मनुष्य द्वारा =रजोगुणी राजसम् स-श्रहङ्कारेण = भरङ्कारसहित =धौर फिर वा, पुनः उदाहतम् =कहा गया है

अर्थ--पंर जो कर्म स्वर्ग आदि किसी प्रकार का फल पाने की इच्छा रखनेवाले मनुष्य द्वारा आहं कृतभाव यानी कर्तापन के अभिमान के साथ बंडे पश्चिम या क्लेश से किया जाता है, वह राजस कहलाता है।

अनुबन्धं चयं हिंमामनवेच्य च पौरुषम्। मोहादारभ्यते कर्म यत्तत्तामममुच्यते॥ २४॥ अनुबन्धम्, च्यम्, हिंसाम्, अनवेच्य, च, पौरुषम्। मोहात्, आरभ्यते, कर्म, यत्, तत्, तामसम्, उच्यते॥

अनुबन्धम् =परिवाम ( धा-ऋनवेच्य =न देखकर गामी फल ) ≃जो यत् ≃द्रब्य श्रादिका च्चयम् कर्मा =कम = (केवल ) मोह विनाश ( ख़र्च) मोहात या मूर्खना 📗 हिंसाम् = हिंसा ( पराई =ब्रारम्भ किया पीवा) । ऋारभ्यते =झौर जाता पौरुषम् =पुरुषार्थ (कर तत् =वह =तमोगुणी सकने की शक्ति) तामसम् =कहलाता को उच्यते

अर्थ — जिस काम का आरम्भ करने से पहले यह नहीं विचारा जाता कि इसका फल क्या होगा, इस काम के करने में कितने धन का नाश होगा, दूसरे प्राणियों को कितना कष्ट होगा, इस काम के करने की मुक्तमें सामध्य है या नहीं, इन चारों बातों पर विचार न करके जो काम मूर्खतावश आरम्भ कर दिया जाता है, वह तामस कर्म कहलाता है।

मुक्तसङ्गोऽनहंवादी धृत्युत्साहसमन्वितः । सिद्धासिद्धचोर्निर्विकारः कर्त्ता सात्त्विक उच्यते २६॥

मुक्त-सङ्गः, अनहं-वादी, धृति-उत्साह-समन्वितः । सिद्धि-असिद्ध्योः, निर्विकारः, कर्त्ता, सात्त्रिकः, उच्यते ॥

=भासकि से मुक्त-सङ्गः 🛨 तयः रहित (जिसका श्रसिद्धयोः 🏻 कर्म फल से कोई लगाव न हो ) ( जीत-हार ) में अनहं-वादी =ग्रहङ्कार की =हर्ष-विषाद आदि निर्विकारः बातें न बोलने-विकारों से रहित वाला =कर्त्तां कर्ता धैर्य और सारिवकः =सतोगुणी =उत्साह से समन्वितः 🕽 उच्यते =कहलाता है

श्रर्थ—जो कर्म में श्रासक नहीं होता यानी जिसका लगाव कर्म या कर्म-फल से नहीं है; 'श्रमुक काम मैंने किया है'—इस प्रकार जो श्रपने कर्तापन के श्रहङ्कार की डींग नहीं हाँकता श्रथवा श्रपने गुणों की श्राप तारीफ नहीं करता, जो धैर्यवान् श्रीर उत्साही श्रर्थान् हिम्मतवाला है, जो सिद्धि-श्रसिद्ध यानी सफलता श्रथवा लाभ हानि में एक समान रहता है श्र्यांत् जो काम वन जाने पर खुश श्रीर काम के बिगड़ जाने पर दुखी नहीं होता—ऐसा कर्ता सतोगुणी कहलाता है।

रागी कर्मफलप्रेप्सुर्जुब्धो हिंसात्मकोऽशुचिः। हर्षशोकान्त्रितः कर्त्ता राजसः परिकीर्तितः॥ २७॥ रागी, कर्म-फल-प्रेप्सुः, लुब्धः, हिंसात्मकः, त्रशुचिः। हर्ष-शोक-त्रन्वितः, कर्ता, राजसः, परिकीर्तितः॥

रागी =कर्मश्रथवा विषयों में शीति स्वनेवाला

कर्म-फल-प्रेप्सुः = कर्मों के फल की चाह रखने-

वाला

लुष्धः =लोनी (पराये धन की हच्छा करनेवाला ) हिंसात्मकः =दूसरों को दुःस

देने के स्वभाव-

वाला

श्रशुचिः =श्रपवित्र

+धौर

हर्ष-शोक- ) हर्ष-शोक से श्रन्वितः ) युक्त (ऐसा)

कर्ता =कर्ता

राजसः =रजोगुणी

परिकार्तितः =कहलाता है

श्रर्थ—हे अर्जुन । जो कर्म अथवा विषयों से प्रेम रखता है, जो कर्मों के करने पर उनके फल पाने की इच्छा रखता है, जो लोभी है, जो स्वभाव से ही दूसरों को दु:ख देनेवाला है, जो भीतर-बाहर से अपवित्र है, जो काम हो जाने पर खुश होता है और काम न होने पर दुखी होता है—ऐसा कर्त्ता रजोगुणी कहलाता है।

श्रयुक्तः प्राकृतः स्तब्धः शठो नैष्कृतिकोऽलसः । विषादी दीर्घसूत्री च कर्ता तामस उच्यते ॥ २८॥

अयुक्तः, प्राकृतः, स्तब्धः, शटः, नैश्कृतिकः, अलसः । विषादी, दीर्घ-सूत्री, च, कर्ता, तामसः, उच्यते ॥

| =चञ्चल चित्त     | अलसः                                                                                                                                     | =माबसी                                                                                                                                     |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| श्रर्थात् काम    | विषादी                                                                                                                                   | =सदा रोती हुई                                                                                                                              |
| में मन न         |                                                                                                                                          | सूरत का, ग्राप                                                                                                                             |
| <b>लगानेवासा</b> |                                                                                                                                          | संग्न रहनेवाला                                                                                                                             |
| =विवेकरहित       | च                                                                                                                                        | =जीर                                                                                                                                       |
| या श्रसम्य       | दीर्घ-सूत्री                                                                                                                             | ⇒दीर्घसुत्री ( ■■                                                                                                                          |
| = बनम्र बर्थात्  |                                                                                                                                          | में देर खगाने-                                                                                                                             |
| हठी या चमंडी     | 1                                                                                                                                        | वाला या काम                                                                                                                                |
| =धर्त या कपटी    |                                                                                                                                          | टालनेवाला )                                                                                                                                |
| =द्रोही या दूसरी | कर्ता                                                                                                                                    | =कर्चा                                                                                                                                     |
| को हानि पहुँ-    | तामसः                                                                                                                                    | ≕तमोगुर्वा                                                                                                                                 |
| चानेवाला         | उच्यते                                                                                                                                   | =कहा जाता 📗                                                                                                                                |
|                  | श्चर्यात् काम में मन न त्यानेवाजाः =िववेकरहित या श्वसम्य =श्चनम्र श्चर्यात् हठी या वमंडी =श्वृतं या कपटी =द्वोही या तृसरों को हानि पहुँ- | श्चर्यांत् काम में मन न लगानेवासा  =िववेकरहित या श्रसम्य  =श्चनस्र श्चर्यांत् हठी या वमंडी  =श्वृतं या कपटी  =दोही या दूसरों को हानि पहुँ- |

अर्थ—जो कर्म करनेवाला कर्म करते समय काम में मन न लगाता हो यानी हर वक्त जिसका चित्त चंचल रहता हो, जो असम्य यानी गँवार हो अर्थात् जो चालक की सी बुद्धि रखता हो, कठोरस्वभाव, जिही या घमंडी हो, (जो गुरु देवता के सामने भी अपना सिर् न कुकाता हो बल्कि अकड़ा ही रहे), जो धूर्त या कपटी हो, जो दोही यानी विना कारण दूसरों को हानि पहुँचानेवाला हो, जो आलसी हो, जो हर वक्त रंज में डूबा रहता हो, जो ठीक समय पर काम न कर, कामों को टालता रहता हो—ऐसा कर्ता तमोगुणी कहलाता

#### बुद्धभेंदं घृतेश्चैव गुण्तिस्त्रिविधं शृणु । प्रोच्यमानमशेषण पृथक्तवेन धनंजय ॥ २६ ॥

बुद्धंः, भेदम्, धृतेः, च, एव, गुणतः, त्रि-विधम्, शृगाः । प्रोच्यमानम्, ऋशेषेण, पृथक्त्वेन, धनञ्जय ॥

=हेश्चर्जुन ! त्रि-विधम् =तीन प्रकार के धनक्षय =बुद्धि बुद्ध : प्रथकत्वेन ≂श्रलग-श्रलग =चाैर +श्रगले छः =धेर्य (धारणकरने धृतेः रलोकों में की शक्ति) के श्रीच्यमानम् =कहे जा रहे हैं + उन्हें भेदम =भेद =सम्पूर्णतया अशेषेण . =भी एव (ध्यान देकर) =सारिवक श्रादि गुग्तः गुणों के कारण = (त्) सुन शृगु

अर्थ—हे अर्जुन ! सात्त्रिक आदि गुणों के भेद से बुद्धि और धैर्य के भी तीन भेद होते हैं । उन्हें मैं अलग-अलग अच्छी तरह से (अगले छ: रलोकों में ) कहतां हूँ, तू उनको भी (ध्यान देकर) सुन ।

प्रवृत्ति च निवृत्ति च कार्याकार्ये भयाभये । बन्धं मोत्तं च या वेत्ति बुद्धिः सा पार्थ सात्त्विकी ३ =

प्रवृत्तिम्, च, निवृत्तिम्, च, कार्य-श्रकार्ये, भय-श्रभये। बन्धम्, मोह्मम्, च, या, वेत्ति, बुद्धिः, सा, पार्थ, सात्त्विकी॥

|             |                       | ~~~~       | ~~~~~~       |
|-------------|-----------------------|------------|--------------|
| पार्थ       | =हे पृथापुत्र         |            | न करने थोग्य |
|             | श्रजुंन!              | भय-ऋभये    | =भय ( किससे  |
| या          | =जो                   | 1          | दरना चाहिए)  |
| बुद्धिः     | =बुद्धि               |            | चौर अभय      |
| प्रवृत्तिम् | =कर्म-मार्ग           |            | (किससे न     |
|             | (कर्मा 🖩 लगने)        |            | डरना चाहिए)  |
| च           | =चौर                  | वन्यम्     | ≕बन्धन       |
| निवृत्तिम्  | =संन्यास-मार्ग        | च          | ≃तथा         |
|             | (कर्म से रहित         | मोत्तम्    | =मोच को      |
|             | होने या काम           | वेत्ति     | =जानती है    |
|             | में न लगने )          | सा         | =वह (बुद्धि) |
| कार्य-अका   | यें =करने योग्य श्रीर | सात्त्विकी | =सतोगुर्खा 📗 |

अर्थ -- जो बुद्धि यह जानती है कि कर्म-मार्ग (काम में लगना) और संन्यास-मार्ग (काम में न लगना) वास्तव में क्या है, जो बुद्धि करने योग्य और न करने योग्य कमों को जानती है, जो 'यह जानती है कि किससे डरना चाहिए और किससे नहीं, साथ ही जो बुद्धि बन्धन और मीच के रहस्य को जानती है, वह बुद्धि साच्चिकी होती है।

यया धर्ममधर्मे च कार्य चाकार्यमेव च । श्रयथावत्त्र जानाति बुद्धिः सा पार्थ राजसी ॥३ १॥

यया, धर्मम्, अधर्मम्, च, कार्यम्, च, अकार्यम्, एव, च। अथथावत्, प्रजानाति, बुद्धिः, सा, पार्थ, राजसी॥

|          |                        | ~~~~~     | ^^^                 |
|----------|------------------------|-----------|---------------------|
| पार्थ    | =हे अर्जुन !           | च         | तथा                 |
| यया      | =जिस (बुद्धि) से       | अकार्यम्  | =त्रकार्यं (न करने  |
| + पुरुषः | =989                   |           | योग्य कस') की       |
| धर्मम्   | =धम                    | अयथावत्   | =यथार्थ-रूप से      |
| च        | =चौर                   |           | (जैसे का तैसा)      |
| अधर्मम्  | =घधम को                |           | नहीं                |
| एध-च     | =ग्रीर ऐसे ही          | प्रजानाति | =जानता है           |
| कार्यम्  | व्कार्य ( <b>क</b> रने | सा        | ≖धह                 |
| ALL MANY |                        | बुद्धिः   | =युद्धि             |
|          | योग्य कम )             | राजसी 💮   | व्यजोगु <b>यी</b> 📗 |

अर्थ — जिस बुद्धि से पुरुष को धर्म-अधर्म और उचित-अनुचित (करने योग्य और न करने योग्य ) कर्म का यथार्थ ज्ञान नहीं होता, वह बुद्धि रजोगुणी कहलाती है।

व्याक्या—धर्म प्रधर्म में जिसकी संदेह बना रहता है, उसकी पुदि रजोगुणी है। यह जीव सिखदानन्द स्वरूप पृथंबद्या विया महीं, कर्मों के संन्यास से मोच होता है या नहीं, निष्काम कर्म करने से अन्तःकरण शुद्ध होता है या नहीं, वेद-शास्त्र प्रमाण हैं या नहीं, इस प्रकार के सन्देह रजोगुणी बुद्धि विदेश हैं।

श्रधर्मे धर्ममिति या मन्यते तमसावृता । सर्वार्थान्विपरीतांश्व बुद्धिः सा पार्थ तामसी ॥३२॥

अधर्मम्, धर्मम्, इति, या, मन्यते, तमसा, शावृता । सर्व-अर्थान्, विपरीतान्, च, बुद्धिः, सा, पार्थ, तामसी ॥

|                 |                |                | ~~~~~~            |
|-----------------|----------------|----------------|-------------------|
| पार्थ           | =हे श्रजुंन!   | च              | =बाँर             |
| या              | =जो .          | सर्व-श्रर्थान् | =सद प्रयाँ        |
| बुद्धिः         | =बुद्धि        |                | (धुति-स्मृतियों   |
| तमसा            | =ग्रज्ञानरूपी  |                | के प्रधी वा       |
|                 | श्रन्थकार से   |                | उपदेशों ) को      |
| आवृता           | ≃डक जाने के    |                | 043411 ) 411      |
| _               | कारग           | विषरीतान्      | =विपरीत (उच्चटा)  |
| <b>अ</b> धर्मम् | =श्रधम को (ही) | मन्यते         | ⇒सम <b>क्ती</b> ई |
| धर्मम्          | =ध्रम`         | सा             | =वह ( बुदि )      |
| इति             | =करके          | तामसी          | =तमोगुर्खा है     |

अर्थ—जो बुद्धि अज्ञानरूपी अन्धकार से दक जाने के कारण अधर्म को धर्म मानती है और (श्रुति-स्पृतियों के) सम्पूर्ण शुद्ध अर्थी या उपदेशों को विपरीत या उलटा समस्ती है, वह बुद्धि हे अर्जुन ! तामसी है।

#### भृत्या यया धारयते मनःप्रागोन्द्रयित्रयाः। योगेनाव्यभिचारिग्या भृतिः सा पार्थ सात्त्विकी ३॥

धृत्या, यया, धारयते, मनः-प्राग्ण-डन्द्रिय-क्रियाः। योगेन, अन्यमिचारिएया, घृतिः, सा, पार्थ, सास्त्रिकी॥

| पार्थ | ≃हे प्रधापुत्र              | यया                  | =िजस              |
|-------|-----------------------------|----------------------|-------------------|
| योगेन | श्रजुंिन !<br>≕िचत्त की एका | श्रव्यमि-<br>चारिएया | } =हद             |
|       | घता से                      | भृत्या               | =धार <b>का या</b> |

| ~~~~                    |                                | 000000000 |               |
|-------------------------|--------------------------------|-----------|---------------|
|                         | निश्चय से                      | धारयते    | =धारण करता है |
| + पुरुषः                | =पुरुष                         | सा        | =वह           |
| मनः-प्राण-<br>इन्द्रिय- | मन, शास और                     | धृतिः     | =धृति (धारया) |
| इन्द्रिय-<br>क्रियाः    | >=इन्द्रियों की<br>क्रियाओं को | साचिकी    | =सतोगुणी है   |

अर्थ—हे अर्जुन! जो धृति (योनी मन का दृढ़ निश्चय)
योग से व्याप्त है अर्थात् जो धृति इधर-उधर न डिगनेवाली
है, जिस अटल धृति से युक्त होकर मनुष्य अपने मन, प्रागा
और इन्द्रियों की कियाओं को (कुमार्ग से) रोकता है अथवा
जिस अटल धारणा से मनुष्य के मन, प्रागा और इन्द्रियों की
कियाएँ आप से आप रुक जाती हैं और फिर समाधि लग
जाती है (यानी मन सब ओर से खिचकर परमेश्वर के ध्यान
में लग जाता है), वह धृति सात्त्विकी कही जाती है।

#### यया तु धर्मकामार्थान्धृत्या धारयतेऽर्जुन । प्रसङ्गेन फलाकांच्नी धृतिः सा पार्थ राजसी ॥३

यया, तु, धर्म-काम-अर्थान्, धृत्या, धारयते, अर्जुन । प्रसंगेन, फल-आकांदी, पतिः, सा, पार्थ, राजसी '

| <b>उ</b>           | ≃धौर                         | प्रसङ्ग न |
|--------------------|------------------------------|-----------|
| <b>अर्जु</b> न     | ≔हे श्रर्जुन !               | धर्म-काम- |
| यया                | =जिस                         | अर्थान् 📝 |
| <b>धृत्या</b>      | =धारका से                    | धारयते    |
| फल-<br>ग्रांकाङ्की | } = फल का खीम:<br>लाषी पुरुष |           |

सा

की प्राप्ति में ही धृतिः = धृति क्या रहता है ) पार्थ = हे पार्थ ! = वह राजसी = रजोगुवा है

अर्थ—और हे अर्जुन ! जिस धृति से मनुष्य घ (धार्मिक कर्मकाएडों), अर्थ (धन पैदा करने के साधनों) और कामों (इन्द्रियों के विषय-भोगों) की प्राप्ति में प्रेमपूर्वक लगा रहता है और हर एक से फल पाने की इच्छा करता है, वह धृति, हे पार्थ ! राजसी है।

यया स्वमं भयं शोकं विषादं मदमेव च । न विमुञ्चति दुर्मेधा धृतिः सा पार्थ तामसी ॥३॥॥

यया, स्वप्नम्, मयम्, शोकम्, विषादम्, मदम्, १व, च।
, विमुच्चति, दुर्मेधाः, धृतिः, सा, पार्थ, तामसी ॥

| =हे सर्जुंन  <br>=नासमस (म्स्रें) | मदम्      | =मर् ( चहंकार<br>या उन्मचता ) |
|-----------------------------------|-----------|-------------------------------|
| अरुक्ष                            | •         | को                            |
| घृति से                           | एव        | =मी                           |
|                                   | न         | =नहीं                         |
| ( चर )                            | विमुञ्जति | स्याग सङ्का                   |
| ( चिन्ता )                        | सा        | =बह                           |
| दुःख )                            | धृतिः     | =घृषि                         |
|                                   | वामखा     | =तमोगुश्री 📱                  |

अर्थ—हे अर्जुन ! जिस धृति से दुर्जुद्धि या नासमक पुरुष नीद, भय, शोक, विषाद (दुःखया इन्द्रियों की व्याकु-लता ) और मद (अहङ्कार या मनवालेपन ) को नहीं स्याग सकता, वह धृति तमीगुणी कहलाती है।

क्याक्या — मतलब यह कि तमीगुणी स्त्रभाववाली नासमक पुरुष बहुत देर तक सीते रहते हैं, कम करने के समय भी बिस्ता ■ और शोक में दूबे रहते हैं। वे घमयह में प्र और नशे आदि से मतवाले हुए पड़े रहते हैं और इन हुगुंणों को बिधोड़ना ही नहीं चाहते। इस प्रकार वे अपने अम्बय जीवन को वृथा गँवाते है। इन्हीं सब अवगुणों के कारण मनुष्य तामसी धृतिवाला कहा आता है।

सुखं त्विदानीं त्रिविधं शृशु मे भरतर्षभ । श्वभ्यासाद्रमते यत्र दुःखान्तं च निगच्छाते ॥३६॥ सुखम्, तु, इदानीम्, त्रि-विधम्, शृशु, मे, भरत-ऋषभ । श्रम्यासात्, रमते, यत्र, दुःख-मन्तम्, च, निगच्छति ॥

भरत-भ्रुवभ =हे भ्रजु न ।
हदानीम् =श्रव शृत् सुस्तम् =सुस्त के यत्र तु =भी श्रव ति-विधम् =तीन प्रकार के (भेद)

मे =मुभसे
शृशु =( त्) सुन
यत्र =जिस (सुस) में
श्राध्यासात् =श्रभ्यास से
(भजन, ध्यान
इस्यादि

के करने से ) च = चौर + योगी = योगी दुःख-ग्रन्तम् = दुःश्लों के बन्त रमते = रमता है को (धानन्द मनाता निगच्छिति = प्राप्त होता |

अर्थ—हे भरतवंश में श्रेष्ट अर्जुन ! अब मैं तुमसे तीन प्रकार के सुखों का वर्णन करता हूँ, उसे तू सुन । उस सुख का अभ्यास करने से साधक पुरुषों को आनन्द मिलता है और दुःखों का अन्त यानी खातमा हो जाता है ।

#### यत्तदग्रे विषमिव परिणामेऽमृतोपमम् । तत्मुखं सारिवकं श्रोक्तमात्मबुद्धिप्रसादजम् ॥३७॥

यत्, तत्, अप्रे, विषम्, इत्र, परिणामे, अमृत-उपमम्। तत्, सुखम्, सान्तिकम्, प्रोक्तम्, आत्म-वृद्धि-प्रसाद-जम्॥

| यत्     | ≕जो (सुख)         | था सन्त ) में               |
|---------|-------------------|-----------------------------|
| अग्र    | =पहिन्ने (साधन-   | श्रमृत-उपमम्=श्रमृत के समान |
| _       | काल में )         | ( जाभदायक )                 |
| विषम्   | =विष ( ब्रहर ) के | होवा है                     |
| इव      | =सदश (प्रतीत      | ई।वा ह                      |
|         | होता ) है         | तत् =वह                     |
|         | +किन्तु           | श्चातम- े ज्ञातमविषयक       |
| तत्     | ≖वही              | बुद्धि- = बुद्धि की गृह्या  |
| परिलामे | =परिगाम ( पींड्रे | प्रसाद-जम् से वत्पन         |

सुसम् =सुस

सारिवकम् =सतोगुर्णा प्रोक्तम् =कहा गया

श्रर्थ — जो सुख पहले (साधनकाल में) विप — जहर के समान मालूम होता है; किन्तु पीछे अमृत के समान लाभदायक होता है, वह श्रात्मविषयक बुद्धि की शुद्धता से पैदा हुश्रा सुख सतोगुणी कहलाता है।

न्यास्या— चित्त को बाहरी विषयों से इटाकर ज्ञान, वैराग्व, ध्यान श्रीर समाधि के प्राप्त करने में मनुष्य को वड़ी-बड़ी तकली हैं उठानी पड़ती हैं; क्योंकि प्रारम्भ में ये सब बड़ी कठिनता से सिद्ध होते हैं, इसीलिए ये सब जीव को विष के समान मालूम होते हैं। किन्तु श्रन्त में ज्ञान का उदय होने पर ये ही साधन-ध्यान-समाधि के प्रताप से श्रमृतरूपी फल देने से श्रमृत के समान जान पड़ते हैं; इस प्रकार का श्राध्यारिमक सुख सास्विक सुख कहा जाता है।

#### विषयोन्द्रयसंयोगाचत्तदग्रेऽमृतोपमम् । परिणामे विषमिव तत्सुखं राजसं स्मृतम् ॥ ३८ ॥

विषय-इन्द्रिय-संयोगात्, यत्, तत्, अप्रे, अमृत-उपमम् । परिखामे, विषम्, इव, तत्, सुखम्, राजसम्, स्मृतम् ॥

यत् =जो सुस्तम् =सुस्त विषय- ) इन्द्रियाँ ग्रौर इन्द्रिय- =उनके विषयों के संयोगात् ) संयोग से (भ्रथात् सुनने, देखने, बोलने श्रीर स्ती-संग श्रादि से ) + होता है =वह

तत्

| ~~~~    | ~~~~~~             | ~~~~   | ~~~~~       |
|---------|--------------------|--------|-------------|
| অয়     | =पहले (भोग         | + तत्  | +वही        |
|         | ■ समय )            | विषम्  | ≖विष        |
| बमृत-उप | म्= प्रमृत के समान | इव     | =तुल्य      |
|         | ( प्रतीत होता )    |        | होता 🕏      |
|         | ६<br>+ किन्तु      |        | + इसिवर     |
| परियामे | =परियाम (चन्त)     | तस्    | =वह ( सुख ) |
|         | में या भोग 🖫       | राजसम् | =रजोगुकी    |
|         | पश्चात्            | स्सतम् | =कह्लाता 🖁  |

श्यर्थ — जो सुख इन्द्रियों श्रीर उनके निषयों के मेल से होता है वह पहले तो श्रमृत के समान ( सुखदायी) मालूम होता है; किन्तु श्रन्त में ( भीग के परचात् ) वहीं निष के तुल्य (दु:खदायी) होता है। ऐसे सुख को राजसी सुख कहते हैं।

ब्यास्या— विषय-भोगों में पहले तो बदा मुख मालूम होता है, लेकिन भोग लेने पर वे विष का काम करते हैं, क्योंकि उनसे बल, बीयं, जन और उस्माह छादि सबका हास होता है। जैसे मनुष्य विष काने से मर जाता है, वैसे ही भोगों का सुख भी शरीर ■ नाश करनेवाला है; अत्रक मनुष्यों को विषय 'विष' ■ वुष्य समस्तना चाहिए।

यदये चानुबन्धे च सुखं मोहनमात्मनः। निदालस्यप्रमादोत्थं तत्तामसमुदाहतम्॥ ३६॥

यत्, अप्रे, च, अनुबन्धे, च, सुखम्, मोहनम्, आत्मनः। निदा-भालस्य-प्रमाद-उत्थम्, तत्, तामसम्, उदाहतम्॥

|               |              |          | ~~~~~             |
|---------------|--------------|----------|-------------------|
| च             | =श्रीर       |          | षा भुलावे ) 📕     |
| यस्           | =जो          |          | फँसानेबाला        |
| सुखम्         | ≖मुख         | तत्      | =====             |
| <b>घ</b> श्रे | =धारम्म      | _        |                   |
|               |              | निद्रा-  | ो निद्रा, भारतस्य |
|               | (भादि) में   | ऋालस्य-  | _श्रीर प्रमाद     |
| च             | =तथा         | प्रमाद्- | व्यसावधानता       |
| अनुयन्धे      | =परियाम      | उत्थम्   | र्था उन्मत्तता)से |
|               | ( घन्त ) में |          | पैदा हुआ (सुन्त)  |
| HTT 377-74    |              |          |                   |
| चारमनः        | =चारमा को    | तामसम्   | =तमोगुगी          |
| मोद्दनम्      | ≔मोह (घोखे   | उदाहतम्  | =कहा गया है       |
|               |              | -4.40    | -46, 14, 6        |

श्चर्य—जो सुख श्चादि श्चीर श्चन्त में श्चर्यात् सब श्चव-स्यात्रों में श्चारमा को मोह यानी धोखे या मुलावे में फँसाने-बाला है श्चीर नींद, श्चालस्य तथा प्रमाद (श्वसावधानता या उनमत्तता) से उत्पन्न होता है, वह सुख तमोगुणी कहलाता है।

न तदस्ति पृथिव्यां वा दिवि देवेषु वा पुनः। सत्त्वं प्रकृतिजैर्मुक्तं यदेभिः स्यात्त्रिभिर्गुगीः॥४०॥

न, तत्, ऋस्ति, पृथिव्याम्, वा, दिवि, देवेषु, वा, पुनः। सत्त्वम्, प्रकृति-जैः,भुक्तम्,यत्, एभिः, स्यात्, त्रिभिः,गुगौः॥

षा पुनः =श्रयवा प्रकृति-जैः =प्रकृति (माया) देवेषु =देवताचों में से पैदा हए =वह ( ऐसा कोई तस् पंशिः =इन भी) त्रिभिः =ती मों =पदार्थं या प्राणी सत्त्वम् गुसैः =गुयाँ से =नहीं =मुक्त (खूटा हुमा) अस्ति =8 मुक्षम् =हो = जो यत स्यात

अर्थ—इस मनुष्यलोक या स्वर्गलोक में अथवा देवताओं में ऐसा कोई भी प्राग्गी या पदार्थ नहीं है जो प्रकृति से उत्पन हुए सत्त्व, रज, तम इन तीन गुणों से बचा हो ( अर्थात् यह सारा जगत् त्रिगुणात्मक है )।

ब्राह्मण्चित्रयिवशां शूद्राणां च परंतप । कर्माणि प्रविभक्तानि स्वभावप्रभवैर्गुणैः ॥ ४१ ॥

ब्राह्मण-चत्रिय-विशाम, श्रूद्राणाम्, च, परन्तप । कर्माणि, प्रविभक्तानि, स्वभाव-प्रभवैः, गुणैः ॥

परन्तप! =हे शत्रुश्रों को च ै=तथा
तपानेवाजे शूद्भाणाम् =शृद्रों के
श्रिज्ञुंन! कर्माणि =कर्म
ब्राह्मणब्राह्मणब्राह्मणश्रीर वैश्यों के चिशाम् श्रीतिमका प्रकृति)

से उत्पन्न हुए | प्रविभक्तानि = श्रतग-श्रवग गुरौ: =गुर्शों करके वँटे हुए है

ऋर्य—हे शत्रुओं के तपानेवाले अर्जुन ! ऋहाण, त्रिय और वैश्यों तथा शूदों के कर्म, प्रकृति से उत्पन्न हुए सत्त्व, रज, तम इन तीन गुणों के अनुसार अलग-अलग बँटे हुए हैं। (मतलब यह कि जिस-जिसं गुण की जिसमें अधिकता होती है उसी के अनुसार उसके कर्म अलग-अलग विभक्त हैं)

ज्याख्या—सस्वगुण जिसमें प्रधान हो वह बाह्मण; रजोगुण जिसमें प्रधान हो, सस्वगुण उससे ■■ श्रीर तम, सस्व से भी कम हो वह चित्रय; रजोगुण जिसमें प्रधान हो, तमोगुण कम हो, मश्य उस से भी कम हो, वह वैरय; तमोगुण जिसमें प्रधान हो वह शूद्र। श्रीर भी साफ समक्षने के लिए नीचे एक नक्षशा दिया जाता ■॥

|         | •        |        |        |
|---------|----------|--------|--------|
| वाह्यस् | चित्रय   | वैश्य  | शूद    |
| ३ सस्व  | ३ रज     | ३ रज   | ३ तम   |
| २ रज    | २ सत्त्व | 2      | २ रज   |
| १, तम   | १ तम     | १ सस्व | १ सस्व |

जिस गुण के नीचे तीन का खंक बि उसको प्रधान गुण जानिए; जिसके नीचे दो का अंक है उसको उससे कम; जिसके नीचे एक का श्रंक है, उसको उससे भी कम जानिए। इस प्रकार स्वभाव या प्रकृति से उत्पन्न हुए गुणों के श्रनुसार मनुष्य-जाति चार वणों में विभन्न की गई है; यद्याप जीकिक व्यवहार बि अनेक जातियाँ है; किन्तु वे सब जातियाँ इन्हीं चार वणों के श्रन्तर्गत हैं

## शमो दमस्तपः शौचं चान्तिरार्जवमेव च । ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्रह्मकर्म स्वभावजम् ॥४२॥

शमः, दमः, तपः, शौचम्, ज्ञान्तिः, श्रार्जनम्, एव, च। ज्ञानम्, विज्ञानम्, श्रास्तिक्यम्, ब्रह्म-कर्म, स्वभाव-जम्॥

| शुसः  | =ग्रन्तःकरख का     | न्नान्तिः          | ≕क्षमा या सहत-     |
|-------|--------------------|--------------------|--------------------|
|       | निरोध ( मन,        |                    | शीखता              |
|       | बुद्धि, धित्त      | आर्जवम्            | =कोमखता ( सर-      |
|       | मादि 🔤             |                    | द्धता प्रथीत्      |
|       | रोकना)             |                    | सादापन या द्या-    |
| दमंः  | =इन्द्रियों, का    |                    | का होना )          |
|       | निग्रह ( चाँस,     | च, एव              | =भौर ऐसे ही        |
|       | कान आदि            | इानम्              | =शास-जान यानी      |
|       | इन्द्रियों को 🚃    |                    | शास्त्रों में लिखी |
|       | ■ करना)            |                    | हुई बातों को       |
| त्रपः | =शारोरिक           |                    | भावजी तरह          |
|       | तपस्या ऋयांत्      |                    | समसना              |
|       | <b>डाड</b> हस्यादि | विद्यानम्          | ≔द्याग्म-धनुभव     |
|       | करना               |                    | भ्रथवा सांसा-      |
| शौचम् | =शरीर और           |                    | रिक पदार्थी का     |
|       | चन्तः इरवा की      |                    | तस्य झान           |
|       | शुद्धता ( मीतरी    |                    | + जीर              |
|       | और बाइरी           | <b>ग्रास्तिक्य</b> | म् =परमाश्मा में   |
|       | पविश्वता)          |                    | विश्वास            |

स्वभाव-जम्=( ये सब ) स्व- उत्पन्न हुए भाव ही से ब्रह्म-कर्म =ब्राह्मण के कर्म है

अर्थ—अन्तः करण का निरोध यानी मन, वृद्धि और चित्त आदि का रोकना; आँख, कान आदि इन्दियों को वश में करना; शारीरिक तपस्या अर्थात् व्रत वगैग्ह करना; शरीर और अन्तः करण की शुद्धता; समा यानी सहनशीलता; सर-लता अर्थात् सादापन या दयामाव का होना; शास्त-झान यानी शासों में लिखी हुई वातों को अच्छी तरह समकना; विज्ञान अर्थात् अनुभव झान अथवा सांसारिक पदार्थों का तत्त्व-झान और आस्तिकता यानी ईश्वर पर विश्वास, ये सब स्वमाव ही से उत्पन्न हुए ब्राह्मणों के कर्म हैं।

#### शौर्य तेजो धृतिर्दाक्ष्यं युद्धे चाप्यपलायनम् । दानमीश्वरभावश्च जात्रं कर्म स्वभावजम् ॥ ४३ ॥

शौर्यम्, तेजः, धृतिः, दादयम्, युद्धे, च, ऋषि, ऋषलायनम्। दानम्, ईरवर-भावः, च, ज्ञात्रम्, कर्म, स्वभाव-जम्॥

| शौर्यम्       | =शूरता यानी     | दाच्यम्  | च <b>तु</b> रता या |
|---------------|-----------------|----------|--------------------|
|               | स्रमापन         |          | नीति-निपुचता       |
| तेजः          | ≃तेजस्विता      | च        | =श्रीर             |
|               | ( किसी से न     | युद्धे   | =युद 🔳             |
| •             | द्वना )         | अपि      | =मी                |
| <b>पृ</b> तिः | =धैयं बानी धीरव | अपलायनम् | ≕पीठ देकर न        |

|           |                   | P                        |
|-----------|-------------------|--------------------------|
|           | भागना             | इश्वर-भावः =( प्रजा पर ) |
|           | + तथा             | शासन यानी                |
| दानम्     | =दान देने में     | हुक्मत करने              |
|           | उदारता (ऋथवा      | का सीव                   |
|           | स्रोना, गौ, भूमि  | सात्रम् = सत्रिय के (वे  |
|           | अ।दि सुपात्रों को | सब )                     |
|           | दान देना)         | स्वभाव-जम् =स्वाभाविक    |
| <b>38</b> | =ग्रीर            | कर्म =कर्म है            |

अर्थ — शूरता यानी स्रमापन, तेज अर्थात् स्वभाव से तेजस्वी, धीरज, चतुरता या नीति-निपुणता, शतु को पीठ दिखाकर युद्ध से न भागना, दान देने में उदारता अथवा सुपात्रों को सुवर्ण, गौ, भूमि आदि दान देना और प्रजा पर शासन या हुकूमत करना ये (सात) चत्रियों के स्वाभाविक गुण हैं।

कृषिगोरच्यवाणि्उयं वैश्यकर्म स्वभावजम् । परिचर्यात्मकं कर्म शूद्रस्यापि स्वभावजम् ॥ ४४ ॥

कृषि-गो-रच्य-वाणिज्यम्, वैश्य-कर्म, स्वभाव-जम् । परिचर्या-स्थातमकम्, कर्म, शूद्रस्य, स्रपि, स्वभाव-जम् ॥

कृषि गी- ) स्रेती करना,गो- करना (ये तीन)
रच्य- वाणिज्यम् ) की रक्षा करना स्वभाव- स्वभाव- क्षीर व्यापार जम् हैं

परिचर्या- = सेवारूप कर्म श्रूद्रस्य =श्रूद्रका श्रात्मकम् = यानी तीनों श्रूपि =भी वर्णों की सेवा वर्णा करना कर्म =स्वाभाविक करना कर्म =स्वाभाविक

अर्थ—हे अर्जुन! खेती करना, गौओं की रहा और उनका पालन करना तथा व्यापार करना ये वैश्यों के स्वाभाविक कर्म हैं। शूद्रों का स्वाभाविक कर्म सेवा करना या ब्राह्मणों, इतियों और वैश्यों की टहल करना है।

स्वे स्वे कर्मग्यभिरतः संसिद्धि लभते नरः। स्वकर्मनिरतः मिद्धि यथा विन्दति तच्छगु ॥४४॥

स्वे, स्वे, कर्म शि, अभिरतः, संसिद्धिम्, लभते, नरः । स्व-कर्म-निरतः, सिद्धिम्, यथा, विन्दति, तत्, शृशु ॥

=ग्रपने-ग्रपने स्वे. स्वे + पुरुषः कर्माण =कर्म में स्व-कर्म- ) = अपने कर्म में निरतः | जगे रहने से श्रभिरतः =( अच्छी तरह) बगा हुआ सिद्धिम् =सिद्धि यानी =पुरुष नरः मोच को संसिद्धिम् =(अन्तः दरण के विन्दति =प्राप्त होता है शुद्ध होने पर ) =उसको सिद्धि तत् +(त्मुक्स से) =प्राप्त करता है लभते =जिस प्रकार =सुन श्यु यथा

अर्थ — अपने अपने कर्म में अच्छी तरह लगे रहने से पुरुष (अन्तः करण के शुद्ध होने पर ) परम सिद्धि की प्राप्त होता है। अपने स्वामाविक कर्म में लगे रहने से मनुष्य कैसे सिद्धि पाता है, उसे तू (ध्यान देकर) मुक्तसे सुन —

यतः प्रवृत्तिर्भूतानां येन सर्विमदं ततम् । स्वकर्मणा तमभ्यच्ये सिर्द्धि विन्दति मानवः ॥ ४६॥

यतः, प्रवृत्तिः, भूनानाम्, येन, सर्वम्, इंदम्, ततम्। स्व-कर्मणा, तम्, अभ्यर्ष्य, सिद्धिम्, विन्दति, मानवः॥

| यतः        | =जिस(परमेश्वर) |                   | ईश्वर को          |
|------------|----------------|-------------------|-------------------|
|            | à              | स्व-कर्म गा       | =भपने कर्म द्वारा |
| भूतानाम्   | ≖सब प्राचियों  | <b>अ</b> भ्यर्च्य | =माराधन           |
|            | (या पदार्थी)   |                   | ( पूजन ) करके     |
|            | की             | मानवः             | ⊏मनुष्य           |
| प्रवृत्तिः | =उत्पत्ति हुई  | सिद्धिम्          | परम सिद्धि        |
|            | + धौर          |                   | (यानी उसी         |
| येन        | =जिस (सर्व-    |                   | चन्तर्यामी पर-    |
|            | ब्याएक पर-     |                   | भारमा की कृपा     |
|            | मारमा ) से     |                   | से झानरिनष्ठ      |
| इत्म्      | =यह            | •                 | होकर परमानम्ब-    |
| सर्वम्     | =सब संसार      |                   | स्वरूप चारमा )    |
| ततम्       | =स्यास है      |                   | को                |
| तम्        | =उस अन्तर्यामी | विन्दति           | =प्राप्त करता     |

श्रर्थ—जिस परमात्मा से सब प्राणियों या पदार्थों की उत्पत्ति हुई है या जिसकी सत्ता से सब प्राणि चेष्टा करते रहते हैं, श्रीर जिस सर्वव्यापक परमेश्वर से यह सब जगत् व्याप्त है, उस ईश्वर को मनुष्य अपने कर्मों द्वारा पूजकर परम सिद्धि ( यानी अन्तः करण की शुद्धि हो जाने पर उसी अन्तर्थामी परमात्मा की कृपा से ज्ञाननिष्ठ होकर परमानन्द-स्वरूप श्रात्मा ) को प्राप्त होता है।

ध्याख्या — जिस ईरवर से यह संसार पैदा हुन्ना है न्नीर जो सारे संसार ब फैंका हुन्ना है, उस परमाध्या को जो मनुष्य चापने जाति-धर्म के चानुसार कर्म करके भजता है, उसका चान्तःकरण शुद्ध हो जाता है। चान्तःकरण के शुद्ध हो जाने पर चीर ज्ञाननिष्ठा के प्राप्त होने पर मनुष्य भापने स्वरूप में जीन होकर मोच प्राप्त करता बै।

#### श्रेयान्स्वधर्मो विगुणः परधर्मात्स्वनुष्ठितात् । स्वभावनियतं कर्म कुर्वन्नाप्नोति किल्विषम् ॥४७॥

श्रेयान्, स्व-धर्मः, विगुणः, पर-धर्मात्, सु-अनुष्टितात्। स्वभाव-नियतम्, कर्मः, कुर्वन्, न, आप्नोति, किल्विषम्॥

| सु-श्रमु- } भन्नी प्रकार<br>ष्ठितात् } किये हुए | श्रेयान् | =श्रेष्ठ है         |
|-------------------------------------------------|----------|---------------------|
|                                                 |          | + क्योंकि           |
| (उत्तम)                                         | स्वभाव-  | े _स्वभाव के श्रनु- |
| पर-धर्मात् =पराये धर्म से                       | नियतम्   | े सार नियत किये     |
| विगुणः =गुणहीन                                  | e        | हुए                 |
| स्य-धर्मः = अपना धर्म                           | कम       | =कर्म को            |

कुर्वन् =करता हुआ कित्विषम् =पाप को + पुरुष न आसोत =नहीं प्राप्त होताहै

अर्थ—(इसलिए) दूसरों के उत्तम वर्ष से अपना गुणहीन धर्म कही अच्छा है; क्योंकि अपने वर्ण के स्वभाव के अनु-सार कामों के करने से मनुष्य को पाप नहीं लगता।

सहजं कर्म कौन्तेय सदोषमपि न त्यजेत्। सर्वारम्भा हि दोषेण धूमेनाग्निरिवावृताः॥ ४८॥

सहजम्, कर्म, कीन्तेय, स-दोषम्, अपि, न, त्यजेत्। सर्व-आरम्भाः, हि, दोपेण, धूमेन, अग्निः, इव, आवृताः॥

कौन्तेय ≕हे प्रज्ञिन ! === =छ्। दे =स्वाभाविक रयजेत सहजम (जन्म से ही हि =**क्योंकि** गुएकमं-विभाग सर्व-श्रारभ्भाः=सारे कर्म =घुएँ से के अनुसार नियन धृमेन =ग्रारिन के किये हए) श्रुगिनः कम = **\*\*** \*\* =समान इव +(किसी न किसी) स-दोपम =दोषयुक्र ≃भी (हों) ऋषि दोषंस =दोप से +(तो भी उन्हें) =डके रहते हैं श्रावृताः

अर्थ—हे कुन्तीपुत्र ! अपने स्वाभाविक कर्म में अगर कुन्न दोष हो, तो भी उसे न छोड़ना चाहिए । जिस तरह श्रामि धुएँ से ढकी रहती है, उसी प्रकार (त्रिगुणात्मक होने बिकारण) सभी कर्म किसी न किसी दोष से ढके रहते हैं।

स्याक्या— जब अर्जुन को माह पैदा हुआ और वह अपने चित्रयधमें से दिगकर भींस माँगने के धमं का श्रेष्ठ समझकर प्रहण करने को तैयार हुआ, तब भगवान् ने उसे इस प्रकार उपदेश किया— "हे अर्जुन ! पराये उत्तम धमं से अपना गुणहोन धमं ही अच्छा है; सत्यव तुसे अपना कर्त व्य धमं न छोड़ना चाहिए। तू चित्रय है, दित्रववंश में पैदा हुआ है, युद्ध करना तेरा कर्त व्य कर्म है; अत्यव उठ और युद्ध कर, कायर मत हो समझकर, अपने चित्रयधमं । पालन कर। अपने स्वाभाधिक समझकर, अपने चित्रयधमं । पालन कर। अपने स्वाभाधिक संसार में कोई कर्म । धमं ऐसा नहीं है, जो दोवरहित हो। जिस तरह आग । धुमाँ होता है, उसी तरह सभी कामों में जिस तरह आग ही होता है। इसिवर त् अपने कर्मों के दोव क्या समझके हो होता है। इसिवर त् अपने कर्मों के दोव क्या स्वाभाविक स्वाभावि

मनुष्य भाषने धर्म के अनुसार कर्म करने ■ उनके दोषों ■ बृटकारा पाकर किस प्रकार सिद्धि पाता है, इसे अगवान् बागे कहते हैं—

भसक्तबुद्धिः सर्वत्र जितात्मा विगतस्पृहः। नैष्कर्म्यसिद्धिं परमां संन्यासेनाधिगच्छति॥ ४६॥

असक्त-बुद्धिः, सर्वत्र, जित-आत्मा, विगत-स्पृहः । नैष्कर्म्य-सिद्धिम्, परमाम्, संन्यासेन, अधिगच्छति ॥ सर्वत्र =सव जगह (शुभ) विगत-स्पृद्धः =जिसकी सब अशुभ तथा पाप-कामनाएँ ग्रथांत् पुरुयवाले कर्मों विषय-वासनाएँ **#**) दूर हो गई हैं ऐसा श्रसक्र-बुद्धिः=जिसकी बुद्धि + पुरुष बासकिर हित है संन्यासेन =संन्यास द्वारा जित-श्रातमा =जिसने श्रपने परमाम् =परम श्रन्तःकरण को नैष्कर्म्य । निष्कास सिद्धिम् । सिद्धि को जीत लिया है + भीर अधिगच्छति = श्राप्त होता है

अर्थ—जिसकी बुद्धि शुभ-अशुभ तथा पुण्य-पापवाले कमी

या किसी चीज में फँसी हुई नहीं है, जिसने अपने अन्तःकरण को अपने वश में कर लिया है और जिसकी सब इच्छाएँ
अर्थात् विषय-वासनाएँ दूर हो। गई हैं, ऐसा पुरुष संन्यास
(असाधारण वैराग्य) द्वारा परम निष्काम सिद्धि को प्राप्त
होता है अर्थात् कमों से एकदम झुटकारा पो जाता है।

## सिर्क्षि प्राप्तो यथा बहा तथाप्तोति निबोध मे । समासेनैव कौन्तेय निष्ठा ज्ञानस्य या परा ॥ ४०॥

सिद्धिम्, प्राप्तः, यथा, ब्रह्म, तथा, आप्तोति, निबोध, मे । समासेन, एव, कौन्तेय, निष्ठा, ज्ञानस्य, या, परा ॥

सिद्धिम् =िन कर्म सिद्धि प्राप्तः =प्राप्त हुन्ना को (झानवान्)

|               |                  | morrow of | www.www                        |
|---------------|------------------|-----------|--------------------------------|
| यथां          | ≕जैसे            | निष्ठा    | =निष्ठा (श्रवस्था)             |
| ब्रह्म        | =सिचदानन्द्धन    |           | 8                              |
|               | ब्रह्म को        |           | +उसको                          |
| श्राप्तीति    | =प्राप्त होता है | एव        | =भी                            |
| तथा           | =सथा             | कौन्तेय   | =हे अजु <sup>®</sup> न !( तू ) |
| या            | =जो              | i i       |                                |
| <b>शानस्य</b> | ≕झान की          | म         | =मुभसे                         |
| परा           | =परा ( सबसे      | समासेन    | =संचेष से                      |
|               | ऊँची )           | नियोध 🎤   | ≖धुन                           |

अर्थ — हे कुन्तीपुत्र अर्जुन ! इस सिद्धि को पाकर मनुष्य किस प्रकार सिचदानन्दघन ब्रह्म को प्राप्त होता है, जो कि ज्ञान की परानिष्ठा यानी सबसे ऊँची अवस्था है, सो तू मुक्त-से संज्ञप में सुन ।

ब्याख्या — ब्रह्म साक्षात्कार करना ही सर्वश्रेष्ठ ज्ञान है ; क्योंकि इस ज्ञान से बढ़कर दूसरा ज्ञान चौर कोई नहीं है । ब्रह्मज्ञान चौर चात्मज्ञान एक ही है। इसी ज्ञान के प्राप्त होने पर मनुष्य को मोज मिलता है।

बुद्धचा विशुद्धया युक्तो धृत्यात्मानं नियम्य च । शब्दादीन्विषयांस्त्यक्त्वा रागद्वेषौ ब्युदस्य च ॥५१॥ विविक्तसेवी लघ्वाशी यतवाक्कायमानसः । ध्यानयोगपरो नित्यं वैराग्यं समुपाश्चितः ॥ ५२॥

## श्रहङ्कारं बलं दर्प कामं कोधं परिग्रहम्। विमुच्य निर्ममः शान्तो ब्रह्मभूयाय कल्पते॥ ४३॥

बुद्धचा, विशुद्धया, युक्तः, धृत्या, आत्मानम्, नियम्य, च। शब्दादीन्, विषयान्, त्यक्त्वा, राग-द्वेषी, ब्युदस्य, च॥ विविक्त-सेवी, लघु-आशी, यत-वाक्-काय-मानसः। व्यान-योग-परः, नित्यम्, वैराग्यम्, समुपाश्चितः॥ अहङ्कारम्, वलम्, दर्पम्, कामम्, कोधम्, परिप्रहम्। विमुच्य, निर्ममः, शान्तः, ब्रह्म-भूयाय, कल्पते॥

| =विशुद्ध चर्यात् | ख                                                                                                               | =स्या                                                                                                                                                                                      |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सतोगुणी          | राग-द्वेषी                                                                                                      | =राग चीर ह्रेच                                                                                                                                                                             |
| =बुद्धि से       |                                                                                                                 | को                                                                                                                                                                                         |
| =युक्र           | ब्युदस्य                                                                                                        | =दूर करके                                                                                                                                                                                  |
| =ग्रीर           | विविक्त-सेवी                                                                                                    | =शुद्ध देश और                                                                                                                                                                              |
| =(सतोगुक्री)     |                                                                                                                 | प्कान्त 🗏 रहने-                                                                                                                                                                            |
| ष्टति से         |                                                                                                                 | वाला                                                                                                                                                                                       |
| =भ्रन्तःकर य     | लघ-आशी                                                                                                          | =इस्का चौर                                                                                                                                                                                 |
| ( अपने आप)       | 3                                                                                                               | थोग मोजन                                                                                                                                                                                   |
| को               |                                                                                                                 | करनेवासा                                                                                                                                                                                   |
| =रोककर           |                                                                                                                 | वाकी, शरीर                                                                                                                                                                                 |
| =शब्द स्रादि     |                                                                                                                 | =चौर मन को                                                                                                                                                                                 |
| =विषयों को       |                                                                                                                 | वश में रसने-                                                                                                                                                                               |
| =स्यागकर         |                                                                                                                 | वाबा                                                                                                                                                                                       |
|                  | सतोगुणी =बुद्धि से =युक्र =श्रीर =(सतोगुणी) धित से =श्रम्तःकरण (भ्रपने भ्राप) को =रोककर =शब्द भ्रादि =विषयों को | सतोगुणी =बुद्धि से =युक्र =श्रीर =( सतोगुणी ) छति से =श्रम्तःकरण ( भपने भाप ) को =रोककर =श्रव्द श्रादि =विषयों को राग-द्वेषी ध्युदस्य विविक्र-सेवी स्युदस्य विविक्र-सेवी स्यु-आशी स्यु-आशी |

नित्यम् =िनत्य (सदा )
ध्यान-योग में
परः चितारयम् =वैराग्य का
समुपाश्चितः=आश्रय लिये हुए
श्चहकारम् =श्वरं कार (श्वरंकृत बुद्धि )
स्वलम् =ब्व
दर्णम् =श्वरं कार वा
ध्यान-योग में
लगा रहनेवाला
समुपाश्चितः=आश्रय लिये हुए
श्चरकारम् =श्वरं कार (श्वरंकृत बुद्धि )
स्वलम् =ब्व
दर्णम् =श्वरं समान या
धमंड
कामम् =हस लोक ■

पदार्थों की इच्छा
कोधम् =कोध
+श्रीर
परित्रहम् =धन ग्रादि बाहरी
विषय-मोगों के
सामानों को
विमुच्य =छोड़कर
निर्ममः =ममता से रहित
शान्तः =शान्त पुरुष
ब्रह्म-भूथाय=ब्रह्म-स्वरूप होने
के

श्रर्थ—जिसकी बुद्धि निर्मल या शुद्ध है, जिसने धीरजुसे श्रपने श्रन्तः करणा को अपने वश में कर लिया है, शब्द, रस श्रादि इन्द्रियों के विषयों को छोड़ दिया है, रागद्धेष को स्थाग दिया है, श्रपने मन, शरीर श्रीर वाणी को अपने वश में कर लिया है, श्रात्म-ध्यान का अभ्यास करते रहने से श्रपने चित्त को एक जगह स्थिर कर लिया है श्रीर जिसे वैराग्य हो गया है, जिसने श्रहङ्कार, बल (योगबल से किसी का भला-बुरा करना अथवा विद्या-बल से दूसरे का मत खण्डन करना ), धमण्ड, इच्छा यानी विषय-वासना, क्रोध श्रीर धन श्रादि बाहरी विषय-भोगों के सामानों को छोड़ दिया है, जो ममतारहित श्रीर सब प्रकार की चिन्ताश्रों को त्यागकर

शान्तचित्त हो गया है, ऐसा ज्ञानी ब्रह्म-स्वरूप की प्राप्ति के योग्य होता है अथवा ऐसा पुरुष ब्रह्म-साक्तारकार करने के योग्य हो जाता है।

ब्रह्मभृतः प्रसन्नातमा न शोचाति न कांचाति । समः सर्वेषु भृतेषु मङ्गिक्तं लभते पराम् ॥ ४४ ॥

ब्रह्म-भूतः, प्रसन्न-त्रात्मा, न, शोचिति, न, कांचिति । समः, सर्वेषु, भूतेषु, मद्-भिक्तम्, लभते, पराम् ॥

=न ( आगे को =ब्रह्म-स्वरूप कः न ब्रह्मभूतः प्राप्त हथा क्छ ) ( अर्थात् वद्ध- ) काङ्चिति ≔चाहता है साचास्कार हो +48 जाने पर ) सर्वेषु ≃सव प्रसन्ध-द्यातमा =प्रसन्ध-चित्तवाला भूतेषु =प्राशियों में मनुष्य =सम भाव (या समः =न (तो बीती समदर्शी) होश्वर न हुई बातों का ) पराम्. मेरी परम मद्-भक्तिम् र भक्ति को =शोक करता है शोचित +धौर लभते =प्राप्त होता है

ष्ट्रायं — ब्रह्मसाद्यात्कार होने पर जो सदैव प्रसन्नचित्त रहता है, किसी बीती हुई बात के लिए सोच नहीं करता, श्रीर न किसी चीच की इच्छा करता है, सब प्राणियों का एक समान समकता है, वहीं मेरी परम मिक्त को पाता है।

# भक्त्या मामभिजानाति यावान्यश्चास्मि तत्त्वतः । ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम् ॥५५॥

भक्त्या, माम्, अभिजानाति, यावान्, यः, च, अस्मि, तस्वतः । ततः, भाम्, तस्वतः, ज्ञात्वा, विशते, तत्-अनन्तरम्॥

| यावान्       | =जैसा श्रयत्     | ततः      | ≃इस प्रकार उस              |
|--------------|------------------|----------|----------------------------|
|              | ं जिस प्रभाववाला |          | भक्ति 🖷                    |
| च .          | =भीर             | माम्     | =मेरे को                   |
| यः           | =जो              | तत्त्वतः | =यथार्थ ( वास्तव           |
| <b>ऋस्मि</b> | =( सबका          |          | में )                      |
|              | भास्मा ) में हूं | श्चारवा  | =जानकर                     |
| भक्त्या      | =भक्ति के द्वारा | तत्त- ौ  | फिर (देह                   |
| <b>भाम्</b>  | ≕मुक्तको         | तत्-     | किर (देह<br>स्यागने के बाद |
|              | +वह पुरुष        |          | तुरन्त)                    |
| तस्वतः       | =यधार्थ रूप से   |          | + वह                       |
| अभिजानांति   | त=सर्जी प्रकार   | विशते    | =( मुक्तमें ही )           |
|              | ्जान जेता 📱      |          | समा जाता                   |

अर्थ—वास्तव में 'मैं' कीन हूँ और किस प्रभाववाला हूँ— भिक्त द्वारा वह मेरे यथार्थ स्वरूप को जान जाता है। इस यथार्थ स्वरूप के जान लेने पर, देह स्यागते ही वह मुक्तमें ही समा जाता है।

सर्वकर्माग्यपि सदा कुर्वागा। महचपाश्रयः। मत्प्रसादादवाप्नोति शाश्वतं पदमव्ययम् ॥ ५६॥ सर्व-कर्माखि, अपि, सदा, कुर्वाणः, मत्-व्यपाश्रयः। मत्-प्रसादात्, अवाप्नोति, शास्वतम्, पदम्, अव्ययम्॥

=िनस्य ( सदैव ) श्चि सर्व-कर्माणि =सव कामी को मत्-प्रसादात् =मेरी कृषा 📗 **मत्-ध्यपाभयः** =मुक्त भगवान् का श्रव्ययम् '=निर्विद्वार चाश्रय बेकर ( अविनाशी ) कर्वाणः । =करता हुन्ना शाश्वतम =िनत्य (सनातन) +निष्काम कम -परम =परम पर को योगी सधवा मेरा अनन्य भक्र अवामोति =प्राप्त होता

अर्थ — हैं अर्जुन ! जो निष्काम कर्मयोगी मेरी शरण में आकर (अपने धर्म के अनुसार ) सदैन सब कार्मों को करता रहता है, वह, मेरी कृपा से, नित्य अविनाशी परम पद को पहुँचता है।

च्याक्या— जो मनुष्य मेरा धनन्य भक्ष । चौर धपने तमाम कामों को मेरे धपंण कर देता है, जो सुख-दुःस को समान समस्ता । चौर तमाम प्राणियों को धपने धारमा के समान समस्ता है, वही झानी मनुष्य, मेरी कृषा से, मरने पर, मेरे बहास्वरूप परम पद को पाता है; वहाँ पहुँचकर उसे वारंधार व जन्म खेना पढ़ता । चौर म मरना पड़ता है।

चेतमा सर्वकर्माणि मयि संन्यस्य मत्परः । बुद्धियोगमुपाश्चित्य मिच्चित्तः सततं भव ॥ ५७ ॥ चेतसा, सर्व-कर्शिए, मिय, संन्यस्य, मत्-परः । बुद्धि-योगम्, उपाश्रित्य, मत्-चित्तः, सतनम्, मव ॥

+ इसिजए अजुन ! बुद्धि योगम् =पमत्व बुद्धि ।। =मन से (चित्त से) उपाश्चित्य =सहारा सेहर बेतसा सर्व-कर्माणि =सारे कर्मी को सततम् =सदा (निश्नतर) =मुकर्मे संयि मत्-चित्तः =मुक्तमें चित्त-=मर्पण करके संन्यस्य वृत्ति रखनेवासा =मेरे परायवा मस्-परः =(त्) हो भव

अर्थ — हे अर्जुन! इसलिए तू मन से अपने सारे कमें को और उनके फर्लों की आशा को त्यांगकर, मुक्त परमात्मा के अर्पण कर और समत्त्र बुद्धि का सहारा लेकर अथवा निरचल बुद्धि से अपने मन को एक जगह करके तू सदा मुक्त-में ही अपना चित्त लगा।

मिचित्तः सर्वेदुर्गाणि मत्त्रसादात्तरिष्यासि । पथ चेत्त्वमहंकाराञ्च श्रोष्यसि विनङ्च्यासि ॥ ५८॥

मत्-चित्तः, सर्व-दुर्गाणि, मत्-प्रसादात्, तरिष्यसि । मय्, चेत्, त्वम्, अहङ्कारात्, न, श्रोष्यसि, विनङ्चयसि ॥

+ हे अनु न । रखने से

मस्-चिषः = मुक्तमें अपना मत्-प्रसादास् = मेरी कृपा से

विष लगाये सर्व-दुर्गाणि = सारी कठिना-

ह्यों से (संक्टों श्रहंकारात् = श्रहंकार से से) +मेरे उपदेश को तरिष्यसि = पार हो जायगा न = न श्रथ = श्रौर श्रोध्यसि = सुनेगा (तो) चेत् = श्रगर विनर्ङ् ह्यसि=नष्ट-भ्रष्ट हो त्वम् =त् जायगा

अर्थ-जब तू अपने चित्तको मुक्तमें लगा देगा, तब मेरी कृपा से सारे दुःखों (सङ्कटों) से पार हो जायगा और अहङ्कारवश जो मेरे प्रेमभरे हितकर वचनों को न सुनेगा, तो शीव नष्ट-अष्ट हो जायगा अर्थात् तू न इस लोक का रहेगा और न परलोक का ।

# यदहंकारमाश्रित्य न योत्स्य इति मन्यसे । मिध्यैष व्यवसायस्ते प्रकृतिस्त्वां नियोक्ष्यति ॥५६॥

यत्, त्रहङ्कारम्, व्याश्रित्य, न, योत्स्ये, इति, मन्यसे। मिथ्या, एष:, व्यवसायः, ते, प्रकृतिः, त्वाम्, नियोक्यिति॥

| यत्              | =जो               | न, योतस्ये      | =''मैं नधीं |
|------------------|-------------------|-----------------|-------------|
| <b>अहं</b> कारम् | =घहंकार का        |                 | बद्गा" (तो) |
| आश्रित्य         | =झाश्रय करके      | एषः             | =यह         |
|                  | + यदि             | ते              | =तेरा       |
| इति              | ≃यह               | <b>ज्यवसायः</b> | ≕निरचय      |
| मन्यसे           | =तु मानता है (कि) | निध्या          | =मूठा है    |

+ क्यों कि त्वाम् = तुक्ते

प्रकृतिः = प्रकृति (क्षात्र- नियोत्त्यित = ( प्रवश्य ) युद्ध
स्वभाव ) में जगावेगी

श्रयं—श्रीर हे अर्जुन ! श्रागर तू श्रहङ्कार में आकर यह सममता है कि "मैं युद्ध नहीं करूँगा" तो यह तेरा निरचय मूठा है ; क्योंकि तेरी प्रकृति या तेरा चात्रधर्म तुमको लड़ने के लिए श्रवस्य विवैश करेगा ।

## स्वभावजेन कौन्तेय निबद्धः स्वेन कर्मणा । कर्तुं नेच्छिसि यन्मोहात्करिष्यस्यवशोऽपि तत्॥६०॥

स्वभाव-जेन, कीन्तेय, निवद्धः, स्वेन, कर्मणा। कर्तुम्,न,इच्झसि,यत्, मोहात्, करिष्यसि, व्यवशः, अपि, तत्।।

| कौन्तेय    | ≃हे कुन्तीपुत्र   |          | (व्)          |
|------------|-------------------|----------|---------------|
|            | श्रजुंन !         | मोहात्   | =चक्रान से या |
| स्वेन      | ≃ग्रपने           |          | मृख तावश      |
|            |                   | कतुं म्  | =करना         |
| स्वभाव-जेन | ≃स्वभाव से        | न        | ≕नहीं         |
|            | उत्पन्न हुए       | इच्छिस   | =चाइता        |
| कर्म ग्रा  | =कर्म से          | तत्      | =उस कम को     |
| निवद्धः    | ⇒बँधे हुए ( जकड़े | श्रिप    | =भी (त्)      |
|            | हुए)              | श्रवशः   | =विवश होकर    |
| यस्        | =जिस कर्म को      | करिप्यसि | =करेगा        |

स्यर्थ--हे कुन्ती पुत्र अर्जुन ! तू अपने स्वाभाविक गुणी स्रीर कर्मों से जकड़ा हुआ है। ऐसा होते हुए भी स्रगर तू मूर्खता से या श्रज्ञ।नवश अपने स्वाभाविक कर्मों को करना पसंद नहीं करता, तत्र भी तुभे वे कर्म अवश्य ही करने पडेंगे ।

ईश्वरः सर्वभृतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठाते । भ्रामयन्सर्वभृतानि यनत्राख्डानि मायया ॥ ६१ ॥

ईरवरः, सर्वभूनानाम्, इद्-देशे, अर्जुन, तिष्टति। भामयन्, सर्व-भुतानि, यन्त्र-त्रारूढानि, मायया ॥

धर्ज न ≔हे अर्जुन ! यन्त्र-स्राक्टानि = श्रीररूपी स्राक्टानि = श्रीररूपी सवं-भूतानि =सब प्राणियों को सवं-भूतानाम्=सब **र्**श्वरः =ईश्वर =भपनी से हृद-देशे मायया + उनके स्वामा- तिष्ठति विक गुश और

कर्म 📱 धनुसार भ्रामयन् =चुमाता वा फिराता हुआ प्राक्षियों के =हृदय में

=निवास करता

अर्थ -- क्यों कि हे अर्जुन ! ईरवर सब प्राणियों के हृदय में निवास करता है। वही अन्तर्यामी परमात्मा ( शरीररूपी ) यन्त्र पर चढ़े हुए सब प्राणियों को ( उनके स्वाभाविक गुण और कर्म के अनुसार ) अपनी माया से घुमाया करता 👢 ।

ब्याख्या—जिस प्रकार कर्युनिवर्णों का नवानेवाला परदे विसे ही पीछे बैठा हुआ पुनिवर्णों को तार से नवाया करता है, विसे ही सबसे बहा पुनिवर्ण यानी परमारमा मंसाररूपी पर बहे हुए जीवों को अपने मायारूपी तार से धुमाया करता है। मतक्षव यह कि जीव स्वतन्त्र नहीं है, वह प्रकृति के अधीन होकर सब काम करता है। जब तक प्राची परम सिद्धि को प्राप्त कर मेरी भिक्त विन नहीं हो जाता, तब तक वह अपनी प्रकृति के अधीन हो. अपने स्वभाव विस्तार कम करता ही रहता है, मानो बह किसी पर चढ़ा हो।

## तमेव शरणं गच्छ सर्वभावेन भारत । तत्त्रसादात्परां शानित स्थानं प्राप्स्यासि शाश्वतम् ६२॥

तम्, एव, शरणम्, गच्छ, सर्व-भावेन, भारत । तत्, प्रसादात्,पराम्,शान्तिम्, स्थानम्, प्राप्स्यसि,शारवतम् ॥

≔हे अज़्न ! भारत भगवान की श्री सर्व-भावेन =सब तरह से प्रसादात् =क्षवा (यानी तन, पराम् =परम ( उत्कृष्ट ) शान्तिम =शान्ति मन, धन से ) + और तम् । =उस एक परमा-रमा की शाश्वतम् र नित्य स्थान च्ययांत् परम =ही स्थानम एव शरणम =शरण में पद को गच्छ =(त्) माप्त = आ प्राप्स्यसि वव ≃उस चम्तर्यामी डोगर

अर्थ—हे भरत की सन्तान अर्जुन ! सब प्रकार से यानी तन, मन, धन से तू उस एक परमात्मा की ही शरण में जा। उस अन्तर्यामी भगवान् की ही कृपा से तुभे उत्कृष्ट शान्ति और परम पद ( मोक्ष ) मिलेगा।

### इति ते ज्ञानमाख्यातं गुह्याद्गुह्यतरं मया। विमृश्यैतदशेषेण यथेच्छिस तथा कुरु॥ ५३॥

इति, ते, ज्ञानम्, श्राख्यातम्, गुह्यात्, गुह्यतरम्, मया । विमृरय, एतत्, अशोवेगा, यथा, इच्छसि, तथा, कुरु ॥

| इति       | =इस प्रकार                        | अशेषेण | =पूर्ण रूप से |
|-----------|-----------------------------------|--------|---------------|
| मया       | =मेंने                            | विस्थय | =श्रद्धी तरह  |
| ते        | =तुमसे                            |        | विचार कर      |
| गुह्यात्  | =गुप्त से                         |        | ( फिर )       |
| गुह्यतरम् | =ग्रत्यन्त गुप्त                  | यथा    | =बैसा         |
| ज्ञानम्   | ≕ज्ञान                            | इच्छिस | =( त्) चाहता  |
| आख्यातम्  | =कहा है                           | 4-9111 | \$ 1000       |
| पतत्      | =इस ( विस्तार-<br>पूर्वक वर्णित ) | तथा    | =वैसा (ही)    |
|           | रहस्य को                          | कुरु   | =कर           |

अर्थ—इस प्रकार मैंने तुक्तसे यह गुप्त से भी अत्यन्त गुप्त ज्ञान कहा है; इस पर तू पूर्ण रूप से अच्छी तरह विचार कर ले। क्विंगरने के बाद फिर तेरी जैसी इच्छा हो वैसा कर।

# सर्वगुह्यतमं भृयः शृगु मे परमं वचः । इष्टोऽसि मे दृढमिति ततो वच्यामि ते हितम्॥६ ४॥

सर्व-गुद्धतमम्, भ्यः, श्रुणु, मे, परमम्, वचः । इष्टः, श्रमि, मे, दढम्, इति, ततः, वदयामि, ते, हितम् ॥

| सर्व-गुबतमम् | =ग्रस्यन्त गुष्त से<br>भी गुष्त | मे           | +क्योंकि त्<br>=मेरा          |
|--------------|---------------------------------|--------------|-------------------------------|
| मे           | =मेरे                           | <b>ह</b> ढम् | =पका ( श्रःयन्त )             |
| परमम्        | =परम (रहस्य-                    | इए:<br>श्रस् | =िमत्र (प्यारा )<br>=है       |
| वच:          | =वचन को                         | ततः          | =इसीलिए<br>=तेरी              |
| भूयः         | =िकर                            | हितम्<br>इति | =ंभलाई के लिए<br>=यह (हितकारक |
| धणु          | =(ध्यानपूर्वक)<br>सुन           | वस्यामि      | वचन )<br>=में कहूँगा          |

अर्थ—हे अर्जुन! मेरे परम वचन को, जो अत्यन्त गुप्त से भी गुप्त है, फिर (ध्यानपूर्वक) सुनः तू मेरा पका मित्र है यानी तू मुक्ते अत्यन्त ध्यारा है; इसी कारण तेरी भलाई के लिए मैं यह (हितकारक वचन) कहता हूँ (यानी मेरे इस सारभूत वचन को अध्यान देवर सुन)।

### मन्मना भव मद्भक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु । मामेवैष्यसि सत्यं ते प्रतिजाने प्रियोऽसि मे ॥ ६ ४ ॥

मत्-मनाः, भेत्र, मत्-भक्तः, मत्-याजी, माम्, नमस्कुरु । माम्, एव, एष्यसि, सत्यम्, ते, प्रतिजाने, प्रियः, श्रसि, मे ॥

मत्-मनाः =मुक्तमें मन-वाला हो प्रयात् त् प्रपना चित्त मुक्त सिचदानम्द-घन वासुदेव परमास्मा में ही लगा

सत्-भक्तः =मेरा मक्त हो ( अर्थात् मेरे साथ तेरा इतना प्रेम हो कि मुक्त में श्रीर तुक्तमें कोई भेद ■ रहे ) श्रथवा त् मेरा स्नन्य भक्त

+ग्रौर मस्-याजी भव=(शरीर, मन श्रौर वाणी से सब कुछ श्रपंग करके सम्बें प्रेम, श्रद्धा श्रीर भक्ति से ) मेरा पूजन करनेवाला हो +तथा

माध् = मुक्त परमाश्मा को ही (सर्वर्मे एक समान ब्या-

पक समसकर)

नमस्कुर = (भक्तिसहित)

+ऐसा करने से त्

माम् =मुक (परभारमा) को

एव =ही

प्रथमि = प्राप्त होगा

+मैं

ते ≕तुकसे

=सची सत्यम् =मुक्ते प्रतिज्ञाने =प्रतिज्ञा करता हूँ | प्रियः =ध्यारा +क्योंकि त् ऋसि

अर्थ-हे अर्जुन ! तू अपना चित्त मुक्त सिवदानन्द-स्वरूप के ध्यान में लगा, मेरा अनन्य भक्त ही अर्थात् मेरे साथ तेरा इतना प्रेम हो कि मुक्तमें ऋौर तुक्तमें कोई अपन्तर न रहे; (शरीर, मन श्रीर वाणी से सब कुछ श्रर्पण करके सबे प्रेम, श्रद्धा और भिक्त से ) मेरी पूजा कर, श्रीर मुक परमात्मा को ही ( भिक्तसिंहत ) नमस्कार कर। ऐसा करने से तू मेरे पास पहुँच जायगा। तू मुक्ते प्यारा है इसी लिए मैं तुमसे सची प्रतिज्ञा करके ऐसा कहता हूँ (जिससे तुमे जरा भी सन्देह न रहे )।

### सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरगां बज । महं त्वासर्वपापेम्यो मोक्तयिष्यामिमा शुचः॥६६॥

सर्व-धर्मान्, परित्यज्य, माम्, एकम्, शरणम्, ब्रज । अहम्, त्वा, सर्व-पापेभ्यः, मोत्तयिष्यामि, मा, शुचः ॥

सर्वे धर्मान् =सारे धर्मी को व्रज =(तू) प्राप्त हो परित्यज्य =( सम्पूर्णतया ) श्रहम् स्यागकर =तुभे त्वा सर्व पापेश्यः =सब पापें से एकम् =केवल एक . =मुक सिबदानन्द मीस्वियश्यामि=बुड़ा दूँगा माम् परमात्मा की ही मा शुचः =(त्) शोक शरगम् =शरया को

यत कर

अर्थ -- श्रुति-स्मृति आदि में जो अनेक प्रकार के धर्म कहे हैं, उन सब धर्मों को पूर्णतया त्यागकर, केवल एक मुक सचिदानन्द परमात्मा की ही शरण में आ जा। मैं तुभे सब पापों से छुड़ा दूँगा, तू शोक मत कर।

गीता का उपदेश समाप्त हो गया । 💵 भगवान् इसका माहासम्य कहते हैं:--

इदं ते नातपस्काय नाभक्ताय कदाचन। न चाशुश्रुषत्रे वाच्यं न च मां योऽभ्यस्यति॥६७॥ इदन्, ते, न, अनगरकाय, न, अभकाय, कदाचन। न, च, ऋगुश्रवते, वाच्यम्, न, च, माम्, यः, अभ्यस्यति॥

इदम् (यह गुप्त ज्ञान) =तेरे (हित के त्रे तिए जो कहा गया है उसे ) =न (तो) श श्रतपस्काय =तपहीन के लिए === श्रमक्राय =भक्रिहीन के जिए =घीर च === न

=यह गीता शास्त्र अशुश्र्यवे =सुनने की इच्छा न रसनेवासे के वाच्यम् ं=कहना उचित है =चौर ( उससे भी ) न कदाचन =क्शीन +कहना चाडिए यः =जी माम् =मेरी

श्रभ्यसूयति =िनदा करता 🖁

अर्थ--यह परम मुन्त गीताशास्त्र का ज्ञान, जो मैंने तुमे सुनाया है, ऐसे पुरुष से बदापि बहने योग्य नहीं है जो न तपस्या करता हो, न मेरा भक्त हो और जो सुनने की रुखान रखता हो एवं जो मेरी निन्दा करता हो।

य इमं परमं गुह्यं मद्भक्तेष्वभिधास्यति । भक्ति मयि परां कृत्वा मामेवैष्यत्यसंशयः ॥ ६८ ॥

यः, इमम्, परमम्, गुह्मम्, मत्-भक्तेषु, श्रभिधास्यति भक्तिम्, मयि, पराम्, कृत्वा, माम्, एव, एष्यति, श्रसंशयः॥

| यः          | =जो पुरुष          | मिय            | =मेरी         |
|-------------|--------------------|----------------|---------------|
| इसस्        | =इस                | पराम्          | =परा          |
| परमम्       | =परम               | भक्तिम्        | =भक्रि        |
| गुबम्       | =गुप्त गीताशास्त्र | <b>कृ</b> त्वा | =करके         |
|             | का                 | श्रसंशयः       | =निस्सन्देह   |
| मत्-भक्तेषु | =मेरे भक्तों में   | माम्           | ⇒मुक्को<br>□  |
| अभिघास्यति  | =प्रचार करेगा      | <b>एव</b>      | ====          |
|             | +यह                | प्पति          | =प्राप्त होगा |

श्चर्य- जो पुरुष यह परम गुन्त गीताशास्त्र मेरे भक्तों को (निष्काम भाव से प्रेमपूर्वक ) समभाकर सुनावेगा, वह पुरुष मेरी भिक्त करता हुआ निस्संदेह मेरे पास पहुँच जायगा।

न च तस्मान्मनुष्येषु कश्चिन्मे प्रियकृत्तमः। भविता न च मे तस्मादन्यः प्रियतरो भुवि ॥६९॥ न, च, तस्मात्, मनुष्येषु, कश्चित्, मे, प्रिय-कृत्-तमः । भविता, न, च, मे तस्मात्, अन्यः, प्रिय-तरः, भुवि॥

=धौर च ≕तथा मनुष्येषु =मनुष्यों में भुवि =पृथ्वी पर =उस (गीता का तस्मात् तस्मात् = इस प्रचारक से प्रचार करनेवाले ) प्रधिक से बढकर मे =मेरा =मेरा प्रिय-तरः = श्रतिशय प्यारा प्रिय-कृत्- } = श्रिषक प्रिय तमः } = श्रीषक प्रिय तमः काम करनेवाका श्रन्यः =कोई दूसरा कश्चित् =श्रीर कोई न === =नहीं (है) मविता न =होगा

श्चर्य — जो मनुष्य मेरे मकों में गीता का प्रचार करता है श्चथवा जी गीता का उपदेशक है, मनुष्यों में उससे बदकर मेरा प्यारा काम करनेवाला श्रीर कोई नहीं है। उस प्रचारक से श्रिधिक, इस पृथ्वी पर मेरा प्यारा कोई दूसरा न होगा।

अध्येष्यते च य इमं धम्यं संवादमावयोः। ज्ञानयज्ञेन तेनाहभिष्टः स्यामिति मे मतिः॥ ७०॥

श्राध्येष्यते, च, यः, इमम्, धर्म्यम्, संवादम्, श्रावयोः। ज्ञान-यज्ञेन, तेन, श्रहम्, इष्टः, स्थाम्, इति, मे, मितः॥

| च           | =ग्रौर            | तेन          | =उससे              |
|-------------|-------------------|--------------|--------------------|
| यः          | = जो (कोई)        | त्रहम्       | <b>=</b> मैं       |
| आवयोः       | =हम दोनों के      | ज्ञान-यञ्जेन | =ज्ञान-यञ्च द्वारा |
|             | (इमारे तुम्हारे)  | इष्टः        | =पूजित             |
| इमम्        | =इस               | स्याम्       | =होऊँगा            |
| घर्म्यम्    | =धर्मसम्बन्धी     | इति          | =ऐसा               |
| संवादम्     | ≖संवाद को         | मे           | =मेरा ( मुक        |
| अध्येष्य ते | =पड़ेगा अर्थात्   |              | परमास्मा का )      |
|             | प्रेमपूर्वक नित्य |              |                    |
|             | पाठ करेगा         | मतिः 💮       | =मत है             |

श्रर्थ—श्रीर हे श्रर्जुन ! जो कोई हमारे तुम्हारे इस धर्म-मय संवाद का ( प्रेमपूर्वक एकाप्रचित्त से ) नित्य पाठ करेगा, वह ज्ञान द्वारा मेरी पूजा करेगा, ऐसा मेरा मत है श्रर्थात् मैं यह समभू गा कि उसने ज्ञान-यज्ञ द्वारा मेरी पूजा की है।

श्रद्धावाननसूयश्च श्रृगुयादिष यो नरः। सोऽपि मुक्तः शुभाँह्योकान्त्राप्नुयात्पुग्यकर्मगाम्॥७१॥

श्रद्धात्रान्, अनस्यः, च, शृश्युयात्, अपि, यः, नरः। सः, अपि, मुक्तः, शुभान्, लोकान्, प्राप्तुयात्, पुण्य-कर्मणाम्॥

यः =जो श्रद्धावान् =श्रद्धा से युंक हो नरः =मनुष्य च =श्रीर

=िचत्त से ईध्यां श्रिप अनस्यः =201 को निकालकर = ( 📰 म्हावीं मुक्तः अथवा दोप-दृष्टि भौर पापों से ) से रहित हांकर मुक्त होकर (इसको) पुराय-कर्मणाम्=धर्मास्मात्री के त्रापि =केवल श्रभान् १ शुयात् =सुनेगा (ही), लोकान् = जांकीं को सः = वड आप्नुयात् = नाप्त होगा

श्रर्थ—जो मनुष्य द्वेष त्यागकर श्रधवा भगवत्-उपदेश में दोष-दृष्टि न रखकर, श्रद्धापूर्वक (गीताशाक्ष का ) श्रवणमात्र भी करेगा, वह भी सब पापों से झूटकर पुणय-कर्म करनेवाले धर्मात्माओं के शुभ लोकों को प्राप्त होगा।

इस प्रकार गीता का माहास्य सुनाकर भगवान् हृष्य अर्जु न से प्छते हैं कि-

काचिदेतच्छुतं पार्थ त्वयकायेगा चेतसा । कचिदज्ञानसंमोहः प्रनष्टस्ते धनंजय ॥ ७२ ॥

कचित्, एतत्, श्रुतम्, पार्थ, त्वया, एकाग्रेश, चेतसा । कचित्, अञ्चान-सम्मोहः, प्रनष्टः, ते, धनंजय ॥

पार्थ =हे सर्जु न ! =एकाम किच्चत् =क्या चैतसा =िचत्त से स्वया =त्ने एतत् =यह (जो मैंने

|               | उपदेश किया  | कचित्    | =क्या              |
|---------------|-------------|----------|--------------------|
|               | उसको )      | ते       | =तेरा              |
| भुतम्         | =सुना ?     | श्रशान-  | ्रे अज्ञान से पैदा |
|               | +श्रीर      | सम्मोहः  | र्} चुछा मोह       |
| <b>घनं</b> जय | ≕हे धनंजय ! | प्रनष्टः | ≕दूर हो गया ?      |

अर्थ — हे अर्जुन ! मैंने जो तुभे यह गीता-शास्त्र सुनाया है, क्या तूने इसे एकाप्रचित्त होकर सुना ? और क्यां तेरा अज्ञान से पैदा हुआ मोह दूर हो गया !

### अर्जुन उवाच—

नष्टो मोहः स्मृतिर्लब्धा त्वत्प्रसादान्मयाच्युत । स्थितोऽस्मि गतसन्देहः कश्ष्ये वचनं तव ॥ ७३ ॥

नष्टः, मोहः, स्मृतिः, लब्धा, त्वत्, प्रसादात्, मया, श्रन्युत । स्थितः, श्रस्मि, गत-सन्देहः, करिष्ये, वचनम्, तव ॥

भगवान् के पूछ्ने पर श्रज्ञ न ने उत्तर दिया —

| अच्युत    | =है स्रविनाशी !    |            | स्वरूप की)      |
|-----------|--------------------|------------|-----------------|
| 'खत्-प्रस | दात्=धारकी कृपा से | स्मृति     | =स्मृति         |
|           | +सेरा              | लब्धा      | =प्राप्त हुई    |
| मोद्दः    | ≕मोहे (ग्रज्ञान)   |            | +श्रव में       |
| नष्टः     | =दूर हो गया है     | गत-सन्देहः | =सन्देह से रहित |
|           | + और               |            | <b>इ</b> ोकर    |
| मया       | =मुके ( घपने       | स्थितः     | =स्थित हूँ      |
|           |                    |            |                 |

तव

+धौर चचनम् =कहना =भाप(ही) करिष्ये =कहँगा

श्रर्थ—भगवान् कृष्ण के पूछने पर अर्जुन बोलाः—हे श्रच्युत । (अपनी प्रतिज्ञा से जरा भी इधर-उधर न हटने-वाले भगवान् कृष्ण !) आपकी कृपा से मेरा मोह (अज्ञान) दूर हो गया और मुके अपने स्वरूप का ज्ञान भी हो गया। मेरे सारे सन्देह दूर हो गये और अब आप जो मुके आज्ञा देंगे वही मैं करूँगा।

यहाँ तक श्रीकृष्या श्रीर श्रजुंन का संवाद समाप्त हुन्ना। श्रागे संजय धतराह से इस प्रकार कहते हैं:---

#### संजय उवाच--

इत्यहं वासुदेवस्य पार्थस्य च महात्मनः । संवादिमिममश्रोषमद्भुतं रोमहर्षण्म् ॥ ७४ ॥

इति, ब्यहम्, वासुदेवस्य, पार्थस्य, च, महात्मनः। संवादम्, इमम्, ब्यश्रीषम्, ब्यद्भुतम्, रोम-हर्षग्णम्।।

#### संजय बोला किः-

=धौर +हे राजन् ! इति =इस प्रकार महात्मनः =महात्मा पार्थस्य =श्रजु न के =मैंने ग्रहम् वासुदेवस्य =इस =भगवान् कृष्य-इमम् =चवौकिक अव्भूतम् चन्द्र

( एवं ) संवादम् =संवाद को रोम-हर्षणम् =रोंगटे खड़े करने- ग्रश्लीषम् =सुना वाले

श्रर्थ—हे धृतराष्ट्र इस प्रकार भगवान् वासुदेव श्रीर महात्मा श्रर्जुन का श्रारचर्यजनक श्रीर रोंगटे खड़े करनेवाला संवाद मैंने सुना।

व्यासप्रसादाच्छुतवानेतद्गुह्यमहं परम् । योगं योगेश्वरात्ऋष्णात्साचात्कथयतः स्वयम् ॥७५॥

व्यास-प्रसादात्, श्रुतवान्, एतत्, गुह्यम्, श्रहम्, परम् । योगम्, योगेशवरात्, कृष्णात्, सालात्, कथयतः,स्वयम् ।

| ब्यास-    | े _( दिव्य चचु | योगम्       | =योग            |
|-----------|----------------|-------------|-----------------|
| प्रसादात् | ्रिहारा ) आरी- | स्वयम्      | ≕स्वयम्         |
|           | वेदव्यासजी     | योगेश्वरात् | =योगेश्वर       |
|           | महाराज की      | कृष्णात्    | =भगवा <b>न्</b> |
|           | कृपा से        | 1           | कृष्याचन्द्र के |
| ञहम्      | =मैंने         |             | श्रीमुख 🗎       |
| पतत्      | =यह            | कथयतः       | =कहते हुए       |
| परम्      | =ग्रत्यंत      | साचात्      | ≕साचात्         |
| गुह्यम्   | =गुप्त         | श्रुतवान्   | =सुना है        |

अर्थे—श्रीवेदन्यासजी महाराज की कृपा से (दिन्य चतु द्वारा) इस अत्यंत गुप्त योग को मैंने साज्ञात् स्वयम् योगेश्वर भगवान् कृष्णाचन्द्र के श्रीमुख से निकलते द्वए सुना है, अर्थात् जो कुछ मैंने सुनाया है, वह साज्ञात् भगवान् कृष्णचन्द के मुखारविन्द से सुना है, मैंने अपनी श्रोर से कोई बात नहीं कही है।

राजन्मंरमृत्य संरमृत्य संवादामिममद्भुतम् । केशवार्जुनयोः पुग्यं हृष्यामि च मुहुर्मुहुः ॥ ७६ ॥

राजन्, संस्मृत्य, संस्मृत्म, संवादम्, इमम्, श्रद्भुतम् । केशव-स्रजु नयोः, पुण्यम्, हृष्याभि, च, मुहः, मुहः ॥

≕ग्रीर राजन् = हे राजा धतराष्ट्र 🗸 🖼 केशव-करावः । अगवान् श्री-अज्ञ नयोः । इत्य भीर =पुरुषदायक व्रायम् =संवाद को **खंवादम्** महारमा भर्जुं न संस्मृत्य-े =याद कर-कर संसमृत्य ≔वारम्बार मुद्रः मुहुः इसम् =इस =में ग्रानिद्त हुद्याम अद्भुतम् = धद्भुत • होता है

अर्थ — हे राजा घृतराष्ट्र। भगवान् श्रीकृष्ण और महास्मा अर्जुन के इस अद्भुत और पुष्यदायक संवाद की याद कर-कर मुक्ते बार-बार परमानन्द प्राप्त होता रहता है।

तच संस्मृत्य संस्मृत्य रूपमत्यद्भुतं हरेः।

विस्मयो मे महान्राजन्ह्ध्यामि च पुन: पुन: ॥७७॥ तत्, च, संस्मृत्य, संस्मृत्य, रूपम्, अति-अद्भुतम्, हरेः। विस्मयः, मे, महान्, राजन्, दृष्यामि, च, पुनः-पुनः॥

|                      |                   | ~~~~      | ~~~~       | ~~~     |
|----------------------|-------------------|-----------|------------|---------|
|                      | +श्रीर            | संस्मृत्य | ) वार-बार  | स्मरण   |
| राजन्                | =हे राजन् !       | ਚ         | =          |         |
| <b>इ</b> रेः         | =भगवान् श्रीकृष्ण | संस्मृता  | करके       |         |
|                      | •                 | मे        | =मुक्ते    |         |
| तत्                  | =उस               | महान्     | =बड़ा      |         |
| •                    |                   | विस्मयः   | ≕त्रारचर्य | हरेवा 📗 |
| ग्रति-<br>ग्रद्भुतम् | = अति अद्भुत      | ৰ         | =घौर       |         |
|                      |                   | पुनः-पुनः | =चारश्वार  |         |
| क्पम्                | =रूप को भ्रर्थात् |           | =मैं रोमा  | बर      |
|                      | विरव-रूप की       |           | होता 🛮     |         |
|                      |                   |           |            |         |

श्रर्थ—श्रीर भगवान् श्रीकृष्ण के इस श्रति श्रद्भुत विरवरूप को बार-बार स्मरण करके, हे राजन् ! मुके बदा श्रारचर्य होता है श्रीर मुके बार-बार रोमाञ्च होता रहता है।

यत्र योगेश्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः । तत्र श्रीर्विजयो भूतिर्धुवा नीतिर्मतिर्मम ॥ ७८ ॥

यत्र, योग-ईरवरः, कृष्णः, यत्र, पार्थः, धनुर्धरः । तत्र, श्रीः, विजयः, भूतिः, धुत्रा, नीतिः, मतिः, मम ॥

| यञ         | ≕जहाँ     | धनुष'रः | =धनुषधारी     |
|------------|-----------|---------|---------------|
| योग-ईश्वरः | =योगेश्वर | पार्थः  | =श्रजुं न हैं |
| কুৰ:       | =हृष्य है | तत्र    | =वहीं पर      |
|            | +धीर      | श्रीः   | =बष्मी        |
| यत्र       | - ≃जहाँ   | विजयः   | =विजय         |

भूतिः =ऐश्वर्यं + ऐसा +श्रीर मम =मेरा

धुवा =िस्थर (भ्रष्टक) मितिः =मत है

मीतिः =नीति (न्याय)है

श्रर्थ—संजय कौरवों के रत्तार्थ कहता है कि है राजा धृतराष्ट्र ! जिस श्रोर योगेश्वर भगवान् छण्णचन्द्र श्रीर जिधर धनुषधारी श्रर्जुन हैं, उसी श्रोर लद्दमी, विजय, ऐरवर्य श्रीर श्रटल नीति (न्याय) है, ऐसा मेरा पक्का निश्चय है (इस ल्ए श्रव भी श्राप श्रपने दुर्योधन श्रादि पुत्रों को समभाकर पायडवों से मेल कर लें, वरना श्राप को पछताना पड़ेगा)

#### श्रहारहवाँ श्रध्याय समाप्त



#### गीता के श्रठारहर्वे अध्याय का माहारम्य

भगवान् शंकर ने कहा—''हे देवि, गीता के सत्रह ऋध्यायीं का माहास्य हम कह चुके, अब अठारहवें अध्याय का माहारम्य सुनी । मेरु पर्वत के शिखर पर श्रमरावती नाम की पुरी है। प्राचीन समय में विश्वकर्मा ने हमारे विनोद के लिए उस पुरी का निर्माण किया था। वहाँ करोड़ों देवता निवास करते हैं। पूर्व समय में शतकतु (सा यज्ञ करनेवाले ) इन्द्र देवताओं के राजा थे। एक दिन देवराज इन्द्र इन्द्राणीसमेत देव-सभा में बैठे थे, उसी समय विष्णु के दूत हजार नेत्रवाले किसी पुरुष को साथ लेकर देव-सभा में आये। उस पुरुष को देखते ही शतकतु इन्द्र उसके तेज से परास्त होकर सिंहासन से गिर पड़े। जब इन्द्र सिंहासन से ऋलग हो गये, तब विष्ण की आज्ञा से उस सहस्र नेत्रवाले पुरुष का अभिषेक हुआ। उस महेन्द्र के वाम भाग में इन्द्राणा शोभित हुईं। देवताओं ने नगाड़े बजाये, ऋषियों ने वेदमन्त्रों का उचारण किया, गन्धवों ने मंगल गीत गाये और रम्भा आदि अप्सराएँ नाचने लगीं। इस प्रकार नये इन्द्र के राज्याभिषेक का उत्सव देखकर शतकतु इन्द्र को बढ़ा विस्मय हुआ। वे चिन्ता से ज्याकुल होकर इसका कारण पूछने के लिए चीरसमुद्र में सोते हुए भगवान् विष्णु के पास गये श्रीर हाथ जोड़कर स्तुति करके बोले—'हे लच्मी के पति, हमने आपको प्रसन करने के लिए पूर्व समय में सी यज्ञ किये थे और उसी पुरुष से हमकी इन्द्र का पद मिला था। हे अच्युत, इस समय एक नया इन्द्र हुआ है, उसने धर्म और यज्ञ कुछ भी नहीं किया । फिर हमारे दिव्य सिंहासन को उसने कैसे ले लिया है ?' इन्द्र के यह वचन सुनकर भगवान् विष्णु जाग पड़े और मधुर वचन बोले-- 'हे शतकतु, अनित्य फल देनेवाले दान, तप और यझों से कुछ लाभ नहीं है। तुमने सी यह करके हमको प्रसन किया था, उसका फल तुम भोग चुके। अब तुम्हारा पुरुष द्मी ए हो गया है, इसी से तुमको सिंहासन से अलग होना पड़ा।' इन्द्र ने पूड़ा--'भगवन्, इस ब्राह्मण ने कीन कर्म करके आपको असल किया है, जिसके प्रभाव से इसकी इन्द्र का पद मिला।' विष्णुं ने कहा-- 'यह ब्राह्मण गीता के अठारहें अध्याय के पाँच रलोक जपता है। तुम भी सब धर्मों में श्रेष्ठ इसी पवित्र धर्म का पालन करो। इस प्रकार विष्णु के वचन सुनकर और उत्तम उपाय मालूम करके शन-कतु इन्द्र गोदावरी के किनारे गये। वहाँ वेद का पारं-गत एक ब्राह्मण एकाप्रचित्त से गीता के अठारहवें अध्याय क। पाठ करता था। इन्द्र प्रसन्त होकर ब्राह्मण के पैरी पर गिर पड़े और उसी स्थान पर रहकर गीता के अठारहवें अध्याय का पाठ करने लगे। उसी पुराय के प्रभाव से इन्द्र आदि देवताओं के पद से भी बड़कर विष्णु के श्रेष्ठ लोक वैकुएठ को एये। महादेव ने पार्वती से कहा—हे देवि! हमने गीता के त्राठारहवें त्राध्याय का माहातम्य तुम से कहा । यह महात्म्य सत्र पापों का नाश करने वाला है। जो श्रद्धावान् मनुष्य इस माहातम्य को पढ़ता या सुनता है, वह सब यहाँ का फल पाकर विष्णुलोक को जाता है।"

# मोह-मुद्गर

----

भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृहमते । प्राप्ते सिनिहिने मरशे निह निह रत्तति हुकुन्न् करशे ॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृहमते ॥ १॥

हे मृह बुद्धिवाले. निरत्तर गोविन्द क्ष का. भजन कर : मृत्यु के निकट आने पर 'डुक्ज करणे' † धातु तेरी रक्ता कदापि नहीं करेणी । हे मृहमतिवाले, तू गोविन्द का निरंतर भजन कर ॥ १ ॥

बालस्तावत् क्रीडासक्रस्तरुगस्तावत् तरुग्गीरकः । बृद्धस्ताविचन्तामरनः पारे ब्रह्मग्गि कोऽपि न लग्नः ॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मूढमते ॥ २॥

जव तक बालपन था तब तक तो खेलकृद में विताया श्रीर युवावस्था युवती के राग-मीह में एवं बृद्धावस्था चिंताश्री

गो=इन्द्रिय, विन्द्=प्राप्त करनेवाला अर्थात् आत्मा।
 † स्वामी शंकराचार्यजी ने किमी बृद्ध को देखा कि वह व्याकरणा का 'हुकृष्ण् करणे' धातु रट रहा है, जिस पर यह स्तोत्र लिखा।
 ऐसी किवदंती प्रसिद्ध है; अथवा 'हुकृष्ण् करणे' कः निर्देश कर्मबन्धन सने से ताल्पर्य रखता हो, यह भी हो सकता है।—संपादक

में व्यतीत की, इस प्रकार परत्रहा में कभी मन नहीं लगाया, अब तो गोबिन्द का भजन कर ॥ २ ॥

अङ्गं गलितं पलितं मुग्डं दशनविद्दीनं जातं तुएडम्।
हद्धो याति गृहीत्वा द्ग्डं तद्पि न मुश्चत्याशापिएडम्॥
भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृद्यते॥ ३॥

सब अङ्ग शिथिल हो गये, सिर के बाल सफ़ोद हो गये और मुख के सब दाँत गिर गये तथा बुढ़ापे में लकड़ी के सहारे चलन की नीवत आ गई तो भी दुराशा पीछा नहीं छोड़ती। हे मृहमते, तूगोविन्द का भजन कर ॥ ३॥

दिनमपि रजनी सायं मातः शिशिरवसन्तौ पुनरायानः । कालः क्रीडति गच्छत्यायुस्तद्पि न पुञ्चत्याशावायुः ॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मूहमते ॥ ४॥

दिन, रात, सायंकाल, प्रात:काल, शिशिर ऋतु, वसन्त ऋतु इत्यादि आते ही जाते रहते हैं; इस प्रकार काल के खिलवाड़ में आयु वीतती चली जाती है तो भी दुराशारूपी वायु ( सनक ) पीछा नहीं छोड़ती। हे मृहमते, तू गोविन्द का भजन कर ॥॥॥

नारीस्तनभरज्ञधननिवेशं दृष्ट्वा मायामोहावेशम्। एतन्मांसवसादिविकारं मनसि विचारय वारंबारम्॥ भज गोविन्दंभज गोविन्दंगोविन्दंभज मृढमते॥ ५॥ माया-मोह में डालनेवाले कामिनी के पुष्ट स्तनों एवं जाँघों के सुडीलपन को देखकर उनमें आसक्त न हो, बिक्क मन में यह बारबार विचार कर कि यह सब मांस और चरबी आदि के विकार हैं (इनसे कोई लाभ नहीं)। अतएव हे मूढ़मते, तूगोविन्द का भजन कर ॥ ४॥

त्रप्रे विद्या पृष्ठे भानुः रात्रौ चित्रुकसमितिनानुः । करतस्तिम्ना तरुतलवासस्तद्पि न मुञ्चत्याशापाशः ॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मूहमते ॥ ६॥

आगे अगिन, शिल्ने सूर्य और रात में घुरने से टोड़ी लगा-कर सोना तथा हाथ में भिन्ना का पात्र और इन्न के नीचे वास है तो भी आशारूपी बन्धन को नहीं छोड़ता। है मूदमते, गोविन्द का भजन कर ।। ६॥

रथ्याकर्पटविरचितकन्थाः पुरुयापुरुयविवर्जितपन्थाः । नाहं न त्वं नायं लोकस्तदिप किमर्थं क्रियते शोकः ॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृहमते ॥ ७॥

इधर-उधर मार्ग में पड़े हुए चीथड़ों से बनाई हुई गुदड़ी श्रोढ़ता तथा पुराय और पाप से रहित रास्ते पर चलता एवं मनता, द्वन्द्व और संसार से विरक्त रहता है; तो फिर शोच किस बास्ते करता है ? बस, केवल गोविन्द का भजन कर ॥ ७॥ वयसि गते कः कामिवकारः शुष्के नीरे कः कासारः। जीयो वित्ते कः परिवारस्तत्त्वे ज्ञाते कः संसारः। भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज गूढमते॥ =॥

अवस्था बीत जाने पर काम का विकार कैसा ? जल सूख जाने पर तालाव कैसा ? धन के नष्ट हो जाने पर परिवार कैसा ? इसी प्रकार तत्त्व का ज्ञान हो जाने पर भला संसार कैसा ? हे मुद्रमते, गोविन्द का भजन कर ॥ 💂 ॥

याविह त्तोपार्जनशक्तस्ताविश्वजपरिवारे रकः । पश्चाद्धावित जर्जरदेहे वार्ता पृच्छिति कोऽपि न गेहे ॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृढमते ॥ ६॥

जब तक तूधन कमाने की शक्ति रखता था तब तक तो अपने परिवार में अतुरक्त रहा और अब जब शरीर पर बुढ़ाया छा गया तो घर में कोई बात भी नहीं पूछता। इसलिए हे मूढ़मते, गोविन्द का भजन कर ।। र ॥

जिटिलो मुण्डितलुञ्चितकेशः काषायाम्त्ररकृतबहुवेशः। पश्यन्निप च न पश्यति लोकः उदरनिमित्तं बहुकृतवेशः॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृहमते॥१०॥

कोई जटाधारी है, कोई बाल मुड़ाये हुए, कोई बाल नोचे हुए, कोई गेरुक्रा बस्न धारण किये हुए हैं। इस प्रकार भाँति-भाँति के बेव बनाये हुए लोगों को देखकर भी संसार नहीं संगम पाना कि ये मन केवल पेट पालने के लिए विभिन्न प्रकार के त्रेप बनाय घूमते हैं। हे मुहमते, तू गोविन्द का भजन कर ॥ १०॥

गेयं गीतानामसहलं ध्येयं श्रीपतिरूपमजलम् । नेयं सज्जनसङ्गतिचित्तं देयं दानजनाय च वित्तम् ॥ मज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मूढमते ॥११॥

हे मूड्मते, श्रीमद्भगवद्गीता तथा विष्णुमहस्त्रने।म का पाठ कर श्रीर सर्वदा लच्मीपति भगवान् का ही ध्यान कर । सुजनों की सङ्गति में मक लगा श्रीर दीन बनों को धन देकर गोविन्द का भजन कर ॥ ११ ॥

भगवद्गीता किञ्चिद्धीता गङ्गाजललवकिरिणका पीता। येनाकारि मुरारेरची तस्य यमोऽपि न कुरुते चर्चा॥ भज गोविन्दंभज गोविन्दं गोविन्दंभज मृदमने॥१२॥

जिसने थोड़ा भी श्रीमद्भगवद्गीता का पाठ किया और गङ्गाजल का एक वृद्ध भी पान किया, जिसने मुरारि भगवान् की पूजा की. उसकी चर्चा भी यमराज नहीं करना। हे मूहमते, तू गोविन्द का भजन कर ॥ १२॥

पुनरिप जननं पुनरिप मरणं पुनरिप जननीजहरे शयनम् । इह संसारे भवदुस्तारे कृपयाऽपारे पाहि पुरारे॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृढमते॥१३॥ हे मुर दैस्य के मारनेवाले मगत्रन् ! बार-बार जन्म लेना, बार-बार मरना, बार-बार माता के उदर में सोना, इस प्रकार इस अपार और दूस्तर संसार-सागर में पड़े हुए मेरी रक्षा करने की कृपा की जिए (ऐसी स्तुति करता हुआ), हे मृदमते, तू गोविन्द का भजन कर ॥ १३ ॥

कस्त्वं कोऽहं कुन आयानः का मे जननी को मे तातः। इति परिभावय सर्वमसारं सर्वे त्यक्त्वा स्वमविचारम्॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मूडमने॥१४॥

तृ कौन है. मैं कौन हूँ, कहाँ से आया, कौन मेरी माता और कौन मेरा पिता है ? इस प्रकार सारे प्रपञ्च को स्वप्नवत्, मिथ्या, साररहित समक और सबका परित्याग करके हे मूढ़मते, गोविन्द का भजन कर ॥ १४॥

सुरतिहनीतरुम्लिनिवासः शय्या भूतलमिनि वासः। सर्वपरिग्रहभौगत्यागः कस्य सुखं न करोति विरागः॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृहमते॥१४॥

श्रीगङ्गाजी के किनारे लगे हुए वृत्त की जड़ के पास निवासस्थान, भूमि में शयन, कृष्णसार मृग के चर्म का वख, सब प्रकार के दान लेने तथा भोग-सामग्री का त्याग करना, इस प्रकार का बैराग्य किसे सुख नहीं देता ? इसलिए (विश्क होकर) हे मृहमते, तु गोविन्द का भजन कर ॥ १५॥ यावज्जीको निवसति देहे तावत्पृच्छिति कुशलं गेहे। गनवित वार्यो देहापाये भार्या विभयति तस्मिन्काये॥ भज गोविन्दंभज गोविन्दंगोविन्दंभज मृहमते॥१६॥

जीवात्मा जब तक इस शरीर में रहता है तब तक घर में लोग उसका कुशल पूछते हैं । ज्यों ही प्राशा-वायु इस शरीर को छोड़कर अलग हुआ कि सहधर्मिणी भी इस शरीर सं डरने लगती है; इसलिए हे मृहमते, तृ गोविन्द का मनन कर । १६॥।

सुखतः कियते रामाभोगः पश्चाद्धन्त शरीरं रोगः। यद्यपि लोके मरणं शरणं तद्पिन मुश्चति पापाचरणम् ॥ भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मूहमते ॥१७॥

रमणी में सुखपूर्वक रमण किया, परंतु खेद है कि उसके परचात् शरीर में रोग उत्पन्न हो गया और रोगाकान्त हो जाने से यद्यपि अब मरने के सिन्ना और कोई च:रा नहीं तो भी लोग पाप करना नहीं छोड़ते। अतः (मुकसंग होकर) है मुहमते, तू गोनिन्द का भनन कर ॥ १०॥

पुनरिय रजनी पुनरिय दिवसः पुनरिय पत्तः पुनरियमासः। पुनरिय अथनं पुनरिय वर्षे तदिष न मुश्चत्याशामपिस्।। भज गोविन्दं भज गोविन्दं गोविन्दं भज मृहमने ॥१०॥ (जिस प्रकार) रात, दिन, पत्त, मास, अयन (उत्तरा-यण और दिविणायन), वर्ष ये सर्वदा आते जाते रहते हैं (इसी प्रकार कर्मबन्धन में पड़कर जीव को भी इस संसार-चक्र में धूमना पड़ेगा), तो भी आशाजनित असंतोप नहीं छोड़ा जाता। अतः (संसार से निराश होकर उदासीन इति से) हे मुड़मते, तू गोविन्द का भजन कर। १८।

कुरुते गंगासागर्गमनं व्रतपरिपालनमथवा द्वम्। ज्ञानविद्यीनः सबमनेन न भवति मुक्तिर्जन्मशनेन॥ भज गोविन्दंभज गोविन्दंगोविन्दंभज मुद्रमते॥१६॥

लोग गङ्गासागर तीर्थ की यात्रा करके, त्रत श्रीर दानादि करके मुक्ति प्राप्त करना चाहते हैं: परंतु झान के विना इन तीर्थयात्रा श्रादि कमीं से मेकड़ों जन्म में भी मुक्ति नहीं प्राप्त हो सकती। श्रतः ( झानपूर्वक ) हे मृद्यते, तू गोविन्द का भजन कर ॥ १६॥

# परिशिष्ट

### काँख्यद्त में राजा युधिष्ठिर

जब गीता-क्रान-द्वारा श्रार्जुन का मीह दूर हो गया ती सवम पहिले युधिष्टिर का दृष्टि भीष्यजी पर पड़ी। अपने सम्मुख लड़ने के लिए पिनामह का खड़े देखकर राज। युधिष्ठिर रथ से उतर घीर घीर कीरवीं की श्रीर चल पड़ । युधिष्ठिर को इस प्रकार विना हथियार लिये शत्र-दल में जाने देखकर, जारों भाई पागड़व श्रपने रथा से उनर पड़ें अरेग यह कहते हुए उनके पांछें ही लिये कि राजन यदि दुष्ट दुर्योधन ब्रायको क्रीइ कर लेगा नो फिरहम लोगों के बनाये कुछ न बनेगा। युधिष्ठिर ने कुछ भी उत्तर न दिया। वे चने ही गये। कृष्णती श्रर्कत के साथ थे। वे राजा के हृद्य का भाव समक्ष गर्य। उन्होंने चारों भाइयों को समका दिया कि राजा युधिष्ठिर बढ़े धर्मान्मा और कानी हैं। ये वहं बृढ़ीं की आका लिये विना युद्ध नहीं करेगे। इतने में युधिष्टिर भीष्यती के पास पहुँच गये और उनके चरणों में गिरकर कहते लगे — पितामह! जब आप हीं मेरं विरुद्ध लड़ने के लिए खड़े हैं. तब मेरा युद्ध करना व्यर्थ है; क्याकि जब परशुराम जैसे बीर भी आपसे युद्ध

में पराजित हो चुके हैं तो मला हम किस गिनती में हैं ।

श्राप मुसे युद्ध करने की श्राझा देकर श्राशीचीद दीजिए।

पितामह ने प्रम से युधिष्ठिर को गले लगा लिया श्रीर कहने लगे— वेश. तू वड़ा धर्मीतमा है : श्रतः जहाँ धर्म हैं वहां कृष्ण हैं. श्रीर जहाँ कृष्ण हैं वहां चिजय निश्चित है। यहां मेरा श्रागीचीद है। इसके पश्चात् युधिष्ठिर ने गुढ़ दोणाचार्य श्रीर कृषाचार्यजी को भी प्रणाम करके श्राझा माँगी। उन्होंने भी विजय का श्राशीचीद दे युद्ध की श्राझा दे ही। सबसे श्राशीचीद पा राजा युधिष्ठिर ने श्रामे चढ़कर बढ़े जोर से कहा— अब युद्ध श्रारम्भ ही हुशा चाहता है; जिन्हें श्राने प्राम् प्यारे हों, वे भगवान् कृष्णचन्द्र की श्रारण में श्राजा गाँ। यह सुन युपुत्च एक लाख सेना स है। प्राण्डमें की श्रीर चना श्रापा। युधिष्ठिर वहाँ से लाश श्रामे रूप प्राचार हो गये श्रीर युद्ध श्रारम्म हुशा।

#### सेनापनि भीष्म

दोनों दलों में इनना कोलाहल हुआ कि कुछ सुनाई हो नहीं देना था। कीएवों के प्रवन सेनापति पिनामह मांप्म ने दम दिन तक घोर युद्ध किया। भीप्य अपनी प्रतिक्षा के अनुसार दम हज़ार महत्रियों को रोज़ मारते थे। पहिले दिन अर्जुन के पुत्र अभिमन्द्र ने यहाँ चीरता दिखलाई कौरव सेना का कोई भी नेनापति उनके सामने नहीं खड़ा हो सका। इसी दिन राजा शहर के हारा राजा विराद् का पुत्र उत्तरकुमार मारा गया। यह अभिमन्यु का साला था। इसी दिन पाग्डवों को शोक और कौरवों को आनन्द हुआ।

दूसरे दिन पागडवों ने बड़ो वीरता के साथ युद्ध किया। भीमसेन ने कलिंगराज को मार डाला और अर्जुन तथा साम्यिक ने कारवों की वहुन सी सेना को काट डाला। इस दिन पागडवों को असकता हुई और कीरवों में शोक छा गया।

नीसरे दिन फिर भी पाएडवाँ ने बढ़ी बहादुरी से युद्ध किया। दुर्योधर ने पितामह भीष्म पर दोषारोपण किया कि आप जान-वृक्षकर पायुडवाँ को जिता रहे हैं। इस पर भीष्मजी ने कुछ होकर कहा— जैं जी तोड़कर पासडवीं से युद्ध कर रहा हूँ। तू ज़रा झाँखें खोलकर देख । क्या पागडवी को जीत लेना हँसीखेल है ?" फिर पितामह भीष्म ने ऐसी फुर्नी से बोर संबाम किया कि चारों श्रोर वृम-धूम-कर पाएडव सेना काटन लगे। तय अर्जुन ने भी इतनी फुर्नी से अपने बाण चलाये कि उनके नाक में दम कर दिया, जिससे भीष्मजी की दाल न वली। इस दिन कौरव-संगा के एक सौ पूर्वी योदा, सात सौ हाथी श्रीर दश हज़ार रथ चूर्ण हो गये तथा जुड़केश की सारी सेना कर गई। कोरवाँ के यहाँ हाहाकार मच गया और पाग्डवाँ के यहाँ खुशी मनाई गई। इसी प्रकार चौथे. पाँचवें ख्रोर छ्ठे दिन भी पाएडवों की ही जीत हुई। दुर्योधन ने फिर भी भोष्म पर वहीं कलंक लगाया कि आप जी लगाकर नहीं लड़ते, इसीलिए हमारी हार ही रही है। सातवें दिन दुर्योधन ने स्वयम् व्यृह की रचना की। फल यह हुआ कि इस दिन भीमसेन ने दुर्योधन के कई भाइयों की मार डाला।

अ। ठवं दिन फिर युद्ध प्रारम्भ हुआ। इस दिन श्रर्जुन

के पुत्र इरावान् ( जो नागकन्या उल्पी सं उत्पन्न हुन्ना था ) ने वड़ी वहादुरी से युद्ध किया और शकुनि को छोड़ गान्धार देश (पेशावर ) की सारी सेना को काट डाला। किन्तु अन्त में, आर्थ्यंग राक्षस द्वारा मारा गया। इस पर भीमसेन के पुत्र घटोत्कच ने वड़ा कोध किया। उसने अपनी राचसी सेना ले. वहुत से वीरों को मार दुर्योधन पर धावा बोल दिया। घटोत्कच ने एक ऐसी शिक्त चलाई, जिससे दुर्योधन वच ही नहीं सकताथा; परन्तु बंगाल के राजा ने अपने प्राणों की परवान कर अपना रथ आगे वड़ा दुर्योधन को पीछे कर लिया। इससे उस प्राण्धातक शिक्त द्वारा वंगनरेश ही मारे गये। इस दिन भी भीमसेन ने दुर्योधन के कई भाइयों को मार डाला और अर्जुन ने बहुत सी कौरव सेना का विध्वंस कर डाला।

दुर्योधन ने कर्ण से कहा कि प्रतिदिन मेरी सेना करती चली जा रही है श्रीर पाएडवाँ की हो विजय होती जा रही है। श्रव क्या करना चाहिए किण ने भी पितामह भी क्या पर ही दोप लगाया श्रीर कहा कि श्राप भी क्या से कह दें वे प्रधान सेनापित का पद मुक्ते दें दें किर देखिए, में कैसा युद्ध करता हूँ। कर्ण की बात सुन उसी गत को दुर्योधन भी क्या पितामह के पास गया। उसने उनसे वही बात उसों की त्यों कह दी। यह सुन भी क्या ने दुर्योधन को बहुत फरकारा श्रीर कहा—"श्रर दुष्ट्र में तो अपने प्राणों की परवान कर युद्ध करता हूँ, श्रोर त् बार बार मुक्ते ही दोपी ठहराता है। तुक्ते पाएडवों के द्वारा कई वार पराजित होना पढ़ा है। जब गन्धवाँ ने तुक्ते केंद्र कर

लिया था। तब कर्ण आदि कहाँ गये थे ? विराद् नगरी ॥ कीरवीं की जो दशा हुई थी, उसे क्या तू भूल गया ? अव यहाँ से चला जा। मैं अपने कर्तव्य को नहीं भूलूँगा। "यह सुन दुर्योधन चुपचाप लीट आया।

नवें दिन पितामह भीष्म ने ऋपने जीने की ऋ।शा त्याग-कर घोर संग्राम किया। पाग्डवीं की वहुत सी सेना की कार डाला। उन्होंने ऋर्जुन और कृष्ण पर इनने वाग वरसाये कि वे खन से लथ-पथ हो गए। भीष्मजी की मंशा था कि स्राज में भगवान् इत्या 📹 प्रतिकाको भंगकर द्रा, क्योंकि यदि भगवान् मेरे अपर बार कर्ग तो में कृतार्थ दोजाऊँगा। अर्जुन अपने बूढ़े पितामह से अधिक प्रेम रखने थे। वह उन पर दय।हिष्ट रखने के कारण उनके साथ युद्ध काने में मन नहीं लगाते थे। इससे युधिष्ठिर की सेता प्रति दित कटती जाती थी। भगवान् ने श्रर्जुन के हदय के भाव को जान. भीष्मजी से युद्ध करने के लिए सुर्श्य चक उठा लिया और वे रथ से कृद पड़े। उस समय भगवान् ने ऐसा भयंकर रूप धारण किया कि सारी सेना में हाहाकार मच गया। सभा वड़े जोर से चिल्ला ने लगं-भीष्म अब मरे, भीष्म अब मरे, अब विनामह की कुशन नहीं है। भीष्मजी अपनी प्रतिका पूर्ण होने से यहन प्रसन्न हुए । उन्होंने कहा—'जनार्दन, श्राइए. श्राइए. मुफे मारिये। श्रापके द्वारा मारे जाने से मैं कृतार्थ हो जाऊँगा। अर्जुन ने जब देखा कि मेरे लिए भगवान् ने अपनी प्रतिका की भी कुछ परवा नहीं की, तब वह अपटरथ से कृद एड़े श्रीर हाथ जोड़कर भगवान् से विनय की कि महाराज! अपनी प्रतिज्ञा को भंग न की जिए, लौट चिलए। अब में पितामह भीष्म को अवश्य मार्हमा। यह सुन भगवान् लौट श्राये श्रीर रथ पर सवार हो उन्होंने बोड्रों का राम हाथ में ले ली। इने में शाम हो गई श्रीर युद्ध बन्द हो गया।

#### भीष्म के पास पाएडव

युधिष्डिर को इस बात का शोक हुआ कि पितामह भाष्म तो अपने प्राणों की भी परवान कर युद्ध करते हैं स्रोर श्रज्ञीन उनकी मान-मर्यादा की रहा करते हैं : इसी मे मेरी सेना करती चली जा रही हैं। जब नक भीष्म मारे न जायंगे. तव तक विजय की आशा नहीं की जा सकती। उन्होंने कृष्ण से अपना शोक प्रकट किया। कृष्ण ने कहा-"राजन्! शाप दुस्ती न हों। यदि अर्जुन अपने पितामह से युद्ध नहा करना चाहते. तो मुक्ते आज्ञा दीजिए. में भीषम को मारूँगा। "युधिष्टिर ने कहा--भगवन्! जब आप ही मेरी ग्रार हैं तो मुक्ते कोई डर नहीं है। मेरी विजय श्रवश्य होगी। यदि आपकी प्रतिज्ञा हुट जांयगी तो मेरे लिए वडे दुःख की वात होगी। मेरी समभ में जाता है कि वितामह भीष्मजी के पास चलें और उन्हीं से उनके विजय करने की सम्मित लें। वे हमें विजयी होने का आशीर्वाद भी दे चुके हैं। सर्वाने राजा युधिष्ठिर की सम्मति मान ला श्रीऋष्णती को लेकर पाँची पाएडव उसी रात को महातमा भीष्मजी के डेरे पर गये। भीष्मजी ने सबका यथोचित सत्कार किया । युधिष्ठिर ने कहा-"पिनामह ! आपके साथ युद्ध करने में हम लोगों को संकीच होता है स्रीर श्राप प्रतिदिन में शे सेना को कारते चले जाते हैं । इसलिए आप ही वतलाइए कि हम लोग आप पर किस उपाय से

विजय प्राप्त करें।''भीष्मजी ने कहा —''युधिष्ठिर ! सिवा कृष्ण श्रौर श्रर्जुन के मुभे कोई नहीं मार सकता । जब तक में जीवित रहुँगा तब तक तुम्हें विजय की आशा भी न करनी चाहिए। अब में तुमको एक युक्ति बतलाता हूँ। द्वपद-पुत्र शिखएडी (जो पहले जन्म की स्त्री हैं) से में युद्ध नहीं कहँगा। आप लोग उसको मेरे सामने करके मुक्ते मार डालें। मैं तुमका अपने मारने की आज्ञा स्वयम् देता हूँ।" फिर सब लोग लौट आये। अर्जुन ने कहा-"मैं पितामह का नहीं मारूँ गा । उन्होंने बचपन में मेरा बहुत लाड़ प्यार किया है। कृष्ण ! यतलात्रोः जिस महात्मा ने मेरा अय तक लालन-पालन किया है उस पर मेरा हाथ कैसे उट संकंगा ?" यह कह अर्जुन रोने लगे। तय भगवान् ने उनको समकाया कि "मारनेवाल तुम नदीं हो। तुम तो उनके निमित्तमात्र हो। हे ब्राज्य ! मारने श्रीर जिन्दा रखनेवाला तो कोई दूसरा ही है। ब्रह्माच त्यागकर अपने धर्मानुसार युद्ध करः" श्चर्त ने कहा — "भगवन्! जब पिनामह मेरे सामने पहुँगे. वय उनपर मेरा हाथ 🔳 उठेगा । इसलिए यह सम्भव है कि में शिखएडी को उनके पास पहुँचा हूँ। भीष्म नो शिखएडी. पर बार करेंगे ही नहीं. इससे शिसगडी ही उन्हें मार डालेगा।" फिर यही निश्चय हन्ना।

#### भीष्म-पतन

दसवें दिन फिर पूर्ववन् संग्राम आरम्भ हुआ। भीवमजी ने यह दृढ़ संकश्प कर लिया था कि या तो में आज वीरशय्या पर सो जाऊँगा या पागडवों की सार्रा सेना का विध्वंस कर दूँगा। इस प्रतिक्षा को सुन कौरव खब प्रसन्न हुए और पाएडव घवरा गये। भीष्मजी अपनी प्रतिज्ञा के अनुसार धमासान युद्ध करने लगे। वे पके खेन की तरह पागुड्य-सेना को कारने लगे। इधा अर्जुन ने भी सोच लिया कि पितामह ने ऋपने मारने की ऋ। का नो स्वयं दें दी है. श्राज श्रवश्य ही उन्हें मारना पहेगा। इसलिए उन्होंने भी उम्र रूप धारण कर लिया । उन्होंने वड़ी तेजी के साथ शिखरडी के रथ को पितामह के पास पहुँचा दिया। उसकी आर से अर्द्धन ने भाष्मजी पर वाग छोड़ना आरम्भ किया। शिखएडी को देखते ही भीष्मजी ने अपना धनुप-वाण रख दिया । जब भीष्मजी को बहुत कण्ट पहँचा, तब वेरथ से उतर पड़े। अर्जुन ने देखा कि पितमह को मर्भ-भेदी वाणों के न लगने से कण्ट हो रहा हैं. इसलिए उन्होंने भर अपने प्रचएड याण चलाये। अर्जुन के वाणों से व्यथित होकर भाष्मजी पृथ्वी पर गिर पड़े। उनके शरीर 🗎 इतने बाण चुभे हुए थे. जिससे उनका शरीः भृमि ■ छू सका श्रोर वे उसी वाणशय्या पर पड़ रहे। उन्होंने समभ लिया कि ये मर्मघाती बाग अर्जुन के सि श दूसरे के हो ही नहीं सकते। सिवा गाएडीच धनुप के छोड़े वाणों के मैं गिर नहीं सकता था। यह देख दोनों सेनाओं के सैनिकों ने युद्ध वन्द कर दिया। वे अपने-अपने हथियार रख भीष्मजी के चारों और खड़े हो गये। द्रोणाचार्यजी को जब भीषा के पनन का समावार मिला नो वे उनके वीरत्व और गुणों का स्मरण करके ऋपने रथ पर मर्चिछन हो गये। किर वे भी वहाँ श्रा पहुँचे । भीष्मजी ने दुर्योधन से कहा—"मेरा सिर पृथ्वी पर लटक रहा है, अनः कोई सिरहाना लगा दी ।" दुर्योधन ने नम तिकये रसवा दिये। इस पर उन्होंने अर्जन से कहा- "वेटा! मुक्ते दुर्योधन द्वारा दिये गये सिरहाने से सन्तोष नहीं हुआ, अतः तुम रण-स्थल के अनुकृल सिण्डाना लगादी। प्रज्ञिन ने पितामह के मन का भाव सक्सकर तीन वाण ऐसे मारे कि वे भीष्म के सिरहाने पृथ्वी में चुभ तिकये का काम देने लगे। फिर भीष्मजी ने जल धीने की इच्छा की; क्योंकि विषेत्रं वाणों की मार से गर्मा अधिक बढ गई थी । तब श्रर्जुन ने बरुगास्त्र द्वारा पाताल फोड़कर पानी निकाला और इस प्रकार पितामह की प्यास को शास्त किया। भीष्मजी अर्जुन के इन बीशीचित कायाँ पर बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने फिर भी दुर्योधन को समभाय। कि राजन् ! सन्धि कर लो. पारुडवां को आधा राज्य देकर भाई का सा वर्ताव करो। परन्तु उस दुष्ट ने पिटामह की अन्तिम आहा को भी नहीं माना। भीष्मजी ने कहा— मुक्ते पिताजी का वरदान है, मृत्यु मेरी इच्छा पर निर्धर है। इस सभय सुर्य दक्तिणायन हैं। इस समय की मृत्यु अच्छा नहीं समभी जाती. श्रतः जब सूर्व उत्तरायण् होगा, तब मैं अाण्-त्याग करूँ गा। तब तक यहीं पर पड़े-पड़े तुम लोगों के युद्ध-कौशल को देखूँगा। मृत्यु होने पर इसी शरशस्या के साथ मेरा दाह किया आय । यह सुन दोनों श्रोर की सन श्री के सैनिक भी अपने-अपने डेगों 🗎 वापस चले आये। कर्ण ने जव सुना कि आज भीष्मरूपी सूर्य अस्त हो गया. आज धर्म श्रोर वहादुरी की पताका गिर गई, तब उनके हृद्य को भारी चोट लगी। यद्यपि वे भीष्म से रुष्ट रहते थे, **पर्योक्ति भोष्म ने** कभी उनकी इस्ज़त नहीं की थी, तो भी वह भाष्मजी के पास आये और यह कहकर उनके चरणों में निर पहे कि मैं वही सुनप्त हूँ. जिसका आप सदेव निरादर करते थे। भीष्मजी ने उन्हें संतुष्ट किया और कहा—''कर्ण! में जानता हूँ कि तुम धर्मातमा और वीर हो। हे पुत्र! तुम स्तपुत्र नहीं, किन्तु कुन्ती के पुत्र हो। मैंने हृदय से तुम्हारा कभी अनादर नहीं किया। किन्तु जब तुम दुर्योधन की अन्यायपूर्ण हाँ में हाँ मिलाते थे. तव तुमको धर्ममार्ग पर लाने की चेष्टा करने के कारण में तुम्हारा निरादर करता था। कर्ण! यदि तुम इस समय भरेपास न ब्रातं तो मुक्ते दुःख होता। अय भी यदि तुम मेरा कहना मानी तो पाएडवों सं संधि कर लो।" कर्ण ने कहा - "हे पितामह! उत्तम पुरुषों की दो ही गति हैं—या तो योगाभ्यास कर ब्रह्माएड द्वारा प्राणीं को निकाल दे या मैदान में सम्मुख युद्ध करके शस्त्र-श्रस्त्र की चौट लगने पर प्राणीं को त्याग दं। पितामह ! पाण्डव लोग वड़े धर्मात्मा श्रीर वीर हैं। मैं केवल श्रर्जुन के साथ युद्ध करने की अभिलाया रखता हूँ। दुर्योधन के उपकार भी मेरे उत्पर बहुत हैं और मैं प्रतिज्ञा कर चुका हूँ किया नो में अर्जुन को मारूँगाया अर्जुन मुक्ते मारेगा। मेरी प्रतिज्ञा भी असत्य न होगी चाहिए। इसलिए मुभे श्रर्जुन के साथ युद्ध करने की आज्ञा दं दीजिए।" भीष्मजी ने यह सुन कर्ण की युद्ध करने की आज्ञादेदी। नव कर्ण वहाँ से लौट आया !

जब सूर्य उत्तरायण हुआ तब इनकी मृत्यु हुई। इस अकार भारतवर्ष का अखगड ब्रह्मचारी और महाभारत का प्रमुख पात्र अपनी अचल कीर्ति छोड़कर स्वर्गगामी हुआ। यद्यपि वह बालब्रह्मचारी आज इस आर्यावर्त्त में नहीं हैं, तथापि उनकी अमरकीर्त्त ज्यों की त्यों वनी हैं।

# सेनापति द्रोग

भीष्मिपतामह के शरशय्या ले लेने पर कीरवों के सामने यह समस्या उपस्थित हुई कि श्रव किसे सेनापति बनाना चाहिए ! कर्ण ने कहा-- "महाराज ! यदि आप मुभे सेना-पनि बना दें तो में ऐसा घोर संप्राम कहूँ कि एक भी पाएडव ज़िन्दान वचे। यह सुन अश्वत्थामा ने कोधित होकर कहा---"जिसकी जाति का कोई ठिकाना नहीं, उसको सेनापति बनाने से इतियों का ऋषमान हैं । ऋस्तु, हे राजन् ! श्राप सुके सेनापति बनाइए श्रौर मेरा पराक्रम देखिए।" भला, कर्ण यह ऋपमान कव सहनेवाला था। उसने तलवार खींचकर कहा-"मैं तुम जैसों को कुछ नहीं समभता। श्राश्रो मेरे साथ लड़कर श्रपना पुरुषार्थ दिखलाश्रो।" इस प्रकार रार बढ़ती देखकर दुर्योधन ने सबको शान्त किया श्रीर सर्वसम्मति से श्राचार्य द्रोण प्रधान सेनापति वनाये गये। राजा दुर्योधन ने द्रोणाचार्य से कहा कि आप गंजा युधिष्ठिर के क़ेंद् कर लेने की कोशिश की जिए। उन्होंने कहा—"राजन् ! श्रज्ञंन श्रजेय है ; क्योंकि उसने नपस्या के द्वारा शिवजी से तथा स्वर्गलोक से दिव्य अस्त्र प्राप्त कर लिये हैं। यदि आप अर्जुन को संभाल लें और राजा युधिष्ठिर मेरे सामने से न भाग तो में उन्हें क़ैद कर श्रापके सिपुर्द कर दूँगा।" इधर पाग्डवों को भी यह समाचार मिल गया। दोनों श्रोर सं घोर युद्ध होने लगा। द्रोणाचार्य ने वह-बहे वीरों के खुक खुड़ा दिये। उन्होंने पाएडवों की सेना को परास्त कर राजा युघिष्टिर को क़ैद करना चाहा। श्रर्जुन चौदह हज़ार महारथियाँ से श्रलग लड़ रहे थे। भगवान् कृष्ण चारौँ श्रोर

दृष्टि रखते थे। जब उन्होंने देखा कि द्रोण राजा युधिष्ठिर को नागफाँस से बाँधना ही चाहते हैं तो उन्होंने प्रजुन से कहा—"धर्मराज को बचात्रों, द्रोण उन्हें केंद्र किया ही चाहते हैं।" यह सुन श्रर्जुन में कुद होकर एक ऐसा वाण चलाया कि द्रोण के हाथ से नागफाँस गिर पड़ा। श्रजुन ने फिर बहुत सी कौरब-सेना को कार डाला। श्रर्जुन के इधर श्रा जाने पर द्रोणाचार्य की दाल गलाये ■ गली। इतने में शाम हो गई श्रीर शुद्ध बन्द हो गया।

दूसरे दिन त्रिगर्ताराज सुशर्मा ने प्रतिज्ञा की कि आज में अर्जुन से युद्ध करूँगा और में उसे दूर निकाल ले जाऊँगा। श्रर्जुन ने राजा युधिष्टिर को समका दिया कि मैं जिगर्तदेश के चित्रियों से युद्ध करने जाता हूँ। आपकी रचा पांचालराज सत्यजित् करेंगे। यदि सत्यजित् पर भी आफ़त आ जाय, तो फिर श्राप रण्-स्थल में ■ ठहरकर सीधे अपने ढेरे पर चले श्रावं। निदान युद्ध छिड़ा। श्रर्जुन ने त्रिगर्त्तनरेश का बहुत-सी सेना को काट डाला श्रौर राजा सुशर्मा के भाई को भी मार डाला। जब त्रिगर्सदेश के स्त्रिय युद्ध से माग गये तो राजा भगदत्त ने अर्जुन का सामना किया। ये हाथा पर सवार थे। हाथी जैसा विकराल था, राजा भगदत्त भी वैसे ही वीर थे। घोर युद्ध होने लगा। अन्त में अर्जुन ने उस दोथा का मार राजा भगदत्त को भी मार डाला। इधर द्रोगाचार्यराजा युधिष्ठिर को पकड़ने की फ़िक्क में थे डी। उन्होंने पांचालनरेश सत्यजित् से खूव युद्ध किया। पांचाल-नरेश बहुन देर तक बड़ी बीरता से लड़ते रहे, परन्तु अन्त में गुरु द्वीलाचार्य 🗎 उन्हें मार डाला । यह देख राजा युधिष्टिर गुरुजी के सामने से भाग आये। इतने में अर्जुन भी वहाँ आ पहुँचे श्रीर सायंकाल होने से युद्ध वन्द् ही । गया।

# अभिमन्यु-वध

तीसरे दिन फिर राजा युधिष्टिर के पकड़ने की कोशिश की गई। इस दिन द्रोणाचार्यजी ने ऐसा व्यूह बनाया कि उसको तो इना अर्जुन के सिवा दूसरा कोई नहीं जानता था। श्रजुन का पुत्र श्रभिमन्यु उसके भीतर चला जाना तो जानता था, किन्तु लौटना नहीं जानता था। भीमसेन ने साहस दिलाया कि हम लोग साथ चलगे और तुम्हारे पीछे-पाँछे ब्यूह के अन्दर घुस जायँगे। फिर क्या मजाल कि शत्रु लोग कुछ कर सकें। हम सबको मार गिरावेंगे। यह सुन राजा युधिष्ठिर ने भी आज्ञा दें दी । वह सौलह वर्ग का बीर बालक इतना बड़ा काम करने को तैयार हो गया। यद्यपि उसके सार्थि ने उसको मना किया. तथापि उसने अपने चचा की आक्षा को टालना उचित नहीं समभा। उस ब्यूह का द्वार, राजा जयद्रथ की रक्ता में था। श्रमिमन्य अपने पिता अर्जुन ही के लगभग वहादुर था। वह तो जयद्रथ को जीतवर ब्यूह के भीतर धँस गया; परन्तु जथद्रथ ने भीमसेन श्रादि को ऐसी वीरता से अन्दर जाने से रोका कि कोई भी वीर भीतर न घुस सका। जयद्रथ की गहरी मार ने पाएडवों को परास्त कर दिया; क्योंकि उसे शिवजी का यह वरदान था कि एक दिन तुम अर्जुन के सिवा चारों पाएडवों को जीत सकीये। भीतर प्रवेश कर सुभद्रानन्दन अभिमन्यु ने वड़ी वहादुरी दिखलाई। वह मारते-काटते ब्यूह के दूसरे फाटक पर जा पहुँचा। इस

क दक के रक्षक ये द्रोणाचार्य। इनसे भी श्रभियन्यु की वड़ी कड़ी लड़ाई हुई। अन्त में इस वीर वालक ने उनकी भी विचलित कर दिया। तीसरे फाटक के रक्तक थे कर्ण। उन्होंने श्रभिमन्यु को सम्बोधित करके कहा—"ब्रर्जुन यड़ा कायर है, इसी लिर स्वयम् न आकर इस वानक की ध्युह तोड़ने के लिए भेज दिया है।" यह सुन बार श्रमि-मन्यु की कोध आ गया और उसने ललकारकर कहा— "जिसे तुम वालक समभते हो. वह कौरव-सेना का घालक है।" इतना कह वह कर्ण से घोर युद्ध करने लगा। अन्त में अभिमन्यु के वार्णों की मार से कर्णभी मूर्चिं हुत हो गये। वीर वालक मारता-काटता चौथे फाटक पर जा पहुँचा। इस फाटक के रज्ञक थे कृपाचार्य। यहाँ मी धमासान युद्ध हुन्ना। स्रभिमन्यु ने एक ऐसा वाण चलाया, जिससं कृषा-चार्यजी के धनुष की डोर कट कई। वह सिंहशावक सेना को रौंदता हुन्न। पाँचवं फ।टक पर जा पहुँच। यहाँ इस बीर बालक का अश्वतथामा से सामना हुआ। उस बीर की यहाँ भी विजय हुई। श्रव वह छुठे फाटक पर जा पहुँचा। यहाँ भूरिश्रवा से लोहा लेना पढ़ा। सबकी नरह इन्हें भी परास्त कर बीर अभिमन्यु गर्जता हुआ सानवें फाटक पर जा धमका। यहाँ पर दुर्योधन अनेक महारथियों और सेना के साथ डटा खड़ा था। घमासान युद्ध होने लगा। वड़े-वड़े महारथियों को उसने व्याकुल कर दिया। कौरवाँ की यहन बड़ी सेना को काट डाला। श्रकेले ही चारों श्रोर घुम-घूमकर मारे वालों के उसने सबके न क में दम कर दिया। सब महारथी घवरा गये कि यह अर्जुन का पुत्र यमराज के तुल्य है। आज यह अकेला ही हम सबकी मार डालेगा;

क्योंकि इसने बहुत सी सेना को मार खून की नदी वहा दी है। कोइ भी वार घायल हुए विना नहीं वचा और इस बालक की देह में एक भी वाण नहीं चुभता। द्रोणाचार्य, कर्ण, अश्वत्थामा, दुर्योधन और शहर आदि सभी वीर घवरा गये। अभिमन्युकी मार से किसी के होश ठिकाने नहीं रहे। अभिमन्यु के वाणों की मार से घवराकर दुयों-धन ने द्रोणाचार्य से पूछा कि हम किस प्रकार विजयी हो सकते हैं ? राजा दुर्योधन को उदास देख और उसके बिनता करने पर उन्होंने सबको बतला दिया कि "यह अभेद्य कवच पहने हुए है, शस्त्र-श्रस्त्रों की चौट इस पर असर नहीं करेगी। साथ ही अभिमन्यु अपने पिता के तुल्य बाग् विद्या में विशारद है. जब तक इसके हाथों में धनुष-बाए रहेगा, तब तक इसका कोई कुछ नहीं बिगाड़ सकता।" यह सुन अनेक महाग्धी एक साथ अभिमन्यु पर अस्त्र शस्त्र चलाने लगे। अभिमन्यु भी सवका उत्तर अपने वाणीं द्वारा बड़ी बहादुरी से देता जाता था। अन्त में कर्ण के एक तीच्ण वाण से उसके धनप की डोर कट गई। तब अभि-मन्यु ने शक्ति द्वारा कितने ही बीरों को मार डाला। अन्त में जब शक्ति भी हाथ से जाती रही तो उसने रथ का <del>खम्मा उखाइकर हज़ारों बीरों को मौत के घाट उतार</del> दिया। जब श्रत्याचारी कौग्वों ने खम्भे को भाकाट दिया तो वह रथ के पहिये से ही मार करने लगा। उस समय वह बीर वालक चारी श्रीर घूम-धूमफर इस प्रकार कौरव-सेना का संहार कर रहा था, जैसे विष्णु भगवान श्रपने सुदर्शन चक्र द्वारा राज्ञसी सेना का संहार कर रहे हो। अन्त में रथ का पहिया भी ट्रट गया। श्रिभमन्यु को निरस्त्र

श्रीर श्रसहाय देखकर, दुःशासन के पुत्र ने उसके सिर पर इतने ज़ोर से गदा का प्रहार किया कि वह बीर वालक श्रज्ञय कीर्ति को छोड़ स्वर्गगमां हुआ। धन्य है पुभद्रा श्रीर श्रद्भित को, जिन्होंने ऐसा बीर पुत्र उत्यन्न किया।

बीर अभिमन्यु के मारे जाने पर पाग्डबों में सजादा छा गया । स्त्रियों का रोना सुनकर पत्थर भी पिघला जाता था। जब त्रिगर्चराज को परास्त कर श्रीकृष्ण के साथ श्रातंत घर लौटे तो उन्होंने देखा कि सब भाई रो रहे हैं, यह देखकर वह धवरा गये और पुत्र के मग्ने का समाचार सुनने ही मुर्चिछत हो गये। अभिमन्यु को स्त्री उत्तरा ने पति के साथ सती होना चाहा; किन्तु श्रीकृष्णजा ने उसे यह कहकर रोक दिया कि तेरे गर्भ में पुत्र है जी इस पुर्यभूमि भारत का मह।पर।कमी चकवर्ती सम्राद् होगा. इसलिए तेरा सती होना उचित नहीं। श्रर्जुन पुत्रशोक के कारण लड़ना छोड़ बन जाने का तैयार हो गये। तय भगवान् श्रीकृष्ण ने उन्हें समभाया कि "यह संसार ही असार है। इसमें न कोई किसी का पिता है और न कोई किसी का पुत्र। यह संसार माया का जाल है, इस भूठे संसार में वे ही मनुष्य नहीं फंसने जो झानी श्रौर बुद्धिमान हैं। इस प्रकार ज्ञानोपदेश से अर्जुन को कुछ सन्तोप हुआ और वे फिर युद्ध करने को तैयार हा गये। उन्होंने यह भा प्रतिज्ञा की कि कल सूर्य के अस्त हांने से पहले ही यदि में जयद्रथ को न मार डाल्ँ तो चिता लगा-कर सम्म हो जाऊँगा। यह कह अर्जुन ने अपने गाएडीव धनुष की डोरी को बढ़े ज़ोर से बजाया। इस प्रतिज्ञा पर भूष्ण ने अपना शंख बजाया और सभी सिंहनाद करने लगे

तथा मार वाजा वजने लगा। इस प्रतिज्ञा को सुन कौरव-सेना में सजारा छा गया। राजा जयद्रथ घवरा गया और भागने की तैयारी करने लगा। राजा दुर्योधन और द्राणा-वार्य ने उसे धीरज दिया और कहा कि हम तुम्हारी रहा का उचित प्रवन्ध कर देंगे। यह सुन उसकी कुछ सन्तोय हुआ और वह कौरव-सेना में ठहरा रहा।

#### जयद्रथ-वध

चौथे दिन, बड़े प्रातःकाल से, द्रोणाचार्यजी ने शकट-ब्युह की रचना की और उसके भीतर भी स्थान-स्थान पर कई एक ब्यूह बना दिए। राजा जयद्रथ को सबसे पीछे छः कोस की दूरी पर कर दिया और उसकी रचा के लिए एक लाख घोड़े. साठ हजार रथा चौदह हजार हाथी और इक्कीस हजार पैदल सेना के साथ कर्ण आदि बड़े-बड़े इक्ष बीरों को नियुक्त कर दिया। इस दिन अर्जुन ने ऐसा विकराल रूप धारण किया कि कौरवीं की बहुत-सा सेना को कार डाला। उन्होंने गुरु दास से ब्यूह के अन्दर प्रवेश करने की आज्ञा माँगी; परन्तु जब वे किसी प्रकार राज़ी नहीं हुए तो थोड़ी देर उनसे युद्ध करके. कृष्णजी की बुद्धिमत्ता से. उनकी परिक्रमा कर वह वड़ा फुर्नी से भाग-कर भीतर चले गये । गुरुजी ने कहा, अर्जुन ! पीठ दिखाकर कहाँ भागा जाता है ? तेरी तो प्रतिज्ञा थी कि मैं शत्रुको कभी पीठ न दिखाऊँगा। अर्जुन ने नम्रतापूर्वक 🔭 उत्तर दिया. महाराज ! आप हमारे गुरु हैं. शत्रु नहीं ।

श्रर्जुन ने अपने अस्त्र-शस्त्रों की मार से सारी कौरव-सेना को तितर-वितर कर दिया। यह देख, राजा दुर्योधन के

होश उड़ गये। उसने ऋचार्य द्रोण से कहा, महाराज ! यदि मैं पहले से जानता कि ऋष जयद्रथ की रस्ना न कर सकरो तो उसे मैं भागने से न रोकता । ऋव ऋर्जुन निकट आ गया है; वह उसे अवश्य है। मार डालेगा। तव गुरु द्रों ए ने राजा दुर्योधन को. मंत्रों के द्वारा, श्रप्नेद्य कवच पहनाकर कहा कि अब तुम स्वयं जाकर उसको रज्ञा करो। वह अकड्मा हुआ जयदथ की रहा करने के लिए उधर चल पड़ा । इधर अर्जुन को. वड़े-वड़े महारिथयों को जीतने में दी हर हो गई । मारे थकावट और प्यास के उनके घोड़े भी धीरे-धीर चलने लगे। तब कृष्ण के कहने से उसी रणभूमि के बीच अर्जुन ने वार्णों का मन्दिर वना दिया श्रीर रथ से उतर पाताल फोड़कर पानो निकाला। कृष्ण ने घोड़े मोल दिए, उन्हें पानी शिलाया, उनकी देह से चुभे हुए वाणों को निकाल श्रोपधि लगाकर भनी भाँति मला। इतना करने पर अव घोड़े फिर ज़ोरदार हो गये तब उन्हें रथ में जोतकर दोतों सवार हुए ऋौर जयद्रथ की श्रीर बढ़ें। कृष्णजी शत्रुश्रों की सेना में घोड़ों की हवा की तरह हाँकते चने जाते थे और अर्जुन दोनों श्रोर तथा सामने के वीर्गे की कारते-छाँरते चले जाते थे। जब दुर्भियन से युद्ध होने लगा तो अर्जुन ने उसे युक्ति से परास्त कर दिया । इधर राजा युधिष्ठिर की रक्षा घृष्टद्यम्न, सात्यकि च्रौर भीमसेन कर रहे थे। राजा युधिष्ठिर ने देखा कि अब सुर्यास्त होने में थोड़ी ही देर है तो घबराकर सात्यिक को अर्जुन की सहायता के लिए भेज दिया। अधिक देर होने पर भीम भी उधर ही चल पड़े जिधर अर्जुन आदि गये थे। ये दोनों वड़ी वड़ी मुसीवनों की

पार करते हुए श्रर्जुन के निकट जा पहुँचे। यादव बीर सात्यिक का भूरिश्रवा के साथ घोर संप्राम हुआ। भूरिश्रवा ने सात्यिक के सार्धि श्रीर घोड़ों को मार डाला । फिर चौटी पकड़ ज्यों ही उनने तलवार से सात्यिक का शिर कारना चाहा, त्यों ही कृष्ण ने ऋ र्न से कहा कि सारपिक को यचात्रो । अर्जुन ने तुरन्त भूरिश्रवा के दोनों हाय काट हातं। फिर सात्यिक ने उसका शिर कार लिया। श्रर्जुन को यह बात पसन्द नहीं आई; क्योंकि मरे को मारना बीगें का काम नहीं हैं। इधर भीमसेन का कर्ण से युद्ध खिड़ गया। भीम बल में तो कर्ण से अधिक थे. परन्तु अअ-विद्या में वे कर्णका सामना नहीं कर सकते थे। घम।सान लड़ाई होते लगी। वे दोनों इस प्रकार लड़ रहेथे मानों दो महाभगंकर हाथी लड़ रहे हों। कर्ष के वाणों की मार से भीम मुर्विद्वन होकर गिर पड़े श्रीर जब इनके पास रथ, घोड़े. सारिय श्रौर हथियार कुछ भी न रह गया ती लाचार ही वे मरे हुर हाथियों की लोधों में जाकर छिप रहे। कर्ण ने इस समय माता कुन्ती के वचन को याद करके भीम को नहीं मारा। परन्तु उन्हें खींचते हुए इस प्रकार बहुत से दुर्बचन कहे-"भीम, तुभे युद्ध का यह मैदान शोभा नहीं देता । अरे वैल. यह रसोई वनानाया वहुत साभोजन कर लेना नहीं है।" इतने में भीम सचेत हो फिर घमासान युद्ध करने लगे।

इधर अर्जुन का युद्ध उन महारिययों से छिड़ा हुआ था, जिनके पीछे जयद्रथ था। अब दिन बहुत थोड़ा रह गया था। कृष्ण ने सोजा— 'गा विना कोई युक्ते किर जयद्रथ को मारना कठिन है, इसिल र मैं अपने योगवल से स्यं को छिपाये लेता हूँ। 'यह कह उन्होंने अपनी अतीकिक

शक्ति से ऐसा अन्धकार कर दिया मानों सन्ध्या हो गई हो। शत्रुद्यों ने समका कि सूर्य ऋस्त हो गया। श्रव श्रज्ने अपना प्रतिज्ञा के अनुसार चिता में आप ही जल मरेगा। युद्ध वन्द हो गया। अर्जुन भी अपनी प्रतिका के अनुसार चिता पर खड़े हो गये तो कौरवों ने जयद्रथ को उनके सामने लाकर खड़ा कर दिया और कहा- 'शत्रु अपने आपको हो भस्म करे, इससे बढ़कर संसार में ऋौर क्या सुख हो सकता है ?' जयद्रथ भी अ तून को फटकारने लगा और उनका श्रप-मान करने लुका। इतने 🗎 सुर्य निकल आया और वैसा ही दिन हो गया। श्रीकृष्ण ने ऋर्जुन को इशारा किया। ऋर्जुन ने एक वास से तो जयद्रथ का शिर काट दिया और दूसरे वाण से उसी शिर की उसके पिता बुद्धसत्र की गीद में गिरा दिया। जयद्रथ के पिता उसी कुरुद्देत्र में सन्ध्योपासन कर रहे थे। उन्होंने यह वरदान पाया था कि जयद्रथ का शिर जिसके द्वारा गिरेगा, उसके शिर के सी दुकड़े हो जायंगे वियह बात श्रीकृष्ण ने अजून की पहले ही समभा दी थी। अस्तु, वह जयद्रथ का शिर वृद्धसत्र की गौदी से ही गिरा. इसलिए बृद्धसत्र के शिर के ही सी टुकड़ें ही गये। कौरवां को अब जात हो गया कि यह सब कृष्ण की ही भाया थी। पाग्डवों के यहाँ खुशी के वाजे वजने लगे और कौरवों में कुहराम मच गया। इस प्रकार भक्तों के हितकारी भगवान् कृष्ण् ने अपने भक्त और भित्र श्रज्जून की प्रतिज्ञा को खब ही पूरा कराया।

# द्रोण को मुक्ति-लाभ

जयद्रथ कं मारे जाने पर राजा दुर्योधन घवग गया।

उसने आचार्य द्रोण से कहा कि आप सदा पाएडवाँ का ही पन्नपांत करते रहते हैं। यह सुन द्रोणाचार्यजी चिढ़ गये। उन्होंने कहा- ''अरे दुष्ट! तेरे ही कारण यह नगहत्या हो रही है। मैं तो ऋपने प्राणों की बाज़ी लगाकर युद्ध करता हूँ। फिर भी तू वाग्वार बुर्भा को दोषी उहराता है। यदि कुछ पौरुष रखता है तो स्वयं युद्ध कर।" यह सुन दुर्योधन ने सेना को दो भागों में बाँट दिया। सेना का एक भाग द्रोणाचार्य की गद्धा में कर दिया शीर शेष सेना से कर्ण को अपने साथ ले, रात ही में युद्ध करने लगा। इस रात कर्ण ने घोर संवाम किया । कर्ण ने सांच लिया था कि आज में. इन्द्र की दी हुई शिक्ष से अर्जुन को अवश्य मार डाल्गा । भगवान् श्रीकृष्ण उसके मन की वात जान गये। उन्होंने श्रर्जुन की उसके साथ युद्ध करने से मना कर दिया और भीमसेन के पुत्र धटोत्कच राचस को उससे युद्ध करने को भेजा। भामपुत्र भी बड़ा पर।कभी था। उसने कौरवों के अनेक बीरों की यमधाम पहुँचा दिया । उसके वल स्रोर पराक्रम को देख कर्णुभी धवरा गया। भ्रन्त में सवने कर्ण्स कहा-"तुम ऋपनी प्रवल शक्ति द्वारा घटोत्कच को मार डाली।" तय लाचार होकर कर्णने वही, इन्द्रकी दी हुई, अमीघ शकि छोड़ी, जिसके लगने से घटोत्कच मर गया। घटोरकच के मरने से पाएडवों को वड़ा दुःख हुआ ; किस्तु कृष्ण को बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने श्रद्धित से कहा कि अव हमारा उद्योग सफल हो गया। अर्जुन ! अव तुम कर्ण को सहज ही में मार सकीगे।

इसके पीछे, थोड़ी देर के लिए, युड वन्द हो गया। उसी

रणभूमि में दोनों द्योर की सेनाएँ आराम करने लगी। विञ्जली रात जब चन्द्रोदय हुआ, तव फिर युद्ध आरम्भ हो गया। गुरु द्रोण ने भी इस रात बड़ा विकराल रूप धारण किया। वे अपने प्राणीं की परवान कर वड़ी वीरता से घमासान युद्ध करने लगे। पांचालनरेश की सारी सेना को उन्होंने काट डालाः; राजाः द्वपद स्त्रौर राजा विराट्ट को भी मार डाला। इसी प्रकार उन्होंने बढ़े-बढ़ महारथियाँ श्रीर श्रृग्वीरों को मृत्यु के मुख में भौंक दिया। द्रोणा-चार्यजी भी लड़ते-लड़ते थक गये थे। श्रस्तु, उन्होंने श्रव ब्रह्म<sup>-</sup> अस्त्र आदि दिव्य-क्रकों का प्रयोग करना उचित समभा । उन्होंने यह भी प्रतिका की कि त्राज ही में ब्रह्म।स्त्र से पाएडवों को मार गिराऊँगा । भ्रपनी प्रतिज्ञा के अनुसार वे अपने अस्त्र-शस्त्रादि से सज्जित होकर मैदान में आ उटे और वड़ी भयंकर लड़ाई लड़ने लगे। उस समय द्रोणाचार्य के तेज से पृथ्वी हिल उठी, आकाश जलने लगा और सब लोक काँप उठे। सभी ने समका कि अ।ज द्रोणाचार्यजी अपने ब्रह्मवल से प्रलय कर देंगे। इस लड़।ई में अनेक महारथी धड़ाधड़ गिरने लगे। यह देख श्रीकृष्णजी ने कहा—''द्रोण के हाथों में जब तक अस्त्र-ग्रस रहेंगे, तब तक संसार की कोई शक्ति उन्हें परास्त नहीं कर सकती। विना युक्ति के श्राचार्यजी को जीत लेना कठिन हो नहीं, असम्भव मालूप होता है। इसलिए राजनीति के अनुसार सबसे श्रद्धा उपाय यह है कि कोई जाकर उनसं यह कह दे कि युद्ध में अद्वत्थामा मारा गया। पुत्र की मृत्यु का समाचार पाकर वे विकल हो हथि-यार डाल देंगे। उसी समय वे मारे जा सकते हैं, श्रन्यथा

नहीं। यह सुन भीम दौड़ पड़े श्रीर बार-बार चिल्लाकर कहने लगे कि ''श्रश्वत्थामा मारा गया ।'' भीम की वार्ती पर गुरुजी को विश्वास नहीं हुआ, अतएव आहिष्णजी ने युधिष्ठिर सं कहा-"तुम्हें लोग सत्यधादी और धर्मात्मा समभते हैं. अतएव तुम्हीं कह दो कि अश्वत्थामा मारा गया।" युधिष्ठिर ने उत्तर दिया—"चाहे संमार भर का धन मुक्ते कोई क्यों न दे दे. में इस तुच्छ जीवन के लिए भूठ कभी न बोल्ँगा। कपट से किसी को शस्त्र-रहित करके मारना कहाँ का न्याय है 😲 श्रीकृष्ण ने कहा — ''राजा युधिष्टिर ! जो मैं कहता हूँ, वह तुम्हें करना होगा। बाद में में तुम्हारी शंकाओं का समाधान कर दूँगा। असल में अञ्बद्धामा नाम का हाथी मारा गया है. अतः तुम पहिले तो ज़ोर से कहना—'ऋश्वत्थामा मारा गया' फिर धीरे से कहना 'नर या कु झगा' युधिष्टिर श्रीकृष्णजी की बात को न टाल सके। उनके छादेश के छनुसार कहने के लिए तैयार हो गये ! गुरुजी के पूछने पर युधिष्टिर ने उनसे कहा—''श्रश्वन्थामा मारा गया। नर या कुञ्जर ( हाथी ) दन्होंने अन्तिम दो शब्दों की इतने धीरं से कहा कि द्रोणाचार्यजी न सुन पाये : क्योंकि नीतिज्ञ श्रीकृष्ण ने इसी यीच में अपना शंख बजा दिया। त्राचार्यजी को युधिष्ठिर पर पूरा-पूरा विश्वास था कि ये भूठ न बोलेंगे । इस दोष से धर्मराज युधिप्ठिर का रथ, जो कि पृथ्वी से पाँच श्रंगुल ऊपर चलता था. श्रव पृथ्वी ही पर चलने लगा । यह प्रलयकांड देख विश्वामित्र. भरद्वाज, वशिष्ठ, अति श्रीर भृगु श्रादि अनेक ऋषि श्रीर महर्षि वहाँ श्राये। इन लोगों के श्रामे- त्रागे अग्निदेव भी थे। ये लोग ब्राह्मण्येष्ठ द्रोणाचार्य को ब्रह्मलोक ले जाने के लिए कहने लगे कि 'द्विजवर्य! क्रोध को शान्त करिए । आप अपने बाह्मणधर्म का स्मरण कीजिए। अव आपका मृत्यु-समय आ गया है।" तव द्रोणाचार्य ने युद्ध छोड़ हथियार रख दिए और उसी स्थ पर योगाभ्यास द्वारा ऋपने प्राणों को ब्रह्माएड में चढ़ा लिया। उन्होंने पुत्र-शोक से व्याकुल होकर तथा ब्रह्मापियों के कहने से अपने प्राण योगवल से ब्रह्माएड फोड़कर निकाल दिये। ब्राचार्यजी ब्रह्मलोक पहुँच गये । इस समय उनको श्रवस्था ८४ वर्ष की थी ; परन्तु वे १६ वर्ष के नवयुवा-सरीखे थे । द्रपद्पुत्र धृष्टद्युम्न ( जिसके हाथ द्रोणाचार्य जी की मृत्यु वदी थी ) वड़ी यह।दुरी के साथ आचार्यजी से लड़ रहा था। जव अ।चार्यजी ने लड़ना छोड़ दिया और उनके शरीर से प्राण निकल चुके, तब उसने उनके रथ पर चढ़, बोटी पकड़ उनका शिर कार डाला। अर्जुन ने उसे ऐसा करने से मना किया ; किन्तु वह उस निदित कर्म करने से पीछे ■ इटा । इस पर अर्जुन ने उसे बहुत सी गालियाँ दीं. श्रीर राजा युधिष्ठिर से भी कहा कि आपने गुरुजी से सूठ वीलकर श्रद्धा काम नहीं किया।

गुरुपुत्र अश्वतथामा दूसरी और युद्ध कर रहे थे। जब उन्हें अपने पिता की मृत्यु का समाचार मिला तो मारे कोध के वह आगचवूला हो गये। धृष्टचुम्न को मारने की प्रतिक्षा कर उन्होंने घोर संआम किया। उन्होंने दिव्यास्त्रों का अयोग करना भी आरम्भ कर दिया और अर्जुन आदि सभी पाएडवों को भस्म करने के लिए नारायण अस होता। उस अस्त्र से आकाश जलने लगा, नाना प्रकार के शस्त्र अस्त्र

निकलने लगे और पाएडव-सेना का संहार होने लगा। इससे पाएडव-सेना में हाहाकार मच गया। तब अर्जुन सहित भगवान् कृष्ण कर रथ सं कृद पड़े और उन्होंने सब को अ का दी कि अर्थनी-अपनी सवारियों से उतर नारायणास्त्र को हाथ जोड़ों। सबों ने यही किया, तब नारायणास्त्र शान्त हो गया। किर अश्वत्यामा ने और कितने ही दिव्यास्त्र चलाये; परन्तु जब कृष्ण और अर्जुन के सामने उनका एक भी उपाय न चना नो अन्त में युद्ध वन्द् कर दिया गया।

### सेनापति कर्ण

द्रोणाचार्य के मरने पर वीरवर कर्ण प्रधान सेनापित हुए। इन्हें सेनापित का गौरव केवन दो दिनों के लिए प्राप्त हुन्ना था. किन्तु इतने ही समय में इन्होंने प्रलय का दश्य उपस्थित कर दिया। पहले दिन कर्ण ने मकरच्यू इ वनाया, जिसके मुकावले में अर्जु नने अर्ध चन्द्राकार व्यू इ की एचना की। कौरवां और पागडवां की सेना के यीच धोर संप्राप्त हुन्ना। इस दिन कर्ण ने नकुल की ऐसा परास्त किया कि उनके पास रथ, धोड़े, सार्थ और हथियार आदि कुल भी न रह गये। जब वह भागने लगे तो उनके गले में धनुष डाल उन्हें कर्ण ने खींच लिया। यदि वे चाहते तो नकुल की मार डालते. परन्तु माना कुन्ती के बचन को याद करके उन्हाने उसे छोड़ दिया। इनने में संध्या हो गई और युद्ध बन्द हो गया।

दूसरे दिन कर्य ने राजा दुर्योधन से कहा कि राजन्! अराज मेरा अन्तिम युद्ध होगा। आज या तो मैं ही अर्जुन

को मार डालूँगा या श्रज्ञुन ही मुक्त रणशय्या पर सुलादेगा। राजन्! यद्यि श्रञ्जन ने दिव्य श्रस्त प्राप्त कर निये हैं, तथापि बुद्धि, साहस और धर्म आदि प्रत्येक वात में में उससे अधिक हुँ। उसके पास अग्निदेवता का दिशा हजा उत्तर रथ है, हवा से बात करनेवाले तेज़ बोड़े हैं, दो तरकम ऐमे हैं, जो वाणों से कभी खाली नहीं होते और सबसे अधिक भगवान् ऋष्ण उसके सार्थि हैं। मेरे पास भा परश्रुरामजी का दिया हुआ वह धनुप है, जिससं उन्होंने इक्रीस बार चित्रयों का संहार किया था। यह मेरा धनुप किसी दशा में भी अर्जुन के गाएडीव धत्रुप से कम नहीं है। मेरे पास परशुगमजी के दिए हुए अनेक दिव्याख्य भी हैं। हाँ, तरकस मेरे पास वैसे नहीं; इसलिए हे राजन्! मेरे रथ के पीछे-पीछे वाणों सं भरं हुए कई छकड़े कर दीजिए। मेरे पास सारिध भी उतना श्रव्हा नहीं है, जो कृष्ण की बराबरी कर सके। इसलिए महनदेश शल्य की मेरा सार्याय होने के लिए राज़ी की जिर। महाराज शहर सारिथ के काम में कुष्णुं से कम नहीं हैं। यदि यह प्रयन्त्र श्राप कर दें तो मैं श्रद्धन को अवश्य ही मांग डाजूँगा। राजा दुर्योधन ने कर्ण की बात मान ली और उसने वेंसा ही प्रवन्ध कर दिया। पहले तो महाराज शख्य इस चान से चिद् गये और अपने 'घर जाने की नैथार हो गये। किन्तु दुर्योशन के खुशामद करने छौर समभाने पर वे किसी प्रकार राज़ा हो गये। उन्होंने कहा, चूँकि आप मुक्ते ऋष्ए से अधिक चतुर और गुणवान् समभते हैं, इसलिए में कर्ण का सारथि बनने की तैयार हूँ। परन्तु फिर भी में एक प्रतिशा त्रापसे कराये लेता हूँ कि युद्ध के समय में कर्ण की जो कुछ कहूँगा, उसे

वह सब सहना पड़ेगा। दुर्योधन ने जब इसे स्वीकार कर लिया, तब मद्रराज शल्य सारिध हुए। मद्रराज का राजा युधिष्ठिर की वात समरण थी कि युद्ध में मुक्ते कर्ण की तेजोहानि करनी है, इसी से उन्होंने यह प्रतिक्षा करा ली थी।

श्रव युद्ध छिड़ गया। भीमसेन का दुःशासन के साथ, श्रर्जु नका संशप्तक चत्रियों से, जिनका रचक यादव कृतवर्मा था, घृष्ट्युझ, सात्यिक और राजा युधिष्ठिर आदि पाग्डवीं का कर्ण के साथ युद्ध होने लगा। कर्ण ने वाणों की मार से राजा युधि छिर को पीड़ित कर दिया, इसलि र वे फिर युद्ध कर सके और डेरं पर चले आये। जब अर्जुन को मालूम हुआ कि राजा युधिष्टिर यहुत घायल हो गये हैं तो वह युद्ध न कर, कृष्ण के साथ राजा के कुशल समाचार पूछने के लिए चले श्राये। राजा युधिष्ठिर ने कहा कि श्रजुंन, तुम कर्ण को मार श्राये हो, इससे अब मेरी सारी पीड़ा दूर ही गई। अर्जुन ने उत्तर दिया कि महाराज! कर्ण तो अभी जीवित है। मैं उससे युद्ध करने जा ही रहा था कि राह में श्रापकी खबर मिली, इसलि र यहाँ चला श्राया। श्रद श्रादा दीजिए, में उसे मार श्राऊँ। 'कर्ण श्रमी जिन्दा है', यह सुन राजा को मार्मिक दुःख हुआ। उन्होंने अर्थार और कोवित होकर अर्जुन से कहा कि तुम वड़े उरपोक और कायर हो। अगर तुम कर्ण की नहीं मार सकते तो अपना गाएडीव धनुष किसी दूसरे को दे दो।

अर्जु न-युधिष्टिर-मतिवाद

अर्जुन को प्रतिज्ञा थी कि जो कोई मुक्ते ऐसे कड़ने उड़ा

कहेगा. उसका में शिर कार डालूँगा। इससे क्रोधित होकर उन्होंने राजा युधिष्टिर का शिर कारने के लिए मियान से तलकार खींच ली। यह देख कृष्ण ने अर्जुन को डाँश। कृष्ण ने कहा, ''अरे अर्जुन, तुसे धिकार है, जो तूने अपने बड़े भाई को मारने के लिए हाथ उठाया!'' अर्जुन ने कहा कि मैंने यह प्रतिज्ञा की है कि जो कोई मुससे यह कहेगा कि ''अपना गाएडीव धनुप दूसरे को दे दे, तो उसका शिर कार लूँगा।'' भगवान ने कहा—''अर्जुन! तू बढ़ा नादान है। तुसे देश, काल और पात्र का ज्ञान नहीं।' अरे जिसका कभी असत्कार ■ किया हो, उसका एक बार अपमान करना ही मार डालने के बराबर होता है। तब राजा तो तेरे बढ़े माई हैं।''

## कृष्ण का शान्ति-दान

भगवान् के समकाने पर श्रज्ञ न को ज्ञान हुश्रा। उन्होंने पश्चात्ताप किया। फिर पहले तो उन्होंने श्रपना प्रतिक्षा के श्रज्ञ सार राजा युधिष्ठिर को ऐसे कठोर श्रोर श्रज्ञात्तित वचन कहे, जैने उन्होंने कभी नहीं कहे थे श्रोर फिर वे रोते हुए उनके ऐसे में गिर पड़े। श्रज्ञ न के कठोर वाक्यों से राजा को श्रत्यधिक दुःख हुश्रा। उन्होंने कहा—"श्रज्ञंन! श्रा, तृ मेरा सिर्काट डाल। में जाबा हुँ: श्रन्त तक वन में रहकर नपस्या द्वारा श्रपनी श्रातमा को श्रुद्ध कक्षणा। में श्रव तेरी विजय-लहमी का भोग नहीं कक्षणा।" भगवान् ने राजा श्रुधिष्ठिर को समकाया श्रीर श्रज्ञंन की प्रतिक्षा वनलाकर शान्त किया। तच दोनों भाई, रोते हुए, परस्पर वड़े प्रेम से मिले और भगवान् कृष्ण को धन्यवाद देते हुए

कहा कि महाराज ! हम लोगों पर जब-जब आपित आती है, तब-तब आप हो उससे हमको उवारते हैं । इन उपकारों के मृश्णी हम लोग सद्। ही रहेंगे । अब राजा ने अर्जुन को कर्ण के मारने की आज्ञा दे दो और वे कृष्ण के साथ रण-भूमि में आये।

### दुःशासन-वध

यहाँ भीमसेन श्रौर दुःशासन 🖩 मल्ल-युङ हो रहा था। दोनों ही बड़े बलवान् थे। परस्पर दांव-पेच से गहा-युद्ध कर रहेथे। भीम को प्रापनी की गई प्रतिज्ञा याद आ गई। जिस समय दुःशासन द्रौपदी की दुर्दशा कर रहा था, उसी समय भीम ने प्रतिक्षां की थी कि मैं दुःशासन की मारकर उसका छाती का रक्तपान करूँगा। भीम के सामने वह चीर-हरण का दश्य उपस्थित हो गया। भीम की आँखें कीध से लाल हो गई। दाँतों से होओं को चवाते हुए उछलकर भीम ने उसके सिर पर इतने जी से गदा मारी कि उसकी चोट से वह वेचारा जमीन पर गिर पड़ा श्रीर उसी चरण उसके प्रारापखेळ उड़ गये। अब भीम ने उसकी देह पर चढ़. तलवार की नोक से छाती को चीर डाला। फिर उन्होंने उसका गक्त अअलि में ले दुर्योधन आदि कौरवों को दिखलाते हुए पी लिया और कहा कि सभा के बीच में द्रीपदी के बाल पकड़नेवाल इस दुए की मार-कर याज मैंने अपनी एक प्रतिज्ञा पूरी की। अब दुर्योधन पशु अभी बाकी है। इसकी भी जाँघ तोड़ दूसरी प्रतिका पूरी करूँगा।

# कर्ण-वध

एक स्रोर तो दुःशासन श्रीर भीम की लढ़ाई खिड़ी थी. दूसरी श्रोर कर्ण का पुत्र श्रर्जुन से युद्ध करने लगा। मला, श्रर्जुन के सामने वह क्या टिक सकता था? 📰 📰 पुत्र होने के कारण वह बीर इतना साहसी था कि इच्छा 👅 होते हुए भी श्रर्जुन को उससे लड्डना ही पड़ा। श्रन्त में यमराज ने उसे श्रपने पास बुला ही तो लिया। पुत्र 'को मृत्यु का समाचार सुन कर्ण बहुत दुर्वा हुए स्रौर पाएडवा का नाश कर देने के लिए दूने उत्साह से युद्ध करने लगे। कर्ण की कभी हार न होती। पर इनके साथ अनेक युक्तियों और उपायों से काम लिया गया। इनके पास पाँच ऐसे वाण भी थे. जिनको सहना कठिन था। एक दिन कुन्ती ने जाकर वे पाँचों वाण भी उनसे माँग लिये। कणं इतने दानी थे कि कभी उनके मुख से 'नहीं' निकलती ही 🔳 थीं। यही नहीं, कर्ण के मुकुट श्रीर कवच-कुएडलों में भी यदी शक्ति थी कि उन्हें किसी प्रकार के श्रक्ष-श्रक्ष काट या मार ही नहीं सकते थे। इन वस्तुओं के न होने पर कर्ण की बही दशा हुई. जो विना पंख के पद्मी की होती है। यद्यपि कणं अर्जुन के साथ बड़ी वीरता से युद्ध कर रहे थे, किन्तु मद्रराज शल्य कर्ण की निन्दा करके बराबर उनके तेज की हानि करते जाते थे। कर्ण बड़े बीर थे। उन्होंने बालों को भड़ी लगा दी। श्रर्जुन उनसे भी अधिक वीर थे। इन्होंने मारे वाणों के चाकाश-पाताल एक कर दिया। भगवान् कृष्ण रथ के हाँकने में चतुर थे। वे कभी तो घोड़ों को ऊपर उच्चाल-

कर रथ को जँवा कर देते. कभी बोड़ों के पैर मुकाकर रथ को नीचा कर देते, कभी बाई छोर से भर दाह नी छोर हो जाते और कभी दाह नी छोर से बाई छोर। इस प्रकार वे अपनी रणवातुरी दिखनाते हुए. रथी छाड़े न को बचाते जाते थे। मदराज शहप भी सारिब के काम में बड़े चतुर थे। वे भी अनेक चानों से. रथ को हाँकते हुए कण की रच्चा करते थे। दीतों रथ सोते. चाँडी और रखों से जड़े होने के कारण चमचमा रहे थे। अर्जु न के रथ में वानरी ध्वजा और कण के रथ में सिंह की ध्वजा थी। ये ध्वजाएँ भी बहुमूल्य रहनों से जड़ी हुई थीं। कण छौर अर्जु न व्याप अर्थने अपने विभाव पर सवस्य हो देखने के निर अर्थ। सवों ने यही कहा कि ऐसा तुमुज संवाम छाज तक नहीं हुआ और न भविष्य में होने की आशा है।

कर्ण और अर्जुन दोनों ने वांगों से आकाश को छा दिया। दिव्याख्नों की वर्षा होने लगी। कहीं अगिन जलती हुई नज़र आता थी. तो कहीं याइल उमड़ते हुए दिखलाई देते थे। कभी विज्ञजी तड़पने लगती. तो कभी पानी वर-सने लगता। कभी हवा का ऐसा भौका आता कि आकाश निर्मल हो जाता, कभी मारे वाणों के सूर्य छिप जाता और दिन में इतना अन्यकार हो जाता कि अगना पराया नहीं स्भाना था। ऐसे ही उन दोनों पुन्त-सिंडों ने घोर संग्राम किया। कर्ण ने एक नागाख छोड़ा। इस नागाख्न में अर्जुन का पूर्व शत्रु अश्वसेन सर्प आकर पेठ गया। यह तक्षक का पुत्र था, जो खाएडव वन से जलते समय भाग गया था। भगवान ने देखा कि इस नागाख्न से अर्जुन नहीं वचेगा; इसलिए नागास्त्र गिरने के समय उन्होंने घोड़ों को ऐसा वैठा दिया कि रथ का अगला भाग नीचा हो गया। इससे नागास्त्र अर्जु न के सिर पर नहीं गिरा. किन्तु मुके हुए किरीट पर गिरा। मुकुट चूर-चूर हो गया और अश्वस्तेन आकाश में हो रहा। कृष्ण के वनलाने पर अर्जु न ने अश्वसेन को मार गिराया। अर्जु न. विना किरीट नंगे सिर हो गये। अब उन्होंने सफ़ंद पगड़ी चाँध ली। यह किरीट ब्रह्माजी ने इन्द्र का दिया था। और इन्द्र ने प्रमन्न होकर स्वर्ग में अर्जु न को दे दिया था। यह दिव्य किरीट बढ़ा सुन्दर था। इसी किरीट के कारण अर्जु न का नाम किरीटी हुआ था।

श्रय कर्णुका श्रान्त समय श्रा गया। उन्हें परशुरामजी का शाप था कि अन्त समय में मेरे दिये हुए दिव्यास भूल जाश्रोगे। एक श्रोर शाव था कि युद्ध के समय कर्ण के रथ का पहिया पृथ्वी 🎚 घँस जायगा. जिससे वह शत्रु से युद्ध न कर सकेंगे और मारे जायँगे। यही हुआ भी। रथ के पहिये को पृथ्वी ने पकड़ सा लिया। वह पेसा की वड़ में घँस गया कि कर्ण का कोई वश नहीं चला। उन्होंने कहा-"अर्जुन ! तुम धर्मात्मा हो, मुक्ते पहिया निकाल लेने दो।" परन्तु कृष्ण ने उत्तर दिया—"कर्ण ! जब तुमने भीमसेन को विष देने की सलाह दी थी. तव तुम्हारा धर्म कहाँ गया था ? जब तुमने लाजागृह में पाएडवॉ को भस्म करने की सम्मति दी थी. तब तुम्हाग धर्म कहाँ था । जब दुःशासन ने भरी सभा 🖩 द्वीपदी के वाल पकड़े थे श्रीर तुम फूले-फूले फिरते थे. तव क्या धर्म लोग हो गया था ? श्ररे अधर्मी । जिस समय तुम छः महारथियाँ ने मिलकर

स्रकेले वालक स्रमिमन्यु को मारा था, उस समय तुम्हें धर्म की याद न आई! अब तुम वृथा ही धर्म की दुहाई देते हो। जब अबने उत्पर विपत्ति पड़ती है, तभी धर्म स्म पड़ता है।" कर्ण ने इसका कुछ भी उत्तर न दिया। मारे लजा के सिर नीचा कर लिया। परन्तु किर भी अर्जु न की खाती पर उन्होंने ऐसे बाण मारे कि वह वेहीश हो गये। किर उन्होंने रच से उनरकर पहिये को निकालना चाहा। हनने में अर्जु न को होश आ गया, और कृष्ण के कहने से उन्होंने कर्ण का सिर कर डाला। कर्ण ने जिस बीरता से युद्ध किया था, उसे याद करके कीरव रोले विलखने लगे। अब कीरवीं का रहा सहा धर्म भी जाना रहा। कर्ण की मृत्यु का कारण उनकी दानवीरता ही थी। इसी से दानी कर्ण का नाम आज भी सनसन भारतवर्ष में विख्यात है।

## सेनापति शल्य

कर्ण के मरने पर दुर्योधन एक प्रकार से हताश-सा हो गया, परन्तु था वह अपने हुठ का पका। इतना होते हुए मी उसने सुनद न की और अन्त ■ सर्वस्व खोकर ही मरा। आज युद्ध का अठाग्डवाँ दिन था। अब कौरवों के प्रधान सेनापनि मद्रनरेश शत्य हुए। इन्होंने केवल एक ही दिन युद्ध किया। राजा युधिष्ठिर ने अपने भाइयों से कहा कि तुम सब लोगों ने बड़ा काम किया है। एक न एक प्रतिक्षा को सबने पूरा किया है। देखी शिख्युड़ी ने भीष्म को मारा, धृष्युझ ने दोगासार्थ को, अर्जुन ने जयद्र्य और कर्ण को नथा भीम ने दुःशासन को मारा और दुर्योष्ट्रन को मारने की उसकी प्रतिक्षा है ही; तथा सहदेव

शकुनि को मारेगा। परन्तु मैंने कोई काम ऐसा नहीं किया. इसलिय मामा के मारने का काम में अपने ऊपर लेता हैं। अव मामा-भांजे का युद्ध होने लगा। शत्य वड़ी वीरता से लड़े। कौरवों का कोई भी सेन पति ऐसा नहीं हुआ। जिसने पाएडवाँ के छुके न छुड़ा दिये हाँ। परन्तु जब श्रीकृष्ण-जैसे नी ति घुरन्धर रचक हों. तब भला कौन वाल वाँका कर सकता है। कौरवों के वड़े-वड़े योदा और वीर सिक्तिशाली सभी सेनापति रणभूमि में काम आ चुके थे। इन घटनाओं से दुर्योदन की इतनी चिन्ता हुई कि उसका खाना, पीना, सोना इराम हो गया। रही-सही कौरव-सेना शहर के सेनापतित्व में बड़ी बीरता से लड़ रही थी; किन्तु इसी यीत में शहय लड़ते-लड़ते युधि हिर द्वारा मारे गये। इधर सहदेव और शकुनि में लड़ाई हुई। ये भी मामा भांजे थे। भांजे सहदेव ने मामा शकुनि के दोनों हाथ कारकर उनका गला कार उल्ला और भीमलेन ने सारा कौरव सेना को नष्ट कर दिया। दुर्योशन के जितने आई वाक़ी रह गये थे. उन सबको उन्होंने मार डाला। इन बीरॉ के मर जाने से दुर्योधन का रहा सहा साहस भी जाता रहा । युद्धभूमि में अब उसका टिकना कठिन हो गया : अब कौरव-सेना में नाम मात्र के दो-चार बीर वाक़ी रह गये। जब दुर्योधन को यह मालूम हुआ कि ऋपाचार्य, कतवर्मा श्रीर श्रश्वत्थामा को छोड़ सभी बीर युद्धस्थल में काम आ चुके हैं तब उसकी आँखों के सामने अँबेरा छा गया। श्रय उसे अपने प्राणों के बचाने की चिन्ता पढ़ गई: उसने तुरन्त ऋपनी गदा उठाई स्रौर भागकर एक तालाव के जल-स्तम्भ में जा खिया।

# दुयोंधन-वध

पाएडवी ने राजा दुर्योधन को सर्वत्र खोज डाला, पर उसका कहीं पता न लगा। अन्त में भी तों से यह समाचार मिला कि वह तालाब में छिपा बैठा है। दूँ दृते दूँ दृते वे लोग उसी सरोवर के पास आये, जिसमें दुर्योधन छिपा था। पहले तो वह तालाव से निकलता ही नहीं था; किन्तु पाएडवों की ललकार सुनते ही उत्तेजित हो कर वाहर निकल आया। उसने युधिष्ठिर से कहा कि एक तो बें अकेला हूँ, दूसरे,मेरे पास कोई अस्त्र शस्त्र भी नहीं हैं. इसलिए में कैसे युद्ध कर सकता हूँ ! युधिष्ठिर ने कहा, दुर्योधन! जो शस्त्र बाहो ले लो और हम पाँचा भाइयों में से जिस एक के साथ युद्ध करना पसन्द हो, उसके साथ युद्ध करो। केवल उसा के हार जाने से में अपनी हार मान लूँगा। यह सुत दुर्योधन बहुत प्रसन्न हुआ। वह भीमसेन के साथ गदायुद्ध करने को तैयार हो गया।

कृष्ण ने राजा युधिष्ठिर से कहा कि राजन्! क्या समभा-कर तुमने ऐसा कह दिया ? दुर्योधन बढ़ा वीर और गदा-युद्ध में चतुर है। यदि वह भीमसेन के सिवा, तुममें से और किसा के साथ लड़ने को कहता तो फिर क्या हाता ? गदा-युद्ध में आप लोग कोई भी (उससे पेश न पाते। श्रव भीमसेन से उसका गदा-युद्ध होने लगा। यह श्रन्तिम युद्ध देखने के लिप सब लोग एकत्र हो गये और उत्सुकता से इन दा वीरों का द्वन्द्व युद्ध देखने लगे। इसी समय तीर्थ-यात्रा करते हुए ओकृष्णजी के बढ़े भाई बलरामजी भी उधर ही आ निकले। बलदेवजी राजा दुर्योधन के गुक थे। दुर्योधन ने विशेष करके गदायुद्ध इन्हों से सीसा था। इस युद्ध के ये ही निरीचक हुए। श्रीकृष्ण ने इन्हें निरीचक इसलिए बनाया कि एक तो ये इस विधा के विशेषझ थे, दूसरे इनके निरीचक होने के कारण किसी पर पच्चपात का दोष न लगता।

जिस समय द्रीपदी पर अत्याचार किर जा रहे थे. उस समय दुर्योधन ने अपनी बाई जाँव दिखलाकर कहा या कि द्रौपदी को मेरी इस जाँच पर विठा दो। यह सुत, भीम ने उसी समय प्रतिका की थी कि समय आने पर में तेरी यही जाँव तो हुँगा। पर इस समय भीव अपनी वह प्रतिका भून गये। इसलिय उन्हें वह स्मरण कराने की इव्छा से श्रीकृष्णजी ने अपनी वाई जाँव हाथ से धपथपाई। भीम को अपनी प्रतिज्ञा याद आई और उन्होंने अपनी प्रतिज्ञा के अनुसार दुर्योधन की जाँघ गदा से ताइ दी। दुर्योधन पृथ्वी पर गिरकर वेकाम हो गया। इस पर वलदेवजी श्रीमसेन पर अप्रसन्न हो गये। उन्होंने अपना हल-मूराल उठा लिया। परन्तु श्रीकृष्ण ने उन्हें रोक लिया। बलदेवर्जी ने कहा कि मीम ने अन्याय किया: जाँघ में गदा मारने की प्रथा धर्म-संगत नहीं है। तब श्रीऋष्णजीने समभाया कि माई. समा में जब दुयाँघन ने अपनी जाँघ दिखलाकर द्वीपदी से कहा था कि आर. इस पर बैठ. नभी भीमसेन ने प्रतिकाकी थी कि मैं तेरी यही जाँघ नोड़्ँगा। इसी से उन्होंने आज श्रपनी प्रतिज्ञा पूरी की है. श्रन्याय नहीं किया है। यह सुन वलदेवजी रथ पर सवार हो द्वारका चले गये श्रीर युद्ध समाप्त हो गया। श्रव कौरवों की श्रोग कुपाचार्य, श्रश्वत्यामा और कृतवर्मा, यहो तीन बीर रह गये ; ग्यारह

श्रवौहिणों सेना १८ दिन में जूम गई। धृतराष्ट्र का पुत्र युयुरसु (जो कि वेश्या से उत्पन्न हुआ था ) भी वच गया।

### सेनापति अश्वत्थामा

जहाँ दुर्योधन श्रधकटे वृत्त की तरह पड़ा था, वहाँ रात में कृपाचार्य, श्रश्वत्थामा श्रीर कृतवर्मा तीना श्राये। श्रश्वत्यामा ने कहाः—''राजन् ! मैं ऋ।जहाँ रात को पाग्डवीं कानाश कर दूँगा।" यह सुन दुर्योधन का कुछ सन्तोष हुआ और उसने इन्हें ही सेनापित बनाया। अश्वत्थामा ने सोचा कि पाएडवों के पास सेना ऋव भी थोड़ी नहीं है। धर्मपूर्वक लड़ने से कोई लाभ नहीं होगा। इसलिए उन्होंने रात ही में उनके शिविर में जाकर पास में सहित सोती हुई सेना को कार डाजना अच्छा समभाग उन्होंने सीचा कि पाएडवों ने भी तो भीष्म. कर्ष, दुर्योधन श्रीर मेरे पिता को अन्याय से हां मारा है। यही विचारकर उन्हाने क्या-चार्य श्रीर कृतवर्मा से कहा:-"'पाएडव इस समय थके-माँदे स्रोते होंगे, हम लोगों को इसी समय चलकर उनका काम तमाम कर देना चाहिए।" ये दोनों इस प्रकार 📧 मीच कर्म करने के लिए तैयार न थे; किन्तु संनापित की श्राज्ञा मानने के लिए वे वाध्य थे। श्रस्तु, कृतवर्मा श्रीर कुराचार्य साथ तो गये ; किन्तु वे शिविर के बाहर ही खड़े रहे। पाएडव लोग उस रात को वहाँ 🖩 थे। दुर्योधन से लड़ने में संध्या हो गई थी. इसलिए कृष्ण श्रीर सात्यिक के साथ वे हिरएयवती नहीं के तट पर विश्राम कर रहे षे : क्यों कि शिविर वहाँ से दूर था, श्रीर किसी से युद्ध होनेका भी अब अंदेशा नथा। इधर पाएडवीं की सेना भी कई दिनों की थकी-थकाई अचेत सो रही था। अश्वत्थामा ने शिविर के भीतर घुसकर सबसे पहले अपने पिता के मारनेवाले भृष्युम्न का, सीते में ही मारे लातों के, दम निकाल दिया। फिर उसके भाई शिखएडी को मार डाला। इसके पींखे उन्होंने द्रीपदी के पाँचों राजकुमार्ग के सिर काट लिये। सोती हुई सेना में भगदड़ पड़ गई। ऋश्वत्थामा ने किसी को जीविन नहीं छोड़ा। उन्होंने सोते, जागते, लड़ते, भागते सभी को मौत के घाट उतार दिया। जो लोग शिविर के बाहर भागने की चेष्टा करने, उन्हें कृतवर्मा और कृपाचार्य मार डालते थे आखिर में पाएडवाँ की सेना में भी मर्द का पुतला जीता नहीं रह गया, केवल भूष्ट्युम्न का सारिध भागकर ाच गया । यहाँ से जाकर ऋश्वत्थामा ने अपनी बहादुरी की लम्बी-बौड़ी डींग हाँकते हुए दुयों-धन से कहाः — 'मैंने श्रापके जन्म-शत्रु पाएडवीं की मार डाला ।" दुर्योधन अपने किए का फल पा रहा था और मृत्यु की घड़ियाँ गिन रहा था। फिर भी जब उसने ऋपने अजेय शत्रुश्रों के मरने का समाचार सुना तो वह यहत ही प्रसन हुआ। कुछ देर के लिए वह अपने दुःस और पीड़ा को भूल-सा गया।

जब मनुष्य अविवेक से किसी घृणित कार्य की करने जाता है, तव उसकी बुद्धि पर अज्ञान का परदा पढ़ जाता है। यहाँ हाल अश्वत्थामा का मी हुआ। वे इतने घवराये हुए थे कि उन्हें इस बात की सोचने का समय ही न मिला कि जिन्हें में मार रहा हूँ, वे पाएडव ही हैं या और कोई। इसलिए उन्होंने दुर्योधन से कह दिया कि मैंने आपके शत्रु पाएडवाँ को मार डाला। दुर्योधन की किसी का शाप था कि जब उसके लिए दुःस श्रीर सुस बरावर होंगे, उसी समय उसके शाण ह्यूटेंगे अस्तु. जब श्रद्भवत्थामा ने पाएडवों के बध का समाचार सुनाया तो वह बहुत मसन्न हुश्रा, किन्तु जब उसकी यह जात हुश्रा कि उनके स्थान पर वैचारे निरपराध बालक मार डाले गये हैं, तब उसकी बढ़ा दुःस हुश्रा। इसा समय सुख-दुःस्व की मात्रा बराबर होने के कारण उसका शाणान हो गया। श्रव पाएडवों की श्रीर भा सात श्रचीहिणी सेना में से केवल पाँच पाएडव, कृष्ण श्रीर सात्यिक यही सात रह गये, जैसा कि सबलसिंह-कृत महाभारत में लिखा है—

कृप, कृतवर्मी, अस्वत्थामा । कौरव मध्य बची यह मामा ॥ अस् पाग्डव, सात्यिक, जगत्राता । पांडव मध्य बचे ये साता ॥

जब सबेरा हुआ तब धूरघुम्न के सामिय से पाएडवों ने सेना-संहार का समाचार पाया। सब लोग शिविर में आये। राजा युधिष्ठिर ने देखा, पाँचों पुत्र और सभी सम्बन्धी मरे पड़े हैं। यह देख इन्हें मूच्छों आ गई। जब उन्हें होश हुआ तो कृष्ण ने समभाकर इन्हें शान्त किया। इतने में द्रौपदी भी वहाँ आ गई और रोने-पीरने लगीं। उनके विलाप से पाएडव भी बहुत ही दुःखित और कोधित हुए। द्रौपदी ने प्रण किया कि "जब तक अश्वत्धामा के शिर को मिल न पाऊँगी और वह मारा न जायगा, तब तक में अब-जल न यहण कहाँगी।" फिर उन्होंने भीमसेन से कहा कि में अपना दुःख दूर होने की आशा आप ही से रखती हूँ। महानीच अश्वत्थामा यदि अहालण और गुरुषुत्र होने से मारने के योग्य न हो तो उसके मस्तक की मिल को ही निकाल लाइए, इसी से मुके संतोष होगा।

भीम श्रश्वत्यामा की मिण लेने और उन्हें गिराने के लिए चल दिये। श्रीकृष्ण जानते थे कि श्रश्यत्थामा के पास ब्रह्मशिर नामक कराल अस्त्र है; उसके आगे चाहे सैकड़ों भीम आर्चे, तब भी उससे पेश नहीं पा सक ते. किन्तु उल्हें त्रश्वत्थामा ही इन्हें मार डालेंगे। राजा युधिष्ठिर से यह यात कह वे अपने रथ पर सवार हो गये और मोम की सहायता के लिए चल पड़े। राजा युधिष्ठिर श्रीर श्रजुन मी उनके साथ हो लिये और ये सब भीमसेन से मार्ग ही में जा मिले। श्रश्वत्थामा एक वन में ब्यासजी के पास वैठे हुए थे। वहीं पर यं लोग भी जा पहुँचे। जब भीमसेन ने अश्वत्थामा को ललकारा तो फि। युद्ध होने लगा। श्रश्वतथामा एक ऐसा दिव्य श्रख्य जानते थे, जिससे तीनी लोकों का प्रलय हो सकता था। गुरु द्रोणाचार्य ने उनके वंचलस्वभाव होने के कारण, इस दिव्यास्त्र के चलाने 📰 मंत्र तो इन्हें वतला दियाथा. परन्तु लौटा लेने की युक्ति नहीं वतलाई थी। इसी दिव्य श्रस्त का नाम था ब्रह्मशिर। इसका यह प्रभाव था कि चलानेवाला यदि विना युक्ति के फिर इसे लीटा लेना चाहे तो यह उसी को भस्म कर देता था। द्रोणाचार्यजी अर्जुन से भी वहें प्रसन्न रहते थे, इस-लिए उन्होंने अर्जुन को इस ब्रह्मशिए का चलाना श्रीर लौटा लेना भी वतला दिया था। श्राखिर जब श्रजुन ने उनसे मिण लेनी चाही, तो सब पाएडवों को मार डालने के संकल्प से अश्वत्थामा ने इस दिव्य अख्न को छोड़ ही ती दिया। कृष्ण ने जब देखा कि इससे सब पाएडव महम हुए जाते हैं तो उन्होंने ऋर्जुन को भी वही श्रस्न प्रयोग करने की आजा दी। अब दोनों 💴 परस्पर भिड़ गये। आकाश

जलने लगा। तीनों लोकों में हाहाकार मच गया। 🌉 ध्यास श्रादि ऋषियों ने कहा- महाराज ! इसे रोकिर, नहीं नो नीनों लोक भस्म हुए जाते हैं । इस पर कृष्ण की आज्ञा से अर्जुन ने तो अपना दिव्य अख्य नौट लिया. परन्तु श्रश्वत्थामान लौटा संके । इस सन्य प्रज्ञीत की प्रचवप्र उत्तरा गर्भवती थी । भगवान् ने ऋश्वत्यामा से कहा कि इस दिवा श्रस्त से उत्तरा के गर्भ को इस प्रकार चीए करो कि वालक न मरने पावे और दिख्यास्त्र की सत्यना भी वनी रहे। इसने तुम्हारा संकल्प भी पूरा हो जायगा। अर्वत्यामा ने कहा कि कृष्ण, यह वात अपम्भव है, यालक तो मरेगा ही। इस पर ऋष्ण ने कहा कि अरे अधर्मी! मेरे पराक्रम को देख। तू गर्भ के वल्लक को भम्म करता है श्रौर मैं अपने योगवल से फिर उने जीवित करता हैं; परन्तु स्मरण रम्ब कि इस बाजदत्या के कारण नूतीन हड़ार वर्ष नक अनेक रो ों से पीड़िन होकर बन-बन में मारा-मारा घूमेगा। अन्त में अश्वत्यामा परास्त हुए और पकड़ कर द्रीपदी के सामने लाये गये। द्रौादी ने करुणाभरे शब्दों में कहाः— "जिस प्रकार में ऋपने प्यारे वर्चों के वियोग से कष्ट्र पा रही हूँ, उसी प्रकार यह अगर मारे जायँगे, तो मेरी गुरुश्रानांजी को भी दुःख होगाः अतएव मिण् लेकर इन्हें प्राण-दान दे दिया जाय।" हुआ भी ऐसा ही। पाएडवों ने यह मिण द्रीपदी को दे दी और द्रीपदी ने राजा युधिष्ठिर को। उसके गीछे उत्तरा के मरा हुआ वालक उत्पन्न हुआ ; किन्तु योगेश्वर इत्ला ने उसे फिर अपने सत्य-संकल्प से जीवित कर दिया। कुरुवंश के जीस हो जाने पर जन्म लेने के कारण श्रीकृष्णजी ने इस वालक का नाम परीचित् रक्खा।

# युधिष्ठिर की स्त्रियों को शाप देना

जय राजा युधिष्ठिर सबका अग्निसंस्कार करा चुके।
तव कुम्नी ने कहा कि पुत्र ! कर्ण तुम्हारा वद्गा भाई था,
इसको यथोच्चित जलपिएड दो । यह सुनते ही युधिष्ठिर
मूर्चिछ्न हो गयं । जब होश हुआ तो उन्होंने कहा कि
माता ! यदि पहले मुके मालूम हो जाता, तो इस वंश का
नाश होने की कभी नौवत ही न आती। धिकार है मुक्को,
जो मैंने राज्य के लिए अपने वदें माई का मरवा हाला।
माता ! में शाप देता हूँ कि आज से कोई स्त्री अपने पेट
की बात नहीं छिपा सकेगी।

# कौरव-नारियों का शोक

कारवां के मारे जाने का समाचार पाकर रनवास में हाहाकार मच गया। यहां नहीं, नगर की स्त्रियों में भी कुहराम मचा हुआ। था। कोई अपने पुत्र के गुणों का वसान कर छानी पीट-पीटकर रो रही थी, तो कोई अपने प्राण्यारे पित के शोक में सिर धुन रही थी। मतलब यह कि सारा नगर शोक सागर में ड्या हुआ। था। धृतराष्ट्र और गान्थारी को अपने पुत्रों के रण्स्थल में मारे जाने पर जो शोक हुआ। उसका वर्णन करना इस कलम की ताकत से बाहर है। जब उन्हें यह मालूम हुआ। कि उनके अधिकाश पुत्रों को भाम ने ही मारा है. तब राजा धृतराष्ट्र और गान्थारी भीम पर बहुत कोधित हुए। गान्धारी पुत्र-शोक के कारण अपनी पुरानी न्यायबुद्धि खो खुकी थी, इसलिए वे पाएडवां से मन ही मन जल रही थीं। जब उन्हें यह जात हुआ। कि इस कौरवकुल का नाश कराने का

मलकारण कृष्ण ही हैं. तब उन्होंने कृष्ण को शाप दिया कि जिस प्रकार तुमने मेरे कुल का नाश कराया है, उसी प्रकार तुम्हारे वंश का भी शीच ही नाश होगा।

# राजा युधिष्ठिर का राज्याभिषेक

अपने इष्ट-मित्रों और सम्बन्धियों का शास्त्राक्त सृतक-संस्कार करने के वाद राजा युधिष्ठिर के मन में यह भाव उत्पन्न हुन्त्रा कि इतनां बड़ी नर-हत्या के पश्चात् अपने सुख के लिए इतना चड़ा राज्य प्राप्त करना ज्यर्थ है। इस प्रकार अधर्म से जीते हुए राज्य का उपभोग करने से यह कहीं अच्छा होगा कि निर्जन बन में, जाकर घोर नय करूँ। इनके इस विचार की सुन सबकी बढ़ा दुःख हुआ : क्योंकि युधिष्ठिर के समान धर्मातमा राजा उस समय कोई न था। सभी न्यायी और धर्मात्मा राजा की चाहते हैं। श्रीकृष्ण श्रीर श्रन्यान्य ऋषियों के समक्राने बुकाने पर उन्होंने राजगदी पर बैठना स्वीकार किया। शुभ मुहुर्त में शास्त्रानुसार राज्याभिषेक हुआ। वे राजसिंदासन पर वैठकर न्यायपूर्वक प्रजा का पालन करने लगे। प्रजा की किसी प्रकार का कष्ट नहीं था। यह उनके सुख-दुःख का सदा ध्यान रखते थे। इनके न्यायी और धर्मात्मा होते की हर जगह धूम थी । ऋसत्य भाषण करनेवाले कहीं दिखाई नहीं देते थे। इस प्रकार शांतिपूर्वक राज्य करने पर भी युधिष्ठिर को सच्ची शान्ति श्रीर सुख नहीं प्राप्त हुश्रा।

भीष्म पितामह अभी तक जीवित थे. इसलिए कृष्ण श्रीर सात्यिक को लेकर पाँची भाई प्रतिदिन उनके पास जाया करते थे। वे शर-शब्या पर पढ़े हुए इनकी अनेक धर्मों की शिक्ता देते थे, और समय-समय पर अनेक राज-नीतिक मर्म वतलाया करते थे।

## भीष्म की मुक्ति

स्रा प्रशेष उत्पाद मुद्दीने में कुड़ दी दिन वाकी थे।
यद्यो पहारात यु विदेश स्रा चक्रवर्ग सम्मार् थे, प्रभी
प्रकार के उन्हें सुत्र थे, किए भी उनके हृद्य की शान्ति
नहीं मिन गी श्री श्री कृष्य ने उन्हें सगक्षायाः व्यासती ने
भी स्रोक उपरेश दिए, किन्तु उन्हें किनी के उपरा से
सन्नोय न हुस्रा। स्रन्त में व्यासती ने कहा कि—"तुष्टें
तभी सन्तोय होगाः जब शोष्य वितासह उपरेग देंगे।"
राजा युविद्या ने गिनीपह से पार्थन की स्रीर उन्होंने
राजध्यः दानधर्यः स्रागद्वमं स्रीर सोजबर्भ सादि सभी बारी
का उपदेश किया।

इस मकार भीष्य पितायह ने पाग्डवों को उपरेश देकर धृतराष्ट्र को भी सम्भाषा, और उन्हें पाग्डवों को पुत्रवत् मानने को आदेश दिया। अब माघ का शुक्लपत्त आरम्म हुआ। आज ही सूर्यनारायण भी उत्तरायण हुए। अनेक आपि-मृति वहाँ उपस्थित थे। भीष्मती ने योग-किया से अपने प्राण ब्रह्माएड हारा निकाल दिए। इस प्रकार भारत का वह अखगड ब्रह्मचारी हरिगुण-गान करता हुआ। स्वर्ग को प्राप्त हुआ। भीष्मती को शरश्य्या पर ४० दिन तक रहना पड़ा था। राजा युधि छिर ने पितायह की अन्तिम किया वड़ी उत्तम रीति से की।

राजा युधिब्रिर हारा अरवमेध-यन्न

महाराज युधिष्टिर यद्यपि इस समय सार्वभौम सम्राट्

होकर निष्कराटक गाज्य कर रहे थे तथापि इनने सम्बंधियों श्रीर श्रात्मीय तनों की सृत्यु के कारण उनके हृदय की शान्ति नहीं प्राप्त होती थी। किसी कार्य में उनका मन लगता ही नथा। यह देखकर एक रोज़ ब्यासदेव ने समकाया कि:—''युद्ध में मरना मारना ही चित्रियों का धर्म है। जो लोग मर चुक हैं, उन्हें तो एक न एक दिन अवश्य मरना ही था। युद्ध तो एक निमित्तमञ्ज हुआ है। जो मृत आत्माएँ स्वर्ग को प्राप्त हुई हैं. उनके लिए शोक करना बृथा है।" ब्यासती के समभाने पर युधिष्ठिर को कुछ सन्तोष तो श्रवश्य हुआ, किन्तु उन्हें पूर्णक्षय से शानित प्राप्त नहीं हुई। वे चाहते थे कि इस पाप का प्रायश्वित अवश्य होना चाहिर। महाराज युविष्ठिर रात किन इसी चिन्ता में इवे रहते थे। एक दिन वे इसी चिन्ता में येंडे हुए कुछ सोच रहे थे कि इतने में शीकृष्णती उनके पास आये। उनका उदासी का कारण जानकर भगवान् ने कहा कि अगर तुम्हें किसी प्रकार शान्ति नहीं मिलतो तो अश्वमेध-यक करो । इससे प्राथिश्वन भी होगा श्रीर संसार में तुम्हारी कीर्ति भी होगी।

युधिष्ठिर यज्ञ करने के लिए तैया हो गयं; पर युड के कारण खज़ाना खाली हो गया था। अश्वमेधयज्ञ में धन को चड़ी आवश्यकता था। व्यासजी ने उन्हें चतलाया कि सब भाई हिमालय के उत्तर जाकर धन ले आओ। आज्ञानुमार पाएडव हिमालय को ओर चल पढ़े और थीं कुणाजी अपनी राजधानी हारका पुरी को चले गयं।

पाएडव तो धनसंग्रह करने के लिए हिमालय की श्रोर चले गये थे. यहाँ उत्तरा के गर्भ से पुत्र हुआ; किन्तु यह ■ । मरा हुआ था। यह देख कुन्ती, सुभद्रा ऋदि रानियों के शोक की सीमा न रही। नगर भर में शोक छा गया। इतने ही बिश्रोक रण भी वहाँ आ पहुँचे। उन्होंने वालक का देखा और ऋपनी बलौकिक शिक से उसे जीवित कर दिया। वालक थोड़ी देर में रोने लगा। सबको बड़ी प्रसन्नता हुई। नगर भर में आनन्द की लहर लहराने लगीं। चारों और बाजे बजने लगे। श्रीकृष्ण ने इस बालक का नाम प्रशिक्तित् रक्खा। भविष्य में मारत का वही चक्कवर्ती सम्राट् हुआ।

इसी वीच में पाएडच भी अनुल धन लंकर लौट आये। उन्हें अपने पौत्र परीचित् के जन्म का समाचार सुन वहुत ही प्रसन्नता हुई। अब वे दूने उत्साह से यह की तैयारी करने लगे। महाराज ने यज्ञ आरम्भ कर दिया। अश्व-रत्ता का भार अर्जुन को सौंपा गया। तदनुसार घोड़ा अर्जु विशेष्प्रध्यच्ता में सेना के साथ मिण्पुर पहुँचा। वहाँ पहुँ चते ही यम्बाहन ( अर्जुन का पुत्र और मिणपुर के राजा का नाती) ने घोड़े की पकड़ लिया। वभूबाइन श्रीर स्रजुन में घोर संवाम हुआ। उन्हें इस वात का वड़ा आश्चर्य था कि वह महाधनुर्धर कौन है ? युद्ध समाप्त भीन होने पाया था कि वभ्रवाहन ने घोड़ा छोड़ दिया और श्रर्जु के गले आ लगा। थोड़ी देर में सबको मालूम हो गया कि यह अर्जुन का ही पुत्र है। पिता को न पहचान-कर स्वाभ। विक वीरता के कारण घोड़ा पकड़ लिया थ।। यह अर्जुन का वही पुत्र था. जो राजकुमारी चित्राहरा के गर्भ सं उत्पन्न हुआ था. अव उस अश्व को पक्रदृते का साइस किसी को न हुआ। इस प्रकार सर्वत्र दिग्विजय

प्राप्त कर अर्जुन अव्यव को ले लौट आये और बड़ी धूम-धाम से यज्ञ समाप्त हुआ।

### धृतराष्ट्र आदि की तपश्चर्या

अश्वमेध-यक समाप्त होने पर पाएडव बहुत प्रसन्न हुए। 🞹 राजा युधिष्ठिर भ्रपने चाचा धृतराष्ट्र श्रीर चाची गान्धारी की बड़ी सेवा करने लगे। वे भी इन पर इतने प्रसन्न रहते थे कि जितने कभी दुर्योधन से नहीं रहे। हाँ. भीमसेन अवश्य कभी-कभी व्यंग्य वचनों से उनका मन' दुखा दिया करते थे, इससे वे भीमसेन पर इतने प्रसन्न नहीं रहते थे। राजा धृतराष्ट्र ऋौर मान्धारी ने अपने पुत्रों श्रौर नातेदारों के श्राद्ध में ब्राह्मणों को बहुत-सा धन दिया। भीम को छोड़ चारों भाइयों ने राजा धृतराष्ट्र श्रीर गान्धारी को भरसक प्रसन्न रखने का प्रयत्न किया; किन्तु वे पुत्र-शोक के कारण सदैव उदास ही रहते थे। पन्द्रह वर्ष हो जाने पर धृतराष्ट्र को वैराग्य उत्पन्न हो स्राया स्रौर उन्होंने वन जाने की इच्छा प्रकट की। यह सुन पाएडव श्रीर नगरनिवासी यहुत दुखां हुए। राजा युधिष्ठिर ने उनकी धन जाने से रोकने की चेष्टा की और स्वयम् भी उनके साथ वन जाने की तैयार हो गये : किन्तु धृतराष्ट्र ने उनकी बात नहीं मानी। उनके साथ गान्धारी. कुन्ती और विदुर भी तपस्या के लिए बन को चले गये। बन को जात समय का दृश्य बद्दा ही करुणा-अनक था। राजकुल के पुरुषों श्रीर नगर-निवासियों के नेत्रों से आँसुओं की भड़ी लगी हुई थी। राजा युधिष्ठिर माता कुन्ती के पैरौ पर गिर पड़े। उन्होंने कर्ण की वात का अपना अपराध समा कराया। उन्होंने बहुत चाहा कि माता लौट चलें; परन्तु कुन्ती ने एक नहीं मानी। युधिष्ठिर आदि पुत्रों को कुन्ती ने इसी में अपनी प्रसन्नता वतलाई। लाचार सब लोग लौट आये।

इन लोगों के चले जाने पर पागडव वहुत ही उदास रहा करते थे। राजकाज में भी अब उनका मन नहीं लगता था। उन्हें माता कुन्ती, गान्धारी, धृतराष्ट्र श्रीर विदुर का सदैव ध्यान यना रहताथा। प्रन्त में वे इन लोगों के दर्शन करने के लिए वन की श्रीर चल पड़े। इनके पाँछे-पीछे अनेक नगर-नियासी भी हो लिए। अन्तःपुर के सेवकों से गत्तित पालकी में सवार दौपदी आदिक स्त्रियाँ भी उनके साथ चर्ला। धृतराष्ट्र ने नदी के तट पर कुटी बना ली थी। ये सब वहाँ पहुँचे श्रौर धृतराष्ट्र. माता कुन्ती व गान्धारी से मिलकर यहुत ही प्रसन्न हुए। परन्तु उस समय उन्हें विदुर के दर्शन नहीं हुए। वे ब्रह्मज्ञान में मनन हो निर्जन वन में नंगे घूमा करते थे। वहाँ के गहनेवाले ऋषि-मुनियों ने कहा कि अब किसी की उनके दशन नहीं होते। इतने में विदुर दिखलाई पढ़े। देखा कि उनकी देह सूखकर जर्जर हो गई है. लम्बी लम्बी जटाएँ लटक रही हैं, श्रीर वे नंगे वदन दौढ़ें चले 🎹 रहे हैं। श्रकस्मात् वे एक पेड़ के नीचे ठहर गये ऋौर उनकी देह उस वृक्ष के सहारे ही खड़ी रह गई। वे इस लोक से चल वसे। इसी बीच में संयोगवश महिषे ब्यासदेव भी वहाँ श्रापहुँचे। प्रसंगवश गान्धारी श्रीर धृतराष्ट्र ने ऋपने सृत सौ पुत्री पर्व श्रन्यान्य कुटुम्बियों व राजात्रों को तथा कुन्ती ने कर्य को और उत्तराने अभिमन्युको देखने की अभिलाषा प्रकट

की। महर्षि वेद्व्यास ने पित्रत्र गंगाजी में के हो अपनी स्नाती किक शिक्ष से उन सबके दर्शन करा दिये। माताओं ने पुत्रों के ख्रोर विध्रवा स्त्रियों ने अपने मृत पित्रयों के दर्शन किये। व्यासदेव की खाझा के अनुसार अनेक विध्रवाओं ने नदी में कूद अपने प्राण दे दिये और इस अकार अपने पित्रयों के साथ स्वर्गगामिनी हुई। फिर सब लोग लौट आये। कुछ दिनों में जब पाएडवों को नारदजी द्वारा यह समाचार भिला कि वन में खाग लग गई और उसी में माता कुन्ती, गान्धारी और धृतराष्ट्र जल मरे तब राजा युधिष्ठिर ने सबकों अन्त्येष्टि किया को।

# विश्वामित्र और नारद आदि का अपमान और यादव-कुल का पतन

महाराज य्धिष्ठिर की न्यायपूर्वक व धर्मानुसार राज्य करते हुए हुनांस वर्ष हो गयं। इतने समय तक वे सुख-पूर्वक राज्य करते रहे; किन्तु अध उन्हें विषयीत शकुन दिखलाई देने लगे। परस्पर युद्ध करने और कङ्कृड़ वरसाने-वाली वायु चलने लगी महानदियाँ उल्टी चलने लगी, आकाश से अंगारों को वर्षा होने लगी, मुनों प्रकृति अपना नियम हो बदलती जा रही है। यह देख महाराज युधिष्ठिर को बड़ी चिन्ता हुई। इधर तो महाराज युधिष्ठिर का यह हाल था, उधर द्वारकापुरी में यादों ने बड़ा उत्पात मचाना आरम्भ कर दिया वे ऋषि-मुनियों का निरादर करने लगे। संयोगवश एक दिन यादवकुमारों ने द्वारका में विश्वामित्र, नारद आदि मुनियों को देखा। उन कुमारों ने मूखनावश साम्ब को स्त्रों के समान अलकृत कर सबके आगे किया

श्रौर ऋषियों के पास जाकर कहा—''हे ऋषियो ! वह तेजस्वी वभुकी यह स्त्री सन्तान की इच्छा रस्तरी है। ऋपाकर बतलाइए. इसके गर्भ से पुत्र होगा या पुत्री ?" छल से निरादर किए हुए उन मुनियों ने कोधित होकर उत्तर दिया कि यह वासुदेवजी का पुत्र साम्ब ऐसा भयंकर लोहे का मृसल उत्पन्न करेगा. जिससे तुम्हारे दोनों कुलों-वृष्णियों श्रीर श्रन्धकों का नाश हो जायगा। साथ ही बलदेवजी शरीर त्यागकर समुद्र को जायँगे, श्रीर 'जरा' नाम बहेलिया पृथ्वी पर बैठे हुए श्रीकृष्ण की घायल करेगा। फिर प्रातःकाल साम्य ने उस मृसल को उत्पन्न किया। वह मुसल राजा उन्नसंन के सामने लाया गया। उन्होंने उसके टुकड़े करा समुद्र में फिकवा दिया। भला कहीं ऋषियों का शाप अठा हो सकता था देवादवों में मदिरापःन की प्रथा भी चल पड़ी थी। एक दिन नशे की भोंक में. मृत्यु के वशीभूत हो सात्यिक ऋादि यादव लोग अ। पस में लड़ने लगे। यदुनन्दन केशवजी ने साध्यिक समेत अपने पुत्र को मृतक देखकर कोध से एक साथ ही पटेलों को हाथ में लिया। उनके एकत्र होते ही. भयानक वज्र के समान, वह लोहे का मुसल वन गया। श्रीहण्जी ने उसी से उन सब आगे आनेवाली की मारा इसके पश्चात् वृष्णिवंशी लोग श्रापस में म्सलों से लड़ने लगे। वह म्सल वज्ररूप हो गया। पुत्र ने पिता की और पिता ने पुत्र की मारा। त्रापस में लड़ते-लड़ते वे सबके सब मर मिटे। श्रपने कुल की यह दुईशा देख बलगमजी ने योग द्वारा अपना शरीर त्याग दिया। श्रीकृष्णजी एक वृत्त के नीचे वैठे हुए कुछ सोच रहे थे कि इतने में किसा बहेलिये ने

सृग समसकर उन पर तीर चलाया, जो उनके पैर के तलवे में आ लगा। उसकी वेदना से उन्होंने भी अपने प्राण त्याग दिए। जब पाएडवाँ को यादव कुल के पतन का समाचार मिला और साथ ही उन्होंने कृष्ण का परमधामगमन भी सुना तो उन्हें बड़ा दुःख हुआ। भगवान् कृष्ण के स्वर्गा-रोहण से उनका अब रहा सहा धैर्य भी जाता रहा। महाराज युधिष्ठिर अब अपने पौत्र परीक्षित् का गाउंग।भिषेक कर हिमालय की और प्रस्थान करने की तैयांगी करने लगे।

### महाप्रस्थान की नैयारी

श्रव पाएडव स्वर्ग जाने की तैयारी करने लगे। राजा युधिष्टिर 🗎 य्युत्सु को बुलाकर सब राज्य उसको सींप दिया। फिर उन्हाने परीचित् का अभिषेक कराके राज-सिहासन पर उसे विटाया श्रीर इन्द्रप्रस्थ का राज्य यादव-कुल 🖹 बचे हुए बज्रनाम यादव को दिया। जय राजा युधिष्टिर ने सब राज्य के ऋधिकारियों, सेवकों और नगर-निवासियों की बुलाकर, स्वर्गजाने की इच्छा प्रकट की ती सवको दुःख हुआ। सर्वोने मिलकर गजा से प्रार्थना की कि श्रापके लिए ऐसा करना उचित नहीं है। परन्तु उन्होंने किसी का कहना न माना। श्रव पाग्डवों ने भृषण श्रीर पौशाकें उतार बल्कल वस्त्र धारण किये। पाँचों भाई. सुठी द्रौपदी और सातवाँ एक कुत्ता-ये सब हस्तिनापुर से वाहर निकल पढ़े। 🕶 नगरनिवासी उनके पीछे पीछे बहुत दूर तक गये। राजा युधिष्डिर ने उन सबकी समभा-बुभाकर वापस कर दिया। सब लोग उदास मन से. शोक-सागर में डूबे हुए. घर लौट आये। चलते-चलते वे समुद्र के तट पर

जा वहुँचे श्रीर स्नान कर श्रज्ञान ने श्रपने गारुडीव धनुष श्रीर तरकसी की श्राग्निदेव के कहने से समुद्र में फेक दिया।

#### पाएडवों की अन्तिम यात्रा

योग से संयुक्त पाग्डवों ने चलते चलते उत्तर दिशा में हिमालय पर्वत को दंखा। उसको उल्लंबन करके उन्होंने वालुके समुद्र को देखा और फिर पर्वतों में श्रेष्ठ मेरु पर्वत को देखा। यहाइ पर चढ़ते-चढ़ते शीत की भयंकरता के क।रण सबसे पहले द्रौपदी पृथ्वी पर गिर पड़ी और उनके प्राण निकल गए। यह दंख भीन ने युधिष्टिर से पूछा कि हे परन्तप ! इस पत्नी से कभी कोई अधर्म नहीं हुआ। फिर सबसे पहले यह द्रीपदी क्यों पृथ्वी पर गिर पड़ी, सरंह स्वर्ग क्यों न जा सकी है इस पर युधिष्डिर ने कहा-"है भीमसेन ! यह श्रजुंन को ही श्रधिक चाहती थी. इसी पच्चपात के काग्ण बह स्वर्ग तक हम लोगों के साथ सदेह न जा सकी।" फिर बुद्धिमान् सहरेव गिर पड़े। भीम ने युचिष्डिर से फिर प्रश्न किया। युधिष्डिर ने कहा-"यहं अपने को सबसे बुद्धिपान् सबक्रना था। यह राजकुमार उसी अपने दौष से इम लोगों का साथ न दे सका।" थोडी देर चलने पर स्वरूपवान वीर नकुल ने श्राने प्र'ण त्याग दिए। भीम ने युधिष्टिर से फिर वही प्रश्न किया। युधिष्टिर ने उत्तर दिया कि नकुल अपने को सवसे स्वरूपवान् समभता था. इसी श्रमिणान के कारण वह भी हम लोगों का साथ न दे सका। युधिष्ठिर ने कहा-"हे भीम, मनुष्य को अपने कर्मी का फल अवश्य भोगना

पहता है।" थोड़ी देर वाद वीर अर्जुन भी गिर पड़ें और उनके भी प्राण् निकल गये इन्द्र के समान नेजस्वी अजेय अर्जुन के गिर पड़ने पर भी सित ने युविष्ठिर से पूछा कि ये किस कम के फन से पृथ्वी पर गिर पड़ ? युधिष्ठिर ने कहा—"हे भीम ! अर्जुन को अगनी शक्ति वहा अभिनान था। इसने कहा था कि मैं एक ही दिन में शत्रु शों का नाश कहागा; पर इपने वैसा किया नहीं। उस गर्व का फल इसे मिला।" राजा यह कह आगे चले तो भीमसेन भी गिर पड़ा। भीमसेन ने कहा कि मेरे गिरनं का कारण कहिए। इस पर युधिष्ठिर ने उन्हें बतलाया कि—"तुम दूसरों की परवा न कर आवश्यकता हो अधिक भोजन कर लिया करते थे और वल में आने समान कि जी को नहीं समभने थे. उसी का फल तुम्हें मिला और इसी कारण सदेह स्वर्ग की न जा सके।" अब केवल युधिष्ठिर स्थीर उनका कुत्ता रह गया।

इतने में इन्द्र अपना र्य लेकर वहाँ अ।ये और रथ बैठ-कर युधिष्ठिर से स्वर्ग चलने को कहा। इस पर उन्होंने कहा कि में अपने भाइयों के विना स्वर्ग जाना नहीं चाहता। साथ ही में वह सुकुमारी द्रौपदी भी हमारे साथ जाय ।। । इन्द्र ने कहा—''तुन्हारी पत्नी और भाइयों की आत्माएँ पहले ही स्वर्ग में पहुँच चुकी हैं और तुम इसी शरीग से सदेह स्वर्ग को जाओं।।'' युधिष्ठिर ने कहा—''यह कुत्ता सदा मेरा भक्त है। यह भी मेरे साथ जायगा।' 'इन्द्र ने कहा—''इस कुत्ते को यहीं छोड़ दो। यह तुम्हारे साथ नहीं जा सकता।'' युधिष्ठिर ने उत्तर दिया—''हे महेन्द्र! भक्त को त्यागना वड़ा अधर्म कहा गया है। में अपने प्राणों

का नाश हो जाने पर भी भयभीत, मक्त. शरणागत, पीड़ित, घायल और प्राण की रचा चाहनेवालों का कभी त्याग नहीं कर सकता। अन्त में इन्द्र ने इनकी उदारता से प्रसन्न होकर करों को भी साथ ले लिया। वह कुत्ता साज्ञात् धर्मदेव थे। राजा युधिष्टिर उस रथ में सवार हो अपने नेज से पृथ्वी और आकाश को पूर्ण करते हुए ऊपर की ओर चले। इन्द्र ने कहा कि नुम रथ से उतर इस स्थान में नियास करों। हे कुष्टनन्दन ! तुमने ऐसा परम सिद्धि पाई है, जैसी किसी दूसरे मनुष्य ने नहीं पाई । नुम्हारे भाइयों ने भी वह स्थान नहीं पाया। यह सुन युधिष्टिर ने कहा कि—"हे देवेश! में अपने भाइयों के बिना यहाँ नहीं रह सकता, जहाँ मेरे भाई और बुद्धिनती, क्षियों में श्लेष्ट द्रौपदी गई है, वहीं में भी जाना चाहता हूँ।"

## स्वर्ग में महाराज युधिष्ठिर की उनके कुटुम्बियों से भेंट

जब युधिष्ठिर धर्मराज श्रीर है दू के साथ स्वर्गलोक पहुँचे तो उन्होंने दुयोंधन श्रीर स्वर्गलस्मी को एक ही श्रासन पर वैठे हुए देखा। यह देख, श्रशान्तिच्य युधिष्ठिर नुरन्त लीट पड़े श्रीर ऊँचे स्वर में कहा कि में इस लोभी दुर्योधन के साथ रहना नहीं चाहता। नारदजी ने हँसते हुए युधिष्ठिर से कहा—'हे युधिष्ठिर, ऐसा न कहो, स्वर्ग में देवता और राजिथ इन्हें सम्मान की दृष्टि से देवते हैं; क्योंकि इन्होंने चित्रय धर्म का पालन कर वीरलोक प्राप्त किया है। यह स्वर्ग है, यहाँ शब्ता का काम नहीं है।'' युधिष्ठिर ने कहा कि—''हे नारद मुनि श्रीर देवताश्री!

मैं अपने चारों भाइयों, द्रौपदी, कर्ण, धृष्ट्युझ, सात्यिक आदि महारिधयों को यहाँ नहीं देखता हूँ। भाइयों से विछुड़े हुए मुक्ते स्वर्ग से क्या प्रयोजन है ! जहाँ पर वे सब हैं. वहीं स्थान मेरे लिए स्वर्ग है । मैं इस स्वर्ग की स्वर्ग नहीं मानता।" देवता बोले कि यदि वहीं जाने की इच्छा है तो वहीं चले जाओ। यह कह देवताओं ने देवदृत को आजा दी कि तुम युधिष्डिर को इनके भाई आदि दिखला लाखी। दृत इनको नरक की ओर ले गया। वहाँ से लौरते समय अनेक दुखियों के दुः खित वचन सुन राजा युधिष्ठिर खड़े हो गये त्रौर पूछ्ने लगे कि आप कौन हैं ? यह सुन उन सवने उत्ता दिया कि -- में कर्ण हूँ. में भीम हूँ, में अर्जुन हूँ, मैं नकुल हूँ, मैं सहदेव हूँ, मैं द्रौपदी हूँ, श्रौर हम द्रौपदी के पुत्र हैं। यह सुन युधिष्ठिर विचार करने लगे कि इन लोगों ने कौन सा पाप किया है. जी इस दुर्गन्धवाले. भयकारी लोक में पड़े हुए हैं। उन्होंने कोधित हो देवताश्रौ समेत धर्म की निन्दा की। देवदूत से कहा कि मैं वहाँ 🔳 जाऊँगा, यहीं गहूँगा । तुम जाकर कही कि ये मेरे भाई मेरे समीप रहने ही से सुखी हैं। देवदूत ने देवराज इन्द्र से वैसा हो जाकर कह दिया। यह सुन इन्द्र इत्यादि देवता वहीं स्रा पहुँचे । उनके स्राते ही पालियों के दराड देने का वह स्थान, बैतरणी नदी और अन्धकार स्रादि तुरन्त ग्रायव हो गये। पवित्र सुगन्धयुक्त व।यु चलने लगी। देवराज इन्द्र ने कहा कि तुमने एक दिन द्रोणाचार्य से भूठ ही कह दिय। था कि अश्वत्थामा मारा गया । हे राजन् ! तुम्हारे इतने छुत्र करने से ही तुम्हें नरक दिखलाया गया। जैसा तुमने मिथ्या नरक देखा. वैसे ही भीम, श्रज्जु न श्रादि भी नरक में आये। हे नरोत्तम, वे अब सब पापों से झूर गये हैं। हे युधि रेडर! तुम इस पवित्र आकाशगंगः में स्नान करों। स्नान करते ही यह नबुध्यस्त्र दूर हो तथा। यह सुन युधिरिटर ने देवनाओं की उस पवित्र नहीं गंगाजी में गोना लगकः मसुष्पश्ररीर को स्थाग दिया और वे शुद्ध हो गये। उन्हें स्वग में बड़ा ही उत्तम स्थान िला। वहाँ उन्हें चारी माइ द्रीपदी के साथ निलं। अपने परिवार को पा उन्हें बड़ा आनन्द हुआ।

जो मनुष्य इस मह। भारत पुराण को सदैव सुनता या सुनाता है, वह सब पापों से छूटकर वैष्णव पद की प्राप्त करता है। उसे अने क यहाँ का फल मिलता है और धर्मा-नुसार कार्य करते रहने से अन्त में वह स्वर्ग की प्राप्त होता है।

हरिःश्रोम् शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

